

--- مجلسِ مشاورت ---

قاضی محمد رویس خان ابو بی \_ ڈاکٹر محمد طفیل ہاتھی ۔ پروفیسرغلام رسول عدیم \_ ڈاکٹر سید متین احمد شاہ \_ ڈاکٹر محمد عمار خان ناصر \_

— مجلسِ تحرير —

ڈاکٹر محمد زاہد صدیق مغل \_مولانا تھیج اللہ سعدی۔ ڈاکٹر حافظ محمد رشید۔ مولانا عبدالغنی محمدی۔ مولانافضل الہادی۔مولانا حافظ خرم شہزاد۔مولانا محمد اسامہ قاسم۔ ہلال خان ناصر۔

——معاونين——

مولانا حافظ كامران حيدر \_مولانا حافظ شيرازنويد \_مولانا حافظ دانيال عمر \_ حافظ شاہدالرحمٰن مير \_

الشريعه اكادمي، ہأثمي كالوني، تنگني والا، گوجرانواله، پاکستان

www.alsharia.org — editor@alsharia.org

# فہست

| مسَله کشمیر کامختصر جائزه اور ممکنه حل                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| مولانا ابوعمارزابدالراشدي                                                     |
| غزه کی جنگ بندی / تحریک لبیک کامعامله                                         |
| <b>د</b> اکٹر محمدامین                                                        |
| "خطباتِ فتحيه: احكام القرآن اور عصرِ حاضر"(۵)                                 |
| مولانا ابوعمارزابدالراشدي / مرتب: مولانا داكثر محمد سعيد عاطف                 |
| كلام الهي كوسجھنے كاايك أصول                                                  |
| الشيخ متولى الشعراوي                                                          |
| قرآن سے راہنمائی کاسوال                                                       |
| ڈاکٹر محمد عمارخان ناصر                                                       |
| حدیثے نبوی صَالَیْتِیْنِ شُبہات اور دِ فاع کے در میان،مسلمانوں پر کیالازم ہے؟ |
| الدكتورُ محمد طلال لحلو / ترجمه وترتيب: طارق على عباسي                        |
| مروّجه نعت خوانی اور ہمارے نعت خوال                                           |
| سيدسلمان گيلاني                                                               |
| محمه نام رکھنے کے متعلق فضائل کی حقیقت                                        |
| مفتى سيدانور شاه                                                              |
| محمرنام کے فضائل                                                              |
| ,<br>جامعة العلوم الاسلامية                                                   |

| 46        | "اسلام اور ارتقا: الغزالي اور جديدار تقائي نظريات كاجائزه" (9)   |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
|           | ڈاکٹرشعیب احمد ملک / مترجم: ڈاکٹر ثمینه کوثر                     |
| 64        | فارغینِ مدارس کے معاشی مسائل و مشکلات اور حل                     |
|           | ڈاکٹر محمد غطریف شہبازندوی                                       |
| 80        | اقوام عالم كى تهذيبول كاتقابلى جائزه                             |
|           | مولانا حافظ واجدمعاويه                                           |
| 82        | متاع مطبع                                                        |
|           | پروفیسرمیاں انعام الرحمٰن                                        |
| 84        | حقوق الإنسان: فروق أساسية بين المنطور الإسلامي والغربي           |
| C         | مولانا ابوعمارزا بدالراشدي / مترجم: مولانا حافظ فضل الهادي سواتي |
| 88The Kas | hmir Issue: A Brief Overview and Possible Solution               |
|           | Δhu Δmmar Zahid-ur-Rashdi                                        |



(جامعه اسلامیه محمدیه فیصل آباد میں ہونے والی ایک گفتگو کا خلاصه)

مسئلہ تشمیر کیا ہے، اس کا پس منظر کیا ہے، اور اس کا مکنہ حل کیا ہو سکتا ہے، جاری نئی لود کی اکثریت اس کے بارے میں کچھ نہیں جانتی اور مسئلہ تشمیر کے ساتھ اس کی وابستگی محض جذباتی ہے۔ میں آپ کے سامنے آج مسئلہ تشمیر کا مقدمہ پیش کرنا چاہتا ہوں تاکہ ہم یہ دیکھ سکیس کہ موجودہ صور تحال کیا ہے اور اس حوالے سے ہماری ذمہ داری کیا بنتی ہے۔

بین الاقوامی دستاویزات کے مطابق تشمیرا یک متنازعه خطه ہے۔ اس خطے کا حدود اربعہ کچھ اس طرح ہے کہ اس میں: جموں کی ریاست ہے۔وادی کشمیر ہے۔ گلگت، بلتستان اور سکر دوو غیرہ ہیں جنہیں ہم شالی علاقعہ جات کہتے ہیں۔اور چین کی سرحد پر لداخ کا علاقعہ ہے۔ یہ پوراخطہ کشمیر کہلاتا ہے۔

کشمیر پر پاکستان اور بھارت کے در میان تنازعہ کا آغاز ک ۱۹۴۰ء میں ہوا تھا۔ اس سے پہلے پاکستان، بھارت، بنگلہ دیش وغیرہ پر شتمل یہ سارا خطہ متحدہ ہندوستان کہلاتا تھا اور یہاں انگریزوں کی حکومت تھی۔ انگریزوں نے ایک سونوے سال پہلے کے کہ کاء میں مغلوں سے حکومت چھینا شروع کی تھی اور کے ۱۸۵۵ء تک قبضہ مکمل کر لیا تھا۔ اس کے بعد نوے سال تک تاج برطانیہ نے یہاں براہ راست حکومت کی ہے۔ جب انگریز ہندوستان سے رخصت ہونے لگے تو مسلمانوں کی ایک بڑی اکثریت نے یہ کہ کر الگ ملک کا مطالبہ کیا کہ ہم تہذیبی اور ثقافتی طور پر ہندوؤں کے ساتھ مل کر نہیں رہ سکتے۔ اس پر تحریک پاکستان چلی اور بالآخر ہیں ملک دو حصوں میں تقسیم ہوگیا۔

اس تقسیم میں ایک اصول میہ طے ہوا تھا کہ جن علاقوں میں مسلم اکثریت ہے وہ پاکستان میں شامل ہوں گے اور جن علاقوں میں غیر مسلم اکثریت ہے وہ ہندوستان میں رہیں گے۔ موجودہ بنگلہ دلیش چونکہ مسلم اکثریت کاعلاقہ تھا تواس تقسیم میں وہ مشرقی پاکستان کے نام سے پاکستان کا حصہ بنا تھا اور اے19ء تک اس کی بید حیثیت رہی۔ اس طرح سندھ، بلوچستان،

سرحد (خیبر پختونخوا)، اور مغربی پنجاب مسلم اکثریت کے علاقے ہونے کی وجہ سے پاکستان میں شامل ہوئے۔ پنجاب کا معاملہ یہ تھاکہ مغربی پنجاب توسلم اکثریت کاصوبہ تھا جبکہ مشرقی پنجاب میں ہندو سکھ سب ملے جلے تھے، چنانچہ پنجاب کی تقسیم کا فیصلہ ہوا۔ مغربی پنجاب جس میں لاہور، سیالکوٹ، نارووال، شکر گڑھ وغیرہ ہیں، یہ پاکستان کے جھے میں آئے۔ اور مشرقی پنجاب جس میں امر تسر، لدھیانہ اور ہریانہ وغیرہ ہیں، یہ بھارت کے جھے میں آئے۔

متحدہ ہندوستان میں سینکڑوں چھوٹی بڑی ریاستیں تھیں۔ ایسی ریاستیں بھی تھیں جن پر انگریزوں کی براہ راست حکومت تھی، اور الیسی ریاستیں بھی تھیں جو نیم خود مختار ریاستیں کہلاتی تھیں جن کے ساتھ انگریزوں کے معاہدے تھے۔ ان معاہدوں کی عمومی نوعیت یہ تھی کہ داخلی خود مختاری ریاست کے نواب یامہاراجہ کی، جبکہ وفاقی اختیارات مثلاً کرنی، خارجہ پالیسی، مواصلات، دفاع وغیرہ انگریز حکومت کے ذمے تھا۔ پاکستان میں جو چند ریاستیں شامل ہو بیس ان میں بہاولپور، سوات، قلات، خیر پور، چترال اور دیر وغیرہ شامل ہیں، جن میں انگریزوں کے زمانے میں بھی شرعی عدالتی نظام بافذ تھاجیسے سوات، بہاولپور، اور دیر کی ریاستیں وہ ہیں جن میں قضاء کا نظام رائج تھا۔ متحدہ ہندوستان کی تقسیم کے وقت یہ طے ہوا کہ ان ریاستوں کے سربراہ پاکستان یا بھارت میں سے جس کے ساتھ الحاق کرناچاہیں کرلیں۔ پاکستان کے ساتھ جن علاقوں کا الحاق ہواوہ اسی اصول کے تحت ہوا۔

کشمیر کا معاملہ کچھ مختلف تھاجہال اکثریت تو مسلمانوں کی تھی لیکن حکومت ڈوگر اہندو خاندان کی تھی۔ کشمیر کا اپراخطہ جو اب مختلف حصوں میں تقسیم ہند کے وقت کشمیر کی مسلم اکثریت کے رجانات کے برعکس بھارت کے ساتھ الحاق کا اعلان کر دیا اور بھارتی فوج نے شمیر میں داخل ہوکر قبضہ جما مسلم اکثریت کے رجانات کے برعکس بھارت کے ساتھ الحاق کا اعلان کر دیا۔ ڈوگر احکمران جہلے بھی بہت ظلم کرتے آ لیا۔ اس پر کشمیر کے مسلمانوں نے حکومت کے خلاف بغاوت کا اعلان کر دیا۔ ڈوگر احکمران جہلے بھی بہت ظلم کرتے آ رہے بھے جس کی لمبی داستان ہے ، لیکن ڈوگر امہاراجہ کے بھارت کے ساتھ الحاق نے مسلمانوں میں بغاوت پیدا کر دی جس سے تحریکِ آزادی کا نیاسلسلہ شروع ہوا۔ سب سے جہلے گلگت والوں نے لڑائی کا آغاز کیا جس میں علماءاور عوام سب شریک ہوئے۔ اسی طرح وادی کشمیر کے علاقوں میں بھی علماء نے جہاد کے فتوے پر جدو جہدِ آزادی کا آغاز کیا ، یہاں بھی علماء کرام اور قومی سرداروں نے مل کر جہاد میں حصہ لیا۔ اس کے علاوہ قبائلی علاقوں کے مجابدین اور پاکستان فوج نے بھی اس لڑائی میں حصہ لیا اور اس کے خلاف اسی بغاوت کے دوران آزاد ہوئے حصے موجودہ آزادعلاقے میر پور ، منظر آباد ، راولاکوٹ وغیرہ ، یہ سب ڈوگر احکومت کے خلاف اسی بغاوت کے دوران آزاد ہوئے تھے۔

سری نگر جب فتح ہونے کے قریب تھا تھا ہندوستان کے وزیر عظم پنڈت جواہر لال نہرو جنگ بندی کے لیے اقوامِ متحدہ جا پہنچے اور بیہ وعدہ کمیا کہ اقوام متحدہ جو فیصلہ کرے گی ہم اسے منظور کریں گے۔ چنانچہ اقوامِ متحدہ نے پاکستان پر دباؤ ڈال کر جنگ بند کروادی اور اپنی قرار دادوں کے ذریعے یہ وعدہ کیا کہ تشمیر کا فیصلہ تشمیر کے عوام استصوابِ رائے ک ذریعے کریں گے۔اس سلسلہ میں مختلف وقتوں میں اقوامِ متحدہ کی قرار دادیں سامنے آتی رہی ہیں لیکن بون صدی گزرنے کے باوجودیہ رائے شاری آج تک نہیں ہوسکی جس کی بڑی وجہ بین الاقوامی سطح پر بھارت کا اثر ور سوخ اور دباؤہہ۔ مسئلہ شمیر کے حوالے سے ایک بات یہ بھی جاتی ہے کہ اس دور میں آپ نہ ہبی بنیا دوں پر خطے کی تقسیم کی بات کیسے کر رہے ہیں۔اس پر میری گزارش ہوتی ہے کہ اسرائیل کی تقسیم کس بنیاد پر ہوئی ہے اور کس نے کی ہے ؟اقوام متحدہ نے ہی کی ہے نا۔ اسی طرح انڈونیشیا کے جزیرے تیمور کے مشرقی خطے کو الگ عیسائی ریاست کس نے بنوایا ہے؟ اور پھر جنوئی

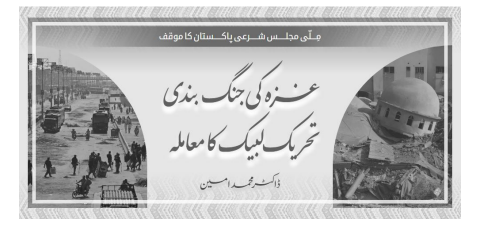
مسئلہ تشمیر کے متعلق اقوامِ متحدہ کا کردار تو ہمارے سامنے ہے لیکن مسلمان حکومتوں کی مشتر کہ تنظیم او آئی سی (اسلامی تعاون تنظیم) نے بھی اب تک کوئی کردار ادانہیں کیا اور فلسطین،کشمیر، اراکان،سئلیانگ وغیرہ خطوں میں بھی مسلمانوں پرظلم اور جبرر کوانے میں اوآئی سی کاکردار نہ ہونے کے برابرہے۔

سوڈان میں عیسائی اکثریت کے علاقے کوالگ ریاست کا در جہ کس نے دیاہے؟ یہاں کشمیر میں آپ کہتے ہیں کہ مذہب کی

بنیاد پر کیسے تقسیم ہوگی، جبکہ پاکستان توبناہی مذہب کی بنیاد پرہے۔

یہ کشمیر کا مقدمہ ہے جو مختفراً میں نے آپ کے سامنے رکھ دیا ہے۔ اس سلسلہ میں پہلی گزارش تو میں اپنی ریاست سے کرنا جاہوں گا کہ اس مقدمہ میں پاکستان کا کردار محض ایک جمایتی کا نہیں ہے بلکہ اقوام متحدہ میں بھارت کے مقابلے میں پاکستان ایک فریق ہے اور جمیں اسی کردار کا تسلسل قائم رکھنا ہے۔ دو سری گزارش آزاد کشمیر کے علاء کرام اور وہاں کی حکومت سے کرنا چاہوں گا کہ کشمیر کے جو خطے اس وقت آزاد کشمیر میں شامل ہیں وہ جہاد کے فتوے اور جہاد کے عمل کے متحلق ہے کہ اس وقت اس کی کیا حیثیت ہے ؟اگروہ قائم ہے تیج میں آزاد ہوئے ہیں۔ تو میراسوال جہاد کے اس فتوی کے متعلق ہے کہ اس وقت اس کی کیا حیثیت ہے ؟اگروہ قائم ہے تواس کو آگر بڑھانے کی ذمہ داری کس کی ہے ؟ میں آزاد کشمیر کی حکومت اور وہاں کے علاء کرام سے بیگزارش کروں گا کہ وہ اس حوالے سے اصولی موقف اور لائحہ عمل طے کریں ، اور سلسلہ میں پاکستان کے حکومتی اداروں کو بھی اعتماد میں لیس اور انہیں نظر انداز نہ کریں۔

تفصیلی خطاب: https://zahidrashdi.org/5736



## غزه بمسلم ممالك كوحماس كي حمايت كرني حيايي

ملی مجلس شرعی، جو تمام دنی مکاتب فکر کی مشتر که مجلس علمی ہے، اس کا ایک اجلاس کا اکتوبر ۲۰۲۵ و صدر مجلس مولانا زاہد الراشدی صاحب کی زیر صدارت ۱۲۵ – علی ٹاؤن، ٹھوکر نیاز بیگ، لاہور میں ہوا۔ اجلاس میں راقم کے علاوہ مفتی ڈاکٹر محد کر بیم خان، مولانا فرقان احمد، حافظ ڈاکٹر حسن مدنی، حافظ محمد نعمان حامد، صاحبزادہ محمد فاروق قادری، مولانا مزمل بھکر، مولانا مبشر اقبال، مولانا محمد عمران طحاوی، حافظ عثمان رمضان اور دیگر موجود سے جبکہ مولانا حافظ عبد الغفار روپڑی، مولانا عبد الروّف فاروقی اور مولانا ڈاکٹر عطاء الرحمٰن صاحب سے آن لائن مشاورت ہوئی۔ شرکا نے بحث و مناقشے کے بعد مندر جہذیل قرار داد منظور کی:

غزہ میں جنگ بندی قابل ستائش ہے۔ جوامور طے ہوئے تھے جماس کی تحریک اس کی پابندی کر رہی ہے لیکن اس ایکل ہمیشہ کی طرح وعدہ خلافی کرتے ہوئے اب بھی وقتاً فوقتاً حملے کر کے معاہدے کی خلاف ورزی کر رہا ہے جس سے اسے پر ہیز کر ناچا ہے۔ مصر، قطر، ترکیہ جنہوں نے امریکہ کے ساتھ مل کر جنگ بندی کا معاہدہ طے کیا تھا اور دیگر مسلم ممالک کو امریکی صدر ٹرمپ کی غیر مشروط حمایت کرنے کی بجائے جماس کو اعتماد میں لینا چا ہیے اور اس سے مشورے کے بعد اپنا مؤقف طے کرناچا ہیے۔ انہیں یہ بھی یادر کھنا چا ہے کہ صدر ٹرمپ غیر جانبدار نہیں ہیں بلکہ اسرائیل کے حمایت کرناچا ہیے۔ انہیں یہ بیں البند اسلم ممالک کا فرض ہے کہ وہ فلسطین کا ذکی حمایت کریں، جماس کو اعتماد میں لیں اور آ تکھیں بیں لبند اُسلم ممالک کا فرض ہے کہ وہ فلسطین کا ذکی حمایت کریں، جماس کو اعتماد میں لیں اور آ تکھیں بند کرے صدر ٹرمپ پر اعتماد نہ کریں کہ المصفور ملۃ واحدۃ۔

تحریک لبیک:عدالتی کمیشن بنایاجائے

ملی مجلس شرعی ، جو تمام دینی مکاتب فکر کی مشتر کہ مجلس علمی ہے ، اس کا ایک اجلاس کا اکتوبر ۲۰۲۵ و کو صدر مجلس مولانا زاہد الراشدی صاحب کی زیر صدارت کا اسلام ٹاؤن ، ٹھوکر نیاز بیگ ، لا مور میں ہوا۔ اجلاس میں راقم کے علاوہ مفتی ڈاکٹر محمد کر کیم خان ، مولانا فرقان احمد ، حافظ ڈاکٹر حسن مدنی ، حافظ محمد نعمان حامد ، صاحبزادہ محمد فاروق قادری ، مولانا مزمل بھکر ، مولانا مبشر اقبال ، مولانا مجمد عمران طحاوی ، حافظ عثمان رمضان اور دیگر موجود تھے جبکہ مولانا حافظ عبد الغفار رویڑی ، مولانا عبد الروف فاروقی اور مولانا ڈاکٹر عطاء الرحمٰن صاحب سے آن لائن مشاورت ہوئی۔ شرکا نے بحث و مناقشے کے بعد مندر جہذیل قرار داد منظور کی:

ا مجلس "تحریک لبیک" کے احتجاج کے دوران مرید کے میں جو کچھ ہوااس پر تخفظات کا اظہار کرتی ہے۔ چونکہ افواہوں کا بازار گرم ہے، بے تقینی کی فضا ہے اور مصد قد اطلاعات میسر نہیں لہذا مجلس حکومتِ پنجاب سے مطالبہ کرتی ہے کہ فی الفور ایک اعلٰی عدالتی کمیشن قائم کیا جائے تاکہ صور تحال واضح ہو سکے اور صحیح حالات سامنے آسکیں۔

۲۔ مجلس نے انتہا پسندی کی مذمت کی خواہ وہ کسی مذہبی جماعت کی طرف سے ہویاریاست کی طرف سے ہویاریاست کی طرف سے ۔ اس طرح کے سانحات سے بچنے کے لیے دونوں طرف سے خمل ، برداشت اور اعتدال کا مظاہرہ ہوناچا ہے اور تصادم کی بجائے گفت و شنید اور ڈائیلاگ سے مسائل حل کرنے کی ہر ممکن کوشش کی جانی چاہیے۔

ڈاکٹر محمدامین جنرل سیکرٹری



## غلامى سيمتعلق اسلام كاتصور

خطبه نمبر 4: مؤرخه 23 اكتوبر 2016ء

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على جميع الانبياء و المرسلين خصوصاً على سيد الرسل و خاتم النبيين وعلى آلم واصحابه و اتباعم اجمعين اما بعد!

حضرات علمائے کرام! محترم بزرگو، دوستواور عزیز طلباء!

ہماری گفتگواسلام کے خاندانی نظام کے حوالے سے ہورہی ہے۔ کسی زمانے میں غلام لونڈی موجود تھے، تصور بھی تھا، قرآن پاک اور احادیث میں بھی ان کا ذکر ہے۔ فقہائے کرام نے بھی جزئیات کا ذکر کیا ہے۔ آج کے عالمی فکری و تہذیبی تنازعات میں اور اسلام کے بارے میں سیکولر حضرات کے اعتراضات میں سے ایک بڑااعتراض میہ ہے کہ اُس دور میں غلامی کی نوعیت کیا تھی اور اب کیا ہے؟ اور اب تک غلامی کی کیا شرعی بوزیش رہی ہے؟ اس موضوع پر تعارفی انداز میں گفتگو ہوگی۔

## غلامی کاوجود قبل از اسلام سے جاری ہے

یہ بات توتسلیم شدہ ہے کہ لونڈی، غلام، جناب خاتم النبیین سَکَالْتَیْکُمْ کے زمانے میں بھی تھے۔ حضور سَکَالْتَیْکُمْ کے گھر میں بھی تھے، عام معاشرے میں تھے۔ یہ وہ لوگ تھے جو خریدے جاتے تھے، بیچے جاتے تھے اور گھرول میں رہتے، خدمت کے کام کرتے تھے۔ آغاز کیسے ہوااور غلام بنتے کیسے تھے اور غلام بننے کے جواسباب تھے ان اسباب میں اسلام کا

ماہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔ و سب نومبر ۲۰۲۵ء

پہلی بات عرض کرناچاہوں گاکہ اس کا آغاز اسلام سے نہیں ہوا، اسلام کوبی نظام پہلے سے موجود ملاہے۔ پہلی بات بیہ ذہن میں رکھیں کہ ہم نے آغاز نہیں کیا۔ پہلے ایک سٹم موجود تھا، چلا آر ہاتھا، ہمارے ہاں بھی چلتار ہا۔ جناب خاتم النہیین مطالقہ کی جہر میں بھی غلام سے ۔ حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ منظی کے گھر میں بھی غلام سے ۔ حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ حضور مَنا اللہ کی مقال میں ہے خالام سے جن کو آپ نے آزاد کر کے متبنی (منہ بولا بیٹا) بنالیا تھا۔ حضور مَنا اللہ کی آثار آپ کو دود دھ پلانے والی) حضرت ام ایمن بر کہ رضی اللہ عنہ ابھی باندی تھیں، انھوں نے حضور مَنا اللہ کی گواپینی گود میں کھلایا ہے۔

## غلام بنانے کے چند ذرائع

غلام بنتے کسے تھے؟ یہ بات عرض کرنا جاہول گا کہ ایک آزاد اچھا خاصا انسان ہے، یہ غلام کسے بن گیا؟ غلام بنانے کے اس زمانے میں تین ذریعے تھے جن سے لوگ غلام ہوجاتے تھے۔

پهلا ذريعه، آزاد آدمي کو پکڙ کرغلام بنانا

ایک تو تھابردہ فروشی جو کہ طویل عرصہ تک دنیا میں جاری رہی ہے اور امریکہ کی پوری تاریخ غلاموں کے خرید نے بیچنے کی اور غلاموں کی منڈ یوں کی ہے۔ غلام بیچ جاتے تھے، منڈیاں گئی تھیں۔ کسی کمزور آدمی کو طاقتور آدمی پکڑ کر بی دیتا تھا، میعام چلن تھاعام رواج تھا۔ حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ جو حضور منگا تیکی کے غلام تھے، تقااور وہ غلام ہوجاتا تھا، میعام چلن تھاعام رواج تھا۔ حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ جو حضور منگا تیکی کے منہ بولے بیٹے ہے۔ یہ غلام خاندان کے نہیں تھے، راہ چلتے کچھ طاقتور لوگوں نے پکڑ اپھر بیچ دیا تھا، یوں یہ مکہ پہنچ گئے۔ اس کو آج کل بردہ فروش کہتے ہیں اور یہ آج بھی دنیا میں ہے۔ طاقتور کمزور آدمی کو پکڑ کر بیچتے تھے، بیسے کھرے کرتے تھے۔ بلکہ حضرت یوسف علیہ السلام کے ساتھ بھی یہی معاملہ ہوا تھا۔

وشروه بثمن بخس دراهم معدودة (سورة يوسف:4، آيت:20)

( پھر) اُنھوں نے یوسف علیہ السلام کو بہت کم قیت میں پچ دیا جو گنتی کے چند در ہموں کی شکل ںتھی۔

حضرت بوسف علیہ السلام آزاد تھے، آزاد خاندان کے فرد تھے۔ کنویں میں بے یار ومد دگار پڑے ہوئے تھے، بے سہاراتھے۔ قافلہ آیا، انھوں نے پکڑا، آگے نیج دیا۔ کسی بھی بے سہاراتخص کو پکڑ کے یا کمزور کو پکڑ کر نیج دیناغلامی کا ذریعہ تھا اور قدیم سے حلاآ رہاتھا۔

حضرت سلمان فارسی رضی الله عنه فارس کے رہنے والے تھے آزاد خاندان کے فرد تھے۔اپنا فہ جب چھوڑا، عیسائی ہوئے، راتے میں کسی نے پکڑااور ﷺ دیا۔ کہتے ہیں کہ اسلام قبول کرنے سے پہلے میں دس سے زیادہ مالک بھگت حرکا تھا۔

ماهنامه الشريعه — ١٠ — نومبر ٢٠٢٥ء

ایک نے بیچا، دوسرے نے بیچا، تیسرے نے بیچا، اس طرح مدینہ منورہ کے یہودی خاندان میں پہنچ گئے اور بید غلامی ان کے
لیے رحمت بن گئی۔ میں دو آدمیوں کے بارے میں کہاکر تا ہوں کہ اگر غلام نہ ہوتے تو بیہ مقام نہ ملتا: عالم اسباب میں
حضرت زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ وہ خوش نصیب صحابی ہیں جن کا نام قرآن پاک میں موجود ہے، جن کو حضور مَثَا اللّٰهِ عَلَیْمُ کے
نے منہ بولا بیٹا بنایا۔ غلامی ان کے لیے نعمت بن گئ، کچھ لوگوں نے پکڑ کر بیچ دیا، بکتے بکاتے مکہ مکرمہ میں حضور مَثَا اللّٰهُ کِی منہ مرحمہ میں حضور مَثَا اللّٰهُ کِی تعمت کا بہت بڑا ذریعہ بن گئی۔ یہی معاملہ حضرت سلمان فارسی رضی
اللّٰہ عنہ کے ساتھ ہوا۔ بکتے بکاتے حضور مَثَا اللّٰہُ کی نعمت کا بہت بڑا ذریعہ بن گئی۔ یہی معاملہ حضرت سلمان فارسی رضی

ایک طریقه میه تفاکه کمزور کو پکڑ کر پچ دیتے تھے ،وہ بے چارہ کمزور ہوتا بے سہارا ہوتا کچھ نہ کر سکتا تھا۔

### دوسراذربعه،مقروض ومفلس كوغلام بنانا

ایک طریقہ اور تھا جو قدیم دور سے جلا آرہا تھا۔ کوئی آدمی تاوان میں، قرض میں پیش گیا، قرضہ اداکرنے کی پوزیشن میں نہیں ہے، بیا تنازیادہ ہے کہ وہ ادائہیں کرسکتا۔ پھر دوصور تیں میں نہیں ہے، بیا تنازیادہ ہے کہ وہ ادائہیں کرسکتا۔ پھر دوصور تیں ہوتیں تھیں: ایک صورت بیہ ہوتی تھی کہ وہ خود کہتا تھا کہ میں تمھاراغلام ہوں۔ خود پیشکش کر کے غلام ہوجاتا تھا۔ میں تاوان نہیں دے سکتا، قرضہ نہیں دے سکتا، میں تمھاراغلام ہوں۔ وہ گلے میں رسی ڈال لیتا تھا۔ یہ بھی ایک طریقہ عام رائح تھا۔ اس کی دوسری صورت بیتھی کہ قرضہ ہے، تاوان ہے، پینے دینے ہیں۔ پنچایت بیٹھی تھی، عدالتیں لگتیں، وہ اس کے خلاف فیصلہ کر دیتی تھیں کہ بی قرضہ اداکرنے کی پوزیشن میں نہیں ہے اس کوغلام بنالو۔ اس سلسلے میں ایک دلچسپ واقعہ ابوداؤد شریف میں حضرت بلال رضی اللہ عنہ کے حوالے سے نہ کور ہے۔

[ابحیت کے پیش نظر کمل روایت ورج کی جارہی ہے۔ قال ما کان لہ شیء کنت انا الذی الی ذلک منہ منذ بعثہ الله الی ان توفی وکان اذا اتاه الانسان مسلما فرآه عاریا یامرنی فانطلق فاستقرض فاشتری لہ البردة فاکسوه واطعمہ حتی اعترضنی رجل من المشرکین فقال یا بلال ان عندی سعة فلا تستقرض من احد الا منی ففعلت فلما ان کان ذات یوم توضات ثم قمت لاؤذن بالصلاة فاذا المشرک قد اقبل فی عصابۃ من التجار فلما ان رآنی قال یا حبشی قلت یا لباه فتجهمنی وقال لی قولا غلیظا وقال لی اتدری کم بینک وبین الشهر قال قلت قریب قال انما بینک وبینہ اربع فآخذک بالذی علیک فاردک ترعی الغنم کما کنت قبل ذلک فاخذ فی نفسی ما یاخذ فی انفس الناس حتی اذا صلیت العتمۃ رجع رسول الله صلی الله علیہ وسلم الی اہلہ فاستاذنت علیہ فاذن لی فقلت یا رسول الله بابی انت وامی ان

المشرك الذي كنت اتدين منه قال لى كذا وكذا وليس عندك ما تقضى عنى ولا عندي وبمو فاضحي فاذن لي ان آبق الي بعض بؤلاء الاحياء الذين قد اسلموا حتى يرزق الله رسوله صلى الله عليه وسلم ما يقضي عني فخرجت حتى اذا اتيت منزلي فجعلت سيفي وجرابي ونعلى ومجنى عند راسي حتى اذا انشق عمود الصبح الاول اردت ان انطلق فاذا انسان يسعى يدعو يا بلال اجب رسول الله صلى الله عليه وسلم فانطلقت حتى اتيته فاذا اربع ركائب مناخات عليهن احمالهن فاستاذنت فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم ابشر فقـد جـاءك الله بقضـائك ثم قـال الم تـر الركائب المناخات الاربع فقلت بلي فقـال ان لـك رقـابهن ومـا عليهن فـان عليهن كسوة وطعاما ابدابن الى عظيم فدك فاقبضهن واقض دينك ففعلت فذكر الحديث ثم انطلقت الى المسجد فاذا رسول الله صلى الله عليه وسلم قاعد في المسجد فسلمت عليه فقال ما فعل ما قبلك قلت قد قضى الله كل شيء كان على رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يبق شيء قال افضل شيء قلت نعم قال انظر ان تريحني منه فاني لست بداخل على احد من ابلي حتى تريحني منه فلما صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم العتمة دعاني فقال ما فعل الذي قبلك قبال قلت بسو معي لم ياتنا احد فبات رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسجد وقص الحديث حتى اذا صلى العتمة يعني من الغد دعاني قال ما فعل الذي قبلك قال قلت قد اراحك الله منه يا رسول الله ... (سنن ابي داؤد، كتاب، باب الامام يقبل هدايا، رقم الحديث 3055)]

مدینہ منورہ میں ہجرت کے بعد جناب نبی اکر م مُنگانیّتیا کے گھر کے اخراجات اور معاملات کے انجاری حضرت بلال رضی اللہ عنہ ہواکرتے تھے۔ گھر کا نظام، سارالین دین، خرچہ، قرضہ، ادائیگی، یہ سارے معاملات حضرت بلال رضی اللہ عنہ کے سپر دہتھے۔ گھر کے افراد کو خرچہ پہنچانا ہے، کوئی مہمان آگیا تواس کو سنجالنا ہے، حضورً کا کوئی لین دین ہے، یہ سارے معاملات حضرت بلال رضی اللہ عنہ کیا کرتے تھے۔ حضور مُنگانیّتیا کے امورِ خانہ داری کے معاملات بھی ان کے ہاتھ میں تھے۔ حضور مُنگانیّتیا کی ذمہ داری ہے، گھر میں خرچہ دینا ہے، پاس ہوالے سے فارغ تھے کہ یہ بلال کی ذمہ داری ہے، گھر میں خرچہ دینا ہے، پاس ہے تودے دیں، وگر نہ قرضہ لے کردے دیں اور بعد میں یہ حساب کتاب کرتے رہیں کہ ذمہ داری ان کی تھی۔

حضرت بلال رضی الله عنه کہتے ہیں کہ ہمارے محلے میں یہودی تھامیں اس سے قرضہ لے لیاکر تا تھا۔ کوئی مہمان آگیا ہے کسی کو دینا ہے تومیں اس سے قرض لے لیاکر تا تھا اور وہ دے دیاکر تا تھا۔ بعد میں جب کہیں سے بیسے وغیرہ آتے توادا کر دیتا تھا۔ ایک دفعہ قرضہ لیتے لیتے بہت قرضہ چڑھ گیا۔ ادائی کی کوئی صورت نہیں بن رہی تھی، اس نے کہا کہ بیسے دے دو وگرنہ تین دن بعد گلے میں رسی ڈال دوں گا۔ مطلب یہ کہ اپنے پیپیوں کے بدلے میں شخصیں غلام بناکر بی دوں گا۔ حضرت بلال رضی اللہ عنہ جناب خاتم النبیین منگاللی خاتم النبیین منگاللی کے خدمت میں آئے، یار سول اللہ !اس یہودی نے آج یہ دھمکی دے دی ہے اور میرے پاس رقم نہیں ہے۔حضور منگاللی کی فرمایا میرے پاس بھی نہیں ہے۔

ایک دن گذرا، دو دن، تین دن گذرے، پیپوں کا کوئی انتظام نہیں ہور ہاتھا، نہ حضور کے پاس نہ حضرت بلال کے پاس۔ تین دن بورے ہوگئے۔ تیسرے دن شام کو حضرت بلال نے کہا، کچھے بیحیے یار سول اللہ! میں دوبارہ گلے میں رسی ڈلوانے کے لیے تیار نہیں ہوں۔ حضور مَنَّ اللَّیُوَّا نِے فرمایا، کوئی صورت نہیں بن رہی۔ حضرت بلال رضی اللہ عنہ کہا، یار سول اللہ! اجازت دیجے میں شام کو کہیں چلا جاتا ہوں جب انتظام ہوگا تو آ جاؤں گا۔ حضور مَنَّ اللَّهُ عَلَی فرمایا، عُسیک ہے۔ حضرت بلال گواجازت مل گئی۔

حضرت بلال رضی اللہ عنہ کہ میرے پاس سواری کے لیے خچرتھا، رات کو ساری تیاری مکمل کی ، سامان تیار کر کے لیٹ گیا کہ آدھی رات کے بعد جب لوگ تہجد کے لیے اٹھیں گے تب خاموثی سے اٹھوں گا اور چپکے سے نکل جاؤں گا۔ میں ابھی سامان تیار کر کے لیٹا ہی تھا اس خیال سے کہ دو تین گھنے سوتا ہوں پھر چپا جاؤں گا۔ اسے میں کسی نے آواز دی بلال! رسول اللہ مثالیۃ بیڑا یاد فرمار ہے ہیں۔ میں حاضر ہوا۔ چپار اونٹ ساز وسامان سمیت کھڑے تھے، ان پر غلہ وغیرہ لدا ہوجائے گا؟ ہوا تھا، کپڑے، غلہ غرض لپوراسامان تھا۔ رسول اللہ مثالیۃ بیڑا نے فرمایا، بلال! نظر ڈالو اور دیکھ کر بتاؤ کہ قرضہ ادا ہوجائے گا؟ میں نے عرض کیا یار سول اللہ! اس سامان میں سے پھی نے بھی جائے گا۔ آپ مثالیۃ بیڑا نے فرمایا: جاؤ یہ لے جاؤ۔ یہ مجھے فلال قبیلے کے سردار نے بدیہ بھیجا ہے یہ چپار اونٹ ساز وسامان سمیت۔ اب جاؤ اپنا قرضہ پورا کرو۔ اللہ پاک نے شعیں خلال بنظر تھی بچپالیا، غلام ہونے سے بھی بچپالیا۔ اگر قرضہ ادا ہونے کے بعد پھی بچپالیا، غلام ہونے سے بھی بچپالیا۔ اگر قرضہ ادا ہونے کے بعد پھی بچپالیا، غلام ہونے سے بھی بچپالیا۔ اگر قرضہ ادا ہونے کے بعد پھی بچپالیا، غلام ہونے سے بھی بچپالیا۔ اگر قرضہ ادا ہونے کے بعد پھی بھی بیانیا بہ بین بیات کے در یعے علیہ بھی ایک طریقہ تھا۔ تاوان میں، قرضے میں، یاز بردستی، یا بنچپایت کے ذریعے غلام بناد ہے جاتے تھے۔

تيسر اذريعه، جنگی قيدی کوغلام بنانا

تیسراطریقه اس زمانے میں غلام بنانے کا بیر تھاکہ جنگ ہوئی اور اس میں جنگی قیدی بنا لیے جاتے۔اس دور کا عمومی عرف اور رواج بیرتھاکہ جنگوں کے قیدی کے لیے چار طریقے بااختیار (Options) ہوتے تھے:

- قتل کر دیں۔
- ویسے چھوڑ دیں۔
- قىدىون كاتبادلەكرلىن ـ

- فدبیے لے لیں۔
- آخری آپشن (اختیار) په تھاکه ان کوقیدی بنالیں۔

پہلے دوآپش، کہ چھوڑ دیں، اگر ضروری سمجھتے ہوں توقتل کر دیں۔ خاتم النبیین منا کٹیٹی آنے بڑے مجرم قسم کے جنگی قیدی قتل بھی کیے ہیں، کچھ ویسے بھی چھوڑ ہے ہیں، فدیہ لے کر بھی چھوڑ ہے ہیں، غلام بھی بنائے ہیں۔ چاروں آپشن خاتم النبیین منا کٹیٹی کے زمانے میں استعال ہوئے ہیں۔

بدر کے قیدی فدیہ لے کر چھوڑے تھے جس کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے (سورۃ الانفال: 8، آیت: 67)۔ مشورہ ہوا تھا فدیہ لے کر چھوڑ دیے تھے۔ ہوا ہوں کہ ہوا تھا فدیہ لے کر چھوڑ دیے تھے۔ ہوا ہوں کہ قیدی آئے، جنگ ہوئی، فتح ہوئی، قیدی بنے ۔ خاتم النہیں مگا ٹیٹی آئے، جنگ ہوئی، فتح ہوئی، قیدی بنے ۔ خاتم النہیں مگا ٹیٹی آئے، جنگ سردار کی بیٹی حضرت جو پر بیر رضی اللہ عنہا سے نکاح فرمالیا۔ جب شادی کرلی توصیابہ کراٹم نے کہا کہ یار سول اللہ مگا ٹیٹی آب تو آپ نے شادی کرلی ہے، اب جینے بھی قیدی آئے۔ سسرالی خاندان میں سے ہیں، ہم آخیس آزاد کرتے ہیں۔ تواس شادی کی برکت سے سارے قیدی چھوڑ دیے گئے۔

[ان رسول الله صلی الله علیه وسلم قد تزوج جویریة، فارسلوا ما فی ایسدیهم من السبی، (سنن ابی داؤد، باب فی بیع المکاتب اذا فسخت الکتابة، حدیث نمبر 3931)] جبکہ بنوقریظہ کے لوگ عہدشکن اور فتنہ پروری کے سب قتل بھی کیے ہیں (صحیح بخاری، باب اذا نزل العدو علی حصم رجل، حدیث نمبر: 3043)۔ ویسے بھی چھوڑے ہیں، ایک دلچیپ واقعہ البوداؤد شریف میں ہے (سنن ابی داؤد، باب الرخصة فی المدرکین یفرق بینہ، حدیث نمبر: 2699)۔ قیدیوں کے تباد لے کے حوالہ سے ایک معرکہ میں ایک عورت گرفتار ہوکر آئی، بڑی خوبصورت عورت تھی، وہ سلمہ بن اکوع رضی اللہ عنہ کے حصے میں آئی تھی۔ حضور مَثَا اللّٰیُولِمُ نے دیکھا توفر مایا، اے سلمہ! یہ جھے دے دو۔ اب وہ پریثان کہ وہ کیول مانگ رہے ہیں؟ حضور مَثَا اللّٰیُولِمُ نے اس عورت کے عوض اپنے بعض قیدیوں کا تبادلہ نے فرمایا، یہ جھے دے دو۔ انھوں نے دے دی۔ حضور مَثَا اللّٰیُولِمُ نے اس عورت کے عوض اپنے بعض قیدیوں کا تبادلہ کروایا۔ کفارسے کہا کہ قیدی چھوڑ دواور اپنے قیدی لے جاؤ۔ قیدیوں کا تبادلہ بھی حضور مَثَا اللّٰیولُمُ نے کیا۔

ایک طریقہ یہ بھی تھاکہ جنگ میں جو قیدی آئے ہیں ان قیدیوں کواگر اور کوئی آپشن موجود نہیں کوئی اور صورت موجود نہیں ہے، قیدی ہی رکھنا ہے، تو قیدی رکھنے کے لیے قید خانے موجود نہیں ہوتے تھے، جیلیں نہیں ہوتی تھیں۔ جب قیدی ہی رکھنے ہیں توان کا کیمپ بنانے کی بجائے تقسیم کر دو۔ یہ ہوتے تھے اس دور کے غلام۔

اب الحكے مراحل میں جناب خاتم النبیین سُکا ﷺ نے اس آپشن کو باقی رکھا۔ میں سے بات کہدر ہاہوں اور سے حکم نہیں ہے آپشنز ہیں۔ ان آپشنز میں سے ایک آپشن کو باقی رکھالیکن اس میں بھی اصلاحات کیں۔ پھر ان کا معاشرتی مقام طے کیا، معاشرتی حیثیت باقی رکھی۔ اس کے دوحوالے موجود ہیں۔ حضور سُکا ﷺ نے فرمایا، سے بھی تمھاری طرح انسان ہیں۔ تقدیر کے تحت تمھارے قبضے میں آگئے ہیں۔

اخوانكم خولكم، جعلهم الله تحت ايديكم (صحيح بخارى، باب المعاصى من المر الجابلية، مديث نمبر:30)

(تمھارے بھائی ہیں جواللہ نے تمھارے قبضے میں دے دیے۔)

ان کے ساتھ معاشرتی معاملہ وہی کرنا ہے جو آپس میں کرتے ہو۔ حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ اور حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کہ جناب خاتم النہین سَکَا ﷺ نے ہدایات جاری کر دیں کہ اگر کسی کے ماتحت غلام ہو توجو خود کھاتے ہوان کو بھی پہناؤ۔ ان کی طاقت اور حیثیت سے زیادہ ان پر بوجھ مت ڈالو، جو کام خود نہیں کرسکتے ان کے کھاتے میں مت ڈالو بلکہ خود ساتھ مل کران سے تعاون کرو۔

ایک دفعہ ایک صاحب آئے حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے پاس۔ جیسالباس حضرت سلمان فارسیؓ نے خود پہنا ہوا ہے ، اچھالباس تھا پہنا ہوا ہے ، اچھالباس تھا کام آسکتا تھا۔ فرمایا، نہیں۔ اور حدیث سنائی کہ حضور سَکُی ﷺ نے فرمایا کہ سے تمھارے بھائی ہیں تقدیر کی وجہ سے تمھارے ماتحت آگئے ہیں۔

جعلهم الله تحت ايديكم\_

(الله نے تمھارے قبضے میں دے دیے۔)

نبی مَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَم کے ماحول میں اخیس گھر والوں کی طرح رکھو، وہ کھلاؤ جو خود کھاتے ہو، وہ پہناؤ جو خود پہنتے ہو۔ان کی صلاحیت اور استعداد سے زیادہ کام مت ڈالو۔اگر کوئی کام ان کی طاقت سے زیادہ ہے تو خودان کے ساتھ مل کرکام کرو۔

حضرت ابو مسعود انصاری رضی الله عنه کہتے ہیں، میں پہاڑ پر جارہا تھا جہاں میری ایک لونڈی بکریاں چراتی تھی، میرے دیکھتے دیکھتے ایک بھیڑیا آیا، اس نے بکری ٹانگ سے پکڑی اور کھینچ کے لے گیا، میں جلدی سے گیا اور جاکر اس لونڈی کو تھیڑ لگایا کہ تو یہاں کیا کر رہی ہے، بھیڑیا بکری لے گیا۔ کہتے ہیں کہ میں نے زور سے تھیڑ مارااس کو تاہی پر کہ تمھارے ہوتے ہوئے بھیڑیا بکری کیوں لے گیاہے ؟اچانک بیچھے سے آواز آئی، ابومسعود (رضی اللہ عنہ)! اعلم، ابا مسعود، ان الله اقدر عليك (صحيح مسلم، باب صحبة المماليك، حديث نمبر: 35)

(جان لے ابومسعود! تواس لونڈی پر جو قدرت رکھتا ہے اللہ تعالی تجھ پراس سے زیادہ قدرت کھتے ہیں۔) کھتے ہیں۔)

اس بڑی قدرت والے کو بھی دیکھ۔ میں نے پیچھے مڑکر دیکھا، آواز دینے والے جناب بی اکرم مُنَا لِلْیَٰ اِسْ سے۔ آپ نے فرمایا، اس کو تھیڑکیوں فرمایا، اس کو تھیڑکیوں ماراہے ؟ عرض کیا کہ بیار سول اللہ! اس سے فلطی ہوئی ہے۔ آپ نے فرمایا، ہوگئ فلطی لیکن تھیڑکیوں ماراہے ؟ حضرت ابو مسعوڈ کہتے ہیں کہ میں نے کہا، اس معاملے میں مجھ سے فلطی ہوگئ، یار سول اللہ! اللہ کے لیے اس کو اراہ کرتا ہوں۔ خاتم النبیین مُنَا لِلْیَٰ اِللہ کے ایس کو معاف کرتا ہوں۔ خاتم النبیین مُنَا لِلْیُٰ اِللہ کے ساتھ لونڈی، کرتا تو (للفحت کی النار) جہنم کی آگ تھیں گھیرے میں لے لیتی۔ حضور مُنَا اللہ اُس قدر اہتمام کے ساتھ لونڈی، فلام کے معاشرتی مقام کا تعین کیا، ان کی حدود متعیّن کیں۔

میں موضوع کے حوالے سے عرض کروں گا کہ یہ قیدی کوعزت سے گھرر کھنے کا آپشن حضور مُنَا ﷺ نے باقی رکھا ہے۔ حضور مُنَا ﷺ کے زمانے میں بھی تھا، صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کو شہید کرنے والاکون تھا؟ ابولالو مجوسی۔ بیہ حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ عنہ کا غلام تھا۔ جس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تبھرہ بھی کیا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تبھرہ بھی کیا۔ حضرت عمر میں غلاموں کوزیادہ رکھنے کے حق میں نہیں تھے۔

غلامی کے تین طریقے میں نے عرض کیے: (1) کمزور آدمی کو کیڑ کے نیچ دینا(2) آزاد آدمی کو قرضے یا تاوان میں غلام بنالینا(3) جنگی قیدیوں کواگر قیدی رکھناہے تو تقسیم کر دینا، یہ تین طریقے تھے۔

جناب خاتم النبيين مَثَالَيْنَمُ ن بِهلِ دوطريق تو مكمل طور پر منع فرمادي ـ دو كھر كياں ہميشہ كے ليے بندكر ديں ـ وه رائة واللہ بندكر ديں ـ وه رائة واللہ وال

[ كمل روايت يه ب: عن النبى قال: قال الله تعالى: ثلاثة انا خصمهم يوم القيامة، رجل اعطى بى ثم غدر، ورجل باع حرا فاكل ثمنه ورجل استاجر اجيرا فاستوفى منه و لم يعط اجره (صحيح بخارى، باب اثم من منع اجر الاجير، حديث نمبر (2270)]

کسی آزاد کو بیچنا یاکسی آزاد آدمی کی قیمت لیناکسی بھی حوالے سے حرام ہے۔ یہ پہلا طریقہ حضور مثالیقیاً نے مکمل طور پر حرام کر دیا۔ اور تاوان و قرضے میں بھی کسی کوغلام بنانے کی اجازت نہیں ہے۔ جناب نبی اکر م مثالیقیاً کے اعلان کے ساتھ یہ دونوں راستے بند ہو گئے۔ اس کے بعد نہ حضور مثالیقیاً کے زمانے میں ، نہ خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم کے زمانے میں ، اور آج تک اسلامی تاریخ میں اس کی کوئی مثال نہیں ملی کہ آزاد کو پکڑ کر بیچنا اور قرضے اور تاوان کے بدلے میں غلام بنا لینا، اس کے بعدسے یہ دونوں راستے اب تک بند ہیں۔

تیسراراستہ جنگی قید ایوں کے حوالے سے تھا، بیر کب تک باقی رہا؟ اس پر غور کرنے کی ضرورت ہے۔ گذشتہ دو صدیوں میں اسلام کے نام پر جہاد کے عنوان سے جتنی باضابطہ جنگیں لڑی گئی ہیں۔ جمہور علماء کی تائید کے ساتھ، فلسطین کا جہاد ہو، افغانستان کا جہاد ہو، کتبیر کا جہاد ہو، ہندوستان کا جہاد آزاد کی ہو۔ بیر سب تقریبًا گذشتہ ڈیڑھ صدی میں جمہور علماء کی تائید کے ساتھ لڑے گئے ہیں۔ نہ کسی کوغلام بنایا ہے نہ کسی کولونڈی۔ آج بھی جو شرعی مسلّمہ جہاد ہے ان میں نہ کسی کو غلام بنایا جاتا ہے نہ کسی کولونڈی، آخر اس کی وجہ کیا ہے؟

### ایک اعتراض کاجواب

حیران ہوں کہ آج مغرب ہم پر میداعتراض کر رہاہے۔اس کااعتراض میہ ہے کہ عملاً توتم نے تسلیم کرلیا کہ غلامی نہیں، غلامی کا وجود نہیں ہے، کتابوں میں کیوں پڑھاتے ہو؟ پھر قرآن میں ہے، قرآن تبدیل کرو، حدیثیں بدلو، فقہی احکام میں ترمیم کرو۔

جمارے دنی مدارس کے نصاب پر مغرب کے جواعتراض ہیں ان میں ایک اعتراض یہ بھی ہے کہ "تحریر رقبہ" کا ذکر ہے، "فتحریر رقبة مؤمنة" کا ذکر ہے "ما ملکت ایمانکم" (سورۃ النساء: 4، آیت: 92) کا ذکر ہے، "ولا تصریبوا فتیاتکم علی البغآء" (سورۃ النور: 24، آیت: 33)

(اپن باندیوں کودنیوی زندگی کاساز وسامان حاصل کرنے کے لیے بدکاری پرمجبور نہ کرو۔)

بیبیوں آیات ہیں جوہم پڑھاتے ہیں۔ مغرب کا ایک جھڑ اہمارے ساتھ یہ ہے کہ جب عملاً تم غلام نہیں بناتے توعلاء کو کیوں پڑھاتے ہو؟ اس پر ہمارے ہاں یہ سوال ہے کہ اگر یہ شرعی تھا تواب کیوں نہیں ہے؟ اگر نہیں ہے تو پھر جہلے کیوں تھا؟ دونوں بڑے مستقل سوال ہیں۔ اگر یہ شرعاً درست ہے جائزہے تواب کیوں نہیں کررہے ؟ اور حقیقت ہے کہ کوئی بھی نہیں کررہا، نہ فلسطینی کررہے ہیں، نہ ہم کررہے، نہ افغانی کررہے ہیں۔ ہم نے آزادی کی جتنی جنگیں لڑی ہیں اس میں کیوں نہیں کیا، یہ بہت بڑا سوال ہے۔ جب ایک شرعی ضابطہ تھا تو کیوں نہیں کیا، کسی نے منسوخ کیا ہے اس کو؟

تومیں عرض کیاکر تا ہوں کہ بیت تھم نہیں آپشن تھا۔ قرآن پاک کا بیت تھم نہیں ہے، چار پانچ آپشنز میں سے ایک آپشن ہے کہ بیر بھی کرسکتے ہو۔ تھم کی نوعیت اور ہوتی ہے، آپشن کی نوعیت اور ہوتی ہے۔

ا. آزاد کردو۔

۲. قتل کرناہے قتل کردو۔

۳. فدیہ لے لو۔

م. قیدی بنالو۔ اور قیدی بنانے کے آپش بھی دوہیں: اجتماعی قید خانے یا پھر تفقیم کرنا۔

اب ہم اس لیے نہیں کررہے کہ اُس زمانے کا عالمی عُرف یہ تھا کہ قیدی تقسیم کردیے جاتے تھے۔ اب دنیا میں قید یوں کے بارے میں اقوام کا آپس میں سمجھو تا ہو دچاہے کہ قید یوں کے ساتھ کیا معاملہ کرنا ہے۔ بین الاقوامی معاہدات کے بارے میں ایک اصولی بات یاد رکھیں۔ بہت سے معاہدات کے بارے میں، میں بھی عرض کروں گا کہ ہمیں معاہدات میں کیاکیانقصان ہیں اور کیا کیافائدے ہیں۔

### بین الاقوامی معاہدات کے بارے میں شرعی نقطۂ نظر

یہ بات ذہن میں رکھیں کہ اس وقت دنیا میں حکومت معاہدات کی ہے، حکومتوں کی نہیں ہے۔ ستائیس معاہدات کی ہے، حکومتوں کی نہیں ہے۔ ستائیس معاہدات کی ہتا ہے جاتے ہیں جو پوری دنیا پر حکومت کررہے ہیں، نہ آپ خلاف ورزی کر سکتے ہیں، نہ کوئی اور کر سکتا ہے (معاہدات کی بات اپنے مقام پر تفصیل سے عرض کروں گا)۔ اصولی بات ذہن میں رکھیں کہ بین الاقوامی معاہدات میں ہمارے لیے اصول سے ہے کہ نص صریح اور نص قطعی کے خلاف کوئی بات ہوگی توہم اس کے پابند نہیں ہیں۔ لیکن اجتہادی معاملات میں جہاں ہم بین الاقوامی معاہدات کی پابندی کریں گئے۔

### بین الاقوامی معاہدات کی حدود

قرآن پاک کی نصِ صرح کے خلاف کوئی بات ہوئی تووہاں ہم ضرور آواز اٹھائیں گے کہ ایسانہیں ہوناچا ہیے۔لیکن جو معاملات اجتہادی ہیں جہاں آپس میں حالات کے تغیر کی وجہ سے تبدیلی کر سکتے ہیں وہاں بین الاقوامی معاہدات کو قبول کر لیس جہاں آپس میں حالات کے تغیر کی وجہ سے تبدیلی کر سکتے ہیں وہاں بین الاقوامی معاہدات کا احترام خاتم النہیین مَثَاثِیْاً نے بھی کیا ہے۔ یہ فرق ضرور ذہن میں رکھیں کہ یہ قرآن پاک کی نصِ صرح اور نصِ قطعی کے خلاف تونہیں ہے۔ وہاں ہم اپنے تحفظ کا اظہار کریں گے اور اپنے احکام پرعمل کاراستہ نکالیں گے۔اور ایک بات پر ایک عرصے سے زور دے رہا ہوں کہ ہمارے علمی اداروں کو آج کے بین الاقوامی معاہدات کا

تجوبہ کرناچاہیے اور معاہدات کوسامنے رکھ کریہ تعیین کردنی چاہیے کہ یہ باتیں ہمارے لیے قابلِ قبول نہیں ہیں کیونکہ یہ نصوص کے خلاف ہیں، اور یہ باتیں ہمارے لیے قابلِ قبول ہیں۔ یہ فرق ہمیں واضح کر دینا چاہیے جو ہم نہیں کررہے۔ اصول میں نے عرض کر دیا کہ نصوصِ قطعیہ کے خلاف بات نہیں مانیں گے، البتہ اجتہادی معاملات کوئی اعتراض کی بات نہیں ۔۔۔

بین الاقوامی معاہدات کا احترام خود حضور مَثَلَّاتَیْمُ نے کیا ہے،اس کی اجازت دی ہے۔ دو حوالے ہیں، بخاری شریف میں مذکور ہیں۔ جناب خاتم النبیین مَثَاتِیْمُ نے جب دنیا کے مختلف بادشاہوں کو خطوط لکھنے کا ارادہ کیا تو حضور مَثَاتِیْمُ کو بتایا گیاکہ آج کا طریقہ بیہ ہے کہ سادہ خط قبول نہیں کرتے، مہر کے بغیر خط قابلِ اعتنانہیں سمجھے جاتے۔ حضور مُثَاتِیْمُ تم نے قیصر روم کو،کسریٰ فارس کو، نجاشی کو، مختلف بادشاہوں کو خطوط لکھے، تاریخ میں موجود ہے۔

حضور مَنَّ اللَّهُ عَلَمُ وَبِنَا یا گیا تھا کہ مہر کے ساتھ خط قبول ہو تا ہے سادہ خط نہیں لیت۔ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ تفصیل سے بیان کرتے ہیں (صحیح بخاری، باب نقش الحناتم، حدیث نمبر: 5534)۔ جناب خاتم النہیں مَنَّ اللَّهِ عَلَمُ مِر کندہ تھی، وہ مہر حضور مَنَّ اللَّهُ اللَّهُ استعال کرتے تھے۔ نے اس نقاضے کو پوراکرنے کے لیے انگو تھی بنوائی، انگو تھی میں مہر کندہ تھی، وہ مہر حضور مَنَّ اللَّهُ استعال کرتے تھے۔ مرکاری مہر کے طور پر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ وہی مہراستعال کرتے تھے۔ حضرت عمررضی اللہ عنہ بھی وہی مہراستعال کرتے تھے۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ بھی چیسال وہی مہراستعال کرتے تھے۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ بھی چیسال وہی مہراستعال کرتے تھے۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ بھی چیسال وہی مہراستعال کرتے تھے۔ حضرت عثان رضی اللہ عنہ بھی کوئی شری خلاف ورزی نہیں تھی امور میں گری تو پھر نہیں ملی۔ غرض یہ کہ اس زمانے کا جوعالمی عُرف تھا، اس میں کسی قسم کی کوئی شری خلاف ورزی نہیں تھی، اس سے دنی امور میں کوئی حربے نہیں ہور ہاتھا، حضور مَنَّ اللَّهُ اللہ عَنْ اللّهُ وَاللّٰ مِنْ اللّٰ مَنْ اللّٰهُ وَاللّٰ مِنْ اللّٰ وَالٰ مُعْرَفْ مَاللہ عَنْ ہوں ہوں اللهُ وہی معاہدات اور بین الاقوامی عُرف میں وہ بین الاقوامی معاہدات اور بین الاقوامی عُرف میں وہ بین الاقوامی معاہدات اور بین الاقوامی عُرف میں وہ بین ہوں ہیں ہوں ، بخاری شریف کی روایت ہے۔ (صحیح بیاں وہ بین اللہ وہ اللہ بیت مہر کی عرض کی، ایک بات اور عرض کرتا ہوں ، بخاری شریف کی روایت ہے۔ (صحیح بخاری، باب قصة الاسود العنسی، حدیث نمبر (4378)

مسیلمه کذاب نے حضور مَنَّ اللَّیْمِ کے زمانے میں نبوت کادعویٰ کیا۔ حضور مَنَّ اللَّیْمِ کوئی مانتا تھا۔ خود بھی نبوت کی بات کی۔ اس نے حضور مَنَّ اللَّیْمِ کی نبوت کا انکار نہیں کیا تھا، وہ پہلے حضور کی نبوت کا اقرار کرواتا تھا، پھر کہتا تھا "انی رسول الله" والله" کے۔ اس پر بے شار شواہد ہیں۔ اذان بھی اسی طرح دلواتا تھا، چہلے "اشہد ان محمدا رسول الله" پھر "ان مسیلمة رسول الله"۔ مسیلمة رسول الله"۔ مسیلمة رسول الله"۔ مسیلمہ کے پاس جو آدمی جاتا تھا چہلے بوچھتا: "اقشہد ان محمدا رسول الله؟" (سنن دارمی، باب فی النہی عن قتل الرسل، حدیث نمبر: 2545)۔

حضرت حبیب بن زید انصاری رضی اللہ عنہ پہلے صحابی ہیں جو ختم نبوت کے لیے شہید ہوئے۔ مسلمہ کی فوج کے ہاتھوں کیڑے گئے، مسلمہ کے سامنے پیش ہوئے، ان سے بوچھا گیا: "اقشہد ان محمدا رسول الله" وانھوں نے کہا: میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد مُثَا الله کے رسول ہیں۔ پھر اس نے کہا: "اقشہد انی رسول الله" وحضرت حبیب رضی رضی اللہ عنہ نے جواب دیا، نہیں، میں تعصیں اللہ کارسول نہیں مانتا۔ پہلے حضور مُثَا اللّٰهِ کا بوچھا، پھر اس نے اپنا بوچھاکہ مجھے بھی اللہ کارسول مانتے ہو؟ انھوں نے بڑائر حکمت جواب دیا: میرے یہ کان تمھاری یہ آواز نہیں سن رہے۔ ورنہ سادہ ساجواب ہوسکتا تھاکہ نہیں مانتا۔ اس پر شہید کر دیے گئے۔

میں یہ بتارہا ہوں کہ وہ حضور منگانٹیٹم کی نبوت کا اقرار کرتا تھا، حضور کی نبوت میں حضور کی پیروی میں اپنی نبوت کا دعوے دار تھا۔ پہلے حضور منگانٹیٹم کا اقرار کرواتا،اس نے نبی اکرم منگانٹیٹم کے نام اپنے خط میں بھی یہی کھا۔

### قادياني مغالطه

ایک بات در میان میں عرض کر دوں کہ قادیانی حضرات مغالطہ دیتے ہیں کہ مرزاصاحب، حضور مثالثاً پُرِمُ کے مقابلے کے نہیں حضور مثالثاً پُرُمُ کے مقابلے کے نہیں حضور مثالثاً پُرُمُ کو نبی مانتے ہیں۔ یہ بہت بڑا مغالطہ ہے۔ ہم مقابلے پر تھوڑی ہیں، ہم حضور مثالثاً کو نبی مانتے ہیں۔ مسلمہ بھی یہی کہتا تھا۔ مرزا قادیانی کے مؤقف میں اور مسلمہ کے مؤقف میں کوئی فرق نہیں تھا۔ مسلمہ بھی یہی کہتا تھا، مجمد اللہ کے رسول ہیں، میں بھی ہوں۔اس کے خط کا متن ہیں ہے:

فان اشركت في الامر معك فلي نصف الارض ولك نصفها، ولكن قريشا يعتدون (شعب الايمان، فصل في بيان النبي ، مديث نمبر: 1370)

(مجھے نبوت میں آپ کے ساتھ شریک کیا گیا ہے اور لیکن قریشی سخت لوگ ہیں بات نہیں مانا رتے۔)

اس نے یہی پیش کش کی اور کہا کہ آپ کے ساتھ میری کوئی جنگ نہیں ہے ،اپنے بعد جھے اپنا خلیفہ نامزو کر دیں۔ یا بیہ کر دیں کہ شہروں کے نبی آپ، دیہاتوں کا نبی میں ، تواس طرح نبوت کو تقسیم کر دیں۔

یہ ساری بات اس لیے کی کہ مسلیمہ کذاب کا دعویٰ حضور صَّالْتَیْمِ کُمُ مقابل نبی کانہیں تھا، امتی نبی کا تھا، پیرو کار اور تابع نبی کا تھا، شریک نبی کا تھا۔ قادیانی میہ مغالطہ دیتے ہیں کہ ہم مقابل نبی نہیں بلکہ تابع نبی ہیں۔ دونوں جھوٹوں کی ایک ہی قسم کی دجالی نفسیات ہے۔

مسلمہ کے دو قاصد خط لے کرآئے:"مسلمہ رسول اللہ کی طرف سے محمد رسول اللہ کے نام"۔ مجھے آپ کے ساتھ نبوت میں شریک کیا گیا ہے مگر قریش مانتے نہیں ہیں۔ آپ ایساکریں کہ مجھے اپناخلیفہ بنادیں، یا پھر شہراور دیہات کی تقسیم کر به خط جناب خاتم النبيين مَنَّ اللَّيَّةِ أَنْ يرُهااور ان دونوں قاصدوں سے بوچھا: "اقشهد انی دسول الله" مجھے الله کا رسول مانتے ہو؟ انھوں نے کہا، مانتے ہیں۔ پھر آپ نے بوچھا: "اقشهد ان مسیلمة رسول الله" مجھے رسول مانتے ہو؟ انھوں نے کہا، مانتے ہیں۔ اس پر حضور مَنَّ اللَّيْظِ نے ایک جملہ ارشاد فرمایا۔ آپ مَنْ اللَّمْ الله عَنْ جُوا الله عَنْ الله عَلَمْ الله عَنْ الل

اما والله لو لا ان الرسل لا تقتل لضربت اعناقكما (سنن ابى داؤد، باب فى الرسل، حديث نمبر 2761)

(اگریه ضابطه نه ہو تاکه سفیروں کوقتل نہیں کیاجا تاتومیں تم دونوں کی گردن اڑا دیتا۔)

عام دنیا کا قاعدہ ہے کہ سفیروں کو قتل نہیں کیا جاتا اور سفیروں کا قتل اعلانِ جنگ تصور ہوتا ہے۔ حضور مَنَّ النَّیْمَ نے فرمایا، ہمارے ضابطے کے مطابق تم قتل کے ستی شخص سے لیکن یہ بین الاقوامی ضابطہ شمیں بچارہا ہے کہ سفیروں کو قتل کرنا درست نہیں، اگر جائز ہوتا تومیں تم دونوں کی گر دنیں اڑا دیتا۔ یعنی سفیروں کا قتل کرنا جائز نہیں ہے، تو حضور مَنَّ النَّیْمَ نے اس ضابطے کا خیال رکھا۔ جو بین الاقوامی ضوابط جن سے ہمارے اصولوں پر کوئی فرق نہ پڑے، حضور مَنَّ النَّیْمَ ان ضوابط کا خیال فرماتے تھے۔

اُس زمانے میں قیدیوں کو تقسیم کرنے کارواج تھا، ہم نے اس کو قبول کیا۔ اب عالمی عُرف بدل گیا ہے، قیدیوں کے بارے میں قوانین ہیں کہ قیدیوں کو کیسے سنجالناہے، مکمل نظام موجود ہے۔ ہمیں اس کو مسرّ دکرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے کیونکہ یہ ہماری نصوص کے خلاف نہیں ہیں۔ ہم نے بحیثیت امت اس کو قبول کر لیا ہے۔ قیدیوں کے بارے میں جو آج کا عُرف ہے اس سٹم کو ہم نے قبول کر رکھا ہے، اس لیے اِس زمانے میں غلام نہیں ہیں۔

میں اگلے سوال کا جواب دے رہا ہوں کہ پڑھاتے کیوں ہو؟ اس لیے پڑھاتے ہیں کہ وہ احکام منسوخ نہیں ہوئے۔ کل اگر وہ ماحول پھر آجائے گا تو قوانین موجود ہیں۔ قوانین منسوخ کسی نے نہیں کیے۔ اس کی ایک مثال دوں گا، بڑا پیچیدہ مسلہ ہے ، مجھناضر ورک ہے۔

مُحل پائے جانے پر حکم کے لوٹ آنے کا اصول

ایک ہے تھم، ایک ہے تھم کامحل قرآن کریم میں صلاۃ الخوف کاذکر ہے:

"واذا كنت فيهم فاقمت لهم الصلوة فلتقم طآئفة منهم معك (سورة الناء: 4، آيت:102)

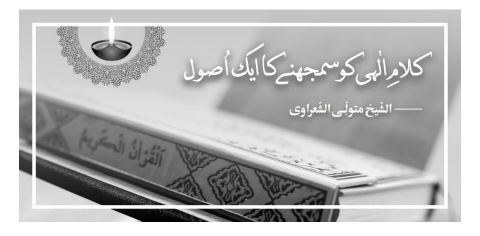
ماهنامه الشريعة — ٢١ — نومبر ٢٠٢٥ و

(اور (اے بیغیم) جب آپ ان کے در میان موجود ہوں اور افقیں نماز پڑھائیں تو (دہمن سے مقابلے کے وقت اس کاطریقہ ہے ہے کہ) مسلمانوں کاایک گروہ آپ کے ساتھ کھڑا ہوجائے۔)
قرآن کریم نے جنگ کی حالت میں نماز کی ترتیب بیان کی ہے۔ یہ ترتیب علماء کرام کے ذبمن میں آگئ ہوگی کہ ایک گروہ وہاں الگ کھڑا ہو، ایک جنگ کرے۔ ایک رکعت پڑھے، دور کعت پڑھے۔ یہ ترتیب قرآن پاک نے بیان کی ہے۔
لیکن کیا آئ اس ترتیب سے میدانِ جنگ میں نماز پڑھیں گے ؟ اب صفول کی جنگ نہیں مورچوں کی جنگ ہے۔ سب کو مورچوں سے بلاکر دس بارہ ہزار فوجیوں کو سامنے کھڑا کریں گے ؟ قرآن پاک کہتا ہے کہ صف میں کھڑا کرو! توکیا یہ حکم منسوخ ہوگیا ہے ؟ میں نہیں۔ حکم آئ بھی ہے لین محل نہیں ہے۔ کل اگر دوبارہ مندوخ ہوگیا ہے جاتم بھی منسوخ ہوگیا ہے ۔ حکم این جگہ می این جگہ میں اپنی جگہ میں دیں اپنی جگہ میں اپنی جگھ میں اپنی جگہ میں اپنی جگہ میں اپنی جگہ میں اپنی جگہ میں جو اپنی سے دس میں اپنی جگھ میں میں جگھ میں اپنی جگھ میں میں جگھ میں اپنی جگھ میں میں جگھ میں جگھ میں جگھ میں میں جگھ جگھ میں جگھ

صلاۃ الخوف کا تھم منسوخ نہیں ہوا۔ آج بھی ہم اس کے احکام پڑھتے پڑھاتے ہیں، حدیثوں میں، فقہ میں بھی پڑھاتے ہیں۔البتہ محل نہ ہونے کی وجہ سے ہم تھم پر عمل نہیں کریں گے۔لیکن منسوخ اس لیے نہیں کررہے اور نہ کر سکتے ہیں کہ کل اگر سابقہ ماحول بحال ہو گیا تو تھم تو باقی ہے۔

غلامی کے حوالے سے بھی میں عرض کروں گا کہ آج کے حالات غلامی کے ان توانین کامحل نہیں ہیں۔ جس طرح صلاح النوف کامحل نہیں ہے۔ آج ہم اسی طرح عالمی عرف کی پابندی کریں گے جس طرح بہت سے معاملات میں جناب خاتم النہیین مگا تائی ہے اللہ عالمی عُرف کی پابندی کی ہے۔ غلامی اپنے زمانے میں تھی، آج طرح بہت سے معاملات میں جناب خاتم النہین مگا تائی ہے مالی عرف کی پابندی کی ہے۔ غلامی اپنے زمانے میں تھی، آج اس کی شرائط موجود نہیں ہیں، اب اس پرعمل نہیں ہور ہا۔ کل وہ ماحول پیدا ہو گیا تواحکام باقی ہیں، احکام منسوخ نہیں ہوئے۔

یے غلامی ہم نے نہیں شروع کی بلکہ ہم نے غلامی کے دوآلیش بالکل بند کر دیے: بردہ فروشی بھی اور تاوان بھی۔ایک کو بطور آپشن کے باقی رکھا، اگر باقی آپشن پرعمل ہو سکتا ہے تواس آپشن پرعمل کی ضرورت نہیں ہے، یعنی تبادلے پر، رہائی پر۔اس لیے گذشتہ ڈیڑھ دوصدی ہے اس پرعمل نہیں ہورہا۔ادکام بھی منسوخ نہیں ہوئے، اس لیے کل اگر دوبارہ وہ ماحول آجائے گا توادکام ویسے کے ویسے موجود ہیں تواس ماحول کے مطابق اس پرعمل کیا جائے گا۔ یہ میں نے مختصر وضاحت کی ہے کہ غلامی کا مسکلہ ہے کیا،اور اس وقت اس کی موجودہ صورت حال کیا ہے۔



#### سوال

قرآن مجید کی و عظیم آیت ہے جس میں ارشاد ہوتا ہے: "بسم الله الرحمٰن الرحیم، قل یا عبادی الذین اسرفوا علی انفسہم لا تقنطوا من رحمة الله، ان الله یغفر الذنوب جمیعا، انہ هو الغفور الرحیم"۔ حضرت! کیایہاں ذنوب (گناہوں) سے مراد بڑے گناہ ہیں یاچھوٹے؟

#### جواب

اللہ تعالیٰ کے کلام کو سیحفے کا ایک اصول ہے ہے کہ جب ہم کسی آیت کو دیکھیں تواس کے ساتھ دوسری آیات کو بھی دیکھیں، شاید کوئی اور آیت اس کے معنی کو واضح کرے، اس کی تحدید یا تخصیص کر دے۔ یہ آیت کہتی ہے: ''اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی، اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہو، بے شک اللہ تمام گناہوں کو بخش دیتا ہے ''۔ اب بیاں لفظ ''الذنوب جمیعا'' (تمام گناہ) آیا ہے، مگر اس میں شرک شامل نہیں ہے۔ کیوں؟ اس لیے کہ شرک دراصل گناہ نہیں، یہ اس سے کہیں بڑھ کر چیز ہے۔ گناہ تو یہ ہے کہ انسان کسی ایسے عمل کا ارتکاب کرے جس کے بارے میں ایمیان کے دائرے میں دیتے ہوئے اسے سزا کا علم ہو۔ لیکن شرک توامیان ہی سے خارج کر دیتا ہے؛ یہ دراصل خیانت عظمی ہے۔

قرآن مجید کی دوسری آیت میں خود وضاحت موجود ہے: "ان الله لا یغفر ان یشرک بد، ویغفر ما دون ذلک لمن یشاء" یعنی الله شرک کونہیں بخشا، مگراس کے سواجو کچھ ہے، جس کے لیے جاہے معاف کر دیتا ہے۔ للہذا جب فرمایا گیاکہ"الله تمام گناہول کو بخش دیتا ہے، "تواس سے مرادوہ سب گناہ ہیں جنہیں قرآن گناہ کہتا ہے، کیکن شرک

ماہنامہ الشریعہ ۲۳ سے نومبر ۲۰۲۵ء

اس میں شامل نہیں، کیونکہ شرک گناہ سے بڑھ کرجرم ہے۔ گناہ کا مفہوم ہیہ ہے کہ بندہ اللہ کے بتائے ہوئے طریقے پر ایمان رکھتا ہے، مگراس کی نافرمائی کرتا ہے۔ لیکن جب بندہ خود اللہ کے وجودیااس کے حقِ عبادت ہی کونہیں مانتا، تووہ اس دائرے سے باہر نکل جاتا ہے، اور الیمی حالت آیت کے معنی میں داخل نہیں۔ اسی لیے تمام مفسرین کا اتفاق ہے کہ "ان الله یغفر الذنوب جمیعا" کا مطلب ہے: اللہ تمام گناہوں کو، سوائے شرک کے، بخش دیتا ہے۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ مغفرت صرف اللہ کی مثیت (مرضی) پر موقوف ہے؟ آیت کے اگلے جھے میں خود جواب موجود ہے۔ اللہ فرماتا ہے: "وانیبوا الی ربھم واسلموا لہ" لینی اپنے رب کی طرف رجوع کرواور اس کے آگے جھک جاؤ۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ محض اس امید پر نہ بیٹھ جاؤکہ اللہ سب پچھ معاف کر دے گا، بلکہ تو ہہ کرو، اس کی طرف پلٹو، اور اپنے آپ کو اس کے حوالے کرو، قبل اس کے کہ اچانک عذاب آجائے اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔ آگ فرمایا: "ان تقول نفس یا حسر ٹی علیٰ ما فرطت فی جنب الله..." لینی ایسانہ ہوکہ کوئی جان پکار اٹھے: بائے افسوس! میں نے اللہ کے حق میں کو تا ہی کی۔ پس جب اللہ فرماتا ہے کہ وہ تمام گنا ہوں کو معاف کرتا ہے، اور ساتھ ہی ہیہ کھی کہتا ہے "وانیبوا الی ربھم" تو اس کا مطلب یہ ہے کہ مغفرت تو ہہ کے ساتھ مشروط ہے۔ اگر بندہ تو ہہ کرے تو تو ہا سے کہ خفرت کی ضانت نہیں۔

الہذابندے کو محض آیت کے ظاہر پر بھروسہ نہیں کرنا جا ہیے، بلکہ اس کے بورے مفہوم کو بمجھنا جا ہیے: اے میرے بندو جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی، اگر تم نے گناہ کیے ہیں تو مالویس نہ ہو، کیونکہ گناہ تمہمارے ساتھ حیث نہیں جاتے، بلکہ توبہ انہیں مٹادیتی ہے۔ اور نیکی، بدی کوبدل دیتی ہے؛ برائی کونیکی میں تبدیل کردیتی ہے۔

گر اگر کوئی شخص گناہوں پر اصرار کرتارہے، توبہ نہ کرے، نیکیوں کے ذریعے انہیں مٹانے کی کوشش نہ کرے، اور صرف امیدوں پر ٹکارہے کہ اللہ سب کچھ معاف کردے گا، تواپیا (اعتقاد رکھنا)ممنوع ہے۔

https://youtu.be/0D1igWKa-Ag



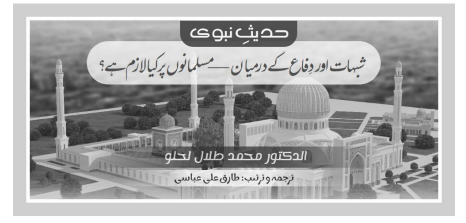
ایک صاحب دانش ہے، جو سیولرانداز فکر رکھتے ہیں، کل تفصیلی گفتگو ہوئی۔ گفتگو کا ایک بڑا محور یہ سوال تھا کہ آخ کے دور میں ہم ساجی اخلاقیات اور قانون وغیرہ کے باب میں قرآن سے کیوں راہنمائی حاصل کریں جب کہ قرآن کی ہدایات واضح طور پر اس دور کے تمدن میں embedded دکھائی دیتی ہیں اور ادھرانسانی ساخ اور سیاست و معیشت کے ارتقا کے ساتھ آج ہمارے پاس ساج کی تنظیم کے لیے اس سے بہتر اور ترقی یافتہ اخلاقی اصول موجود ہیں۔

سیولر فریم ورک میں یہ سوال درست ہے۔ مولانا وحید الدین خانؓ نے غالبًا نہرو کے حوالے سے بھی اسی قشم کا سوال کہیں نقل کیا ہے۔ اس سوال میں قوت پیدا کرنے کا کام دوطرح کے مذہبی مواقف بھی کرتے ہیں۔ ایک، "اسلامی نظام "کا بیانیہ جو یہ باور کراتا ہے کہ تاریخ اور تدن کے تغیرات سے پیدا ہونے والے ہر سوال اور ہر مسکلے کا ایک ریڈی میڈ حل جہلے سے اسلامی نظام میں موجود ہے، اور بس اس کواختیار کر لینے کی ضرورت ہے۔ اور دوسرا، قرآن کی ہدایات کو دیکھنے کا وہ مذہبی زاویہ جو یہ کہتا ہے کہ جو معاملہ "نص" میں آگیا ہے، وہ تو گویا متحجر ہو گیا ہے اور اس میں انسانی فہم وبصیرت کے لیے کرنے کا کوئی کام باتی نہیں رہا۔ تاہم یہ تو ذہبی فکر کی ایک داخلی بحث ہے۔

سیولرانداز فکر کے حاملین کے لیے غور وفکر کا اصل سوال میہ ہے کہ ایک مذہبی معاشرے اور مذہبی تہذیب سے
اپنے عقیدے، عبادات، اور انفرادی اخلاقیات کا ماخذ اپنی دینی روایت کو اور اجتماعی وساجی اخلاقیات کا ماخذ سیکولرعقلی
روایت کو بنانے کا مطالبہ کس بنیاد پر کیا جاسکتا ہے؟ یہاں اصل سوال اطلاقی اور تطبیقی نہیں بلکہ اصولی ہے، یعنی سوال یہ
نہیں کہ دینی روایت، جدید دور کے "ترقی یافتہ" اخلاقی اصولوں اور اقدار کے ساتھ حسب ضرورت ہم آہنگی پیدا کر سکتی ہے
یانہیں ۔ بنیادی سوال اصولی ہے، یعنی دینی روایت خود اپنے معیارات پر ہم آہنگی پیدا کرنے یا خہر نے کاعمل چھوڑ کر سیکولر
فکر کا یہ مطالبہ کیوں تسلیم کرے کہ اجتماعی اخلاقیات کا اصل مصدر اسے ہی تسلیم کیا جائے؟ اور ایساکرتے ہوئے دینی فکر اور

روایت اپنی داخلی و حدت کوکسے بر قرار رکھے جوہدایت الہی کوصرف فرد سے نہیں ،بلکہ اجتماع سے بھی متعلق مانتی ہے؟اس سوال پر کوئی سنجیدہ غور وفکر مجھے سیکولراہل فکر کے ہاں دکھائی نہیں دیتا جومذ ہمی فکر کے ساتھ کوئی بامعنی مکالمہ کرنا چاہتے ہوں

یہ سوال نہرواٹھا سکتے ہیں، کیونکہ وہ دبنی روایت کے ساتھ کوئی مکالمہ کر ہی نہیں رہے۔ کسی موقع پر دیکھیں گے کہ فکری سفر کی ابتدا میں قائد اظلم کے ہاں بھی یہی رجان تھا، لیکن جیسے جیسے وہ سلم تشخص اور مسلم شاخت کے نمائندہ بنتے چلے گئے اور جدید دور میں مسلمانوں کی تہذیبی شاخت کے سوال نے ان کے ذہن میں ایک واضح شکل اختیار کرنا شروع کی ان کا انداز فکر اس سوال کے حوالے سے بھی تبدیل ہوتا چلا گیا۔ وہ زاویہ فکر کیا تھا اور مذہبی فکر کے مذکورہ دونوں رجانات سے رابعنی "اسلامی نظام ہر مسکلے کاحل ہے" اور "نص میں زیر بحث معاملہ تاریخ میں متحجر ہو گیا ہے") کسے مختلف تھا، اس پر بھی بات کریں گے۔



حدیث نبوی سَاً اللّیَا اللّم کا دوسرا بنیادی مصدر و ماخذہ، اسے آج بعض مدعیانِ جدت اپنی تنقیداور شکوک و شبہات کا نشانہ بنارہ جہیں۔ اس سے پہلے بھی تاریخ کے مختلف ادوار میں کچھ لوگ، دین کے احکامات سے جان حکیمات ماریخ کے مختلف ادوار میں کچھ لوگ، دین کے احکامات سے جان حکیمات اور شہرت حاصل کرنے کی خواہش میں حدیث کی بنیادی ضرورت کوختم کرنے کی کوششیں کرتے رہے ہیں۔ ہر دور کی طرح آج بھی ایسے لوگ پُر فریب عنوانات کے تحت اپنے مکروہ خیالات و نظریات بھیلاتے ہیں، جس سے معاشرے میں فکری اور علمی افراتفری تھیلتی ہے۔

## تشكيك بصيلانے كى وجوہات

غور کیا جائے تو منکرینِ حدیث کے اس رجحان کے بیچھے کئی محرکات ہیں، جن میں بنیادی وجہ ان کی علم سے دوری ہے۔ تشکیک پیداکرنے والوں میں شاید ہی کوئی ایسا ہوجوعلم حدیث کی اصطلاحات، فلسفہ یاطریقہ کار کوجانتا ہو۔ گویاعلم ان کے ہاتھوں سے نکل چکا ہے۔

- مثلًا: مثكرين حديث كهتے بيں كه امام بخارى كے پاس چير لاكھ احادیث نہیں ہوسكتیں، جب كه وہ يہ نہیں جانتے كه
   روایت كی سندبد لنے سے حدیث بدل جاتی ہے، چاہے متن ایک ہی ہو۔
- مثلًا: وہ یہ بھی دعویٰ کرتے ہیں کہ حدیث کو بی اکرم مُنَّاتَیْمُ کی رحلت کے دوسوسال بعد جمع کیا گیا، حالانکہ کتاب المغازی، صحیفہ حضرت علی مصحیفہ حضرت ابوہریہ اور صحیفہ جمام بن منبہ کہا جمری میں موجود سے۔
  مکرینِ حدیث کو مادیت پسندی نے بھلا ڈالا، انہیں معلوم ہی نہیں کہ کچھ علوم بغیر کھے بھی محفوظ کیے جاتے ہیں، قرآن مجید کے حفظ کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ منکرین غلط بھتے ہیں کہ محدثین حدیث کے متن پر توجہ نہیں دیے، حالانکہ اس موضوع پر بڑی بڑی کتابیں کھی گئی ہیں۔ یہاں تک کہ ابن الجوزی نے کہا ہے کہ کیا ہی خوب کہا ہے کسی کہنے حالانکہ اس موضوع پر بڑی بڑی کتابیں کھی گئی ہیں۔ یہاں تک کہ ابن الجوزی نے کہا ہے کہ کیا ہی خوب کہا ہے کسی کہنے

والے نے: ہروہ حدیث، جسے تم عقل کے خلاف، نقل کے برخلاف اور اصولِ شریعت سے متناقض پاؤ توجان لو کہ وہ موضوع ہے۔ (کتاب الوسيط في علوم مصطلح الحدیث: ۲۳۳)

## بيرونى دباؤاور مغربي انژات

جہالت کے بعد دیگر وجوہات میں سے ایک ہیہ بھی ہے کہ کچھ مخصوص مراکزاور ہیر ونی رپورٹس (جیسے ۲۰۰۷ء کی رینڈ رپورٹ) مخالفینِ حدیث کے لیے بجٹ مختص کرنے کی سفارش کرتی ہیں۔ مزید یہ کہ یہی اوگ مادی کا میابی ہی کو معیار بناکر مغربی ترقی سے متاثر ہوتے ہیں اور دین کی ان چیزوں کوباطل کرنا چاہتے ہیں جوان کی نظر میں ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہیں۔ یہ بقول ابن خلدونؓ: مغلوب کا غالب سے مرعوب ہونا ہے۔ (تاریخ ابن خلدون: ج:اص:۱۸۴)

منکرین صرف شہرت حاصل کرنے کے لیے عجیب و غریب آراء اپناتے ہیں۔ اس کے علاوہ اپنی ذاتی خواہشات کو جائز قرار دینے کے لیے دین میں کمزوریال ڈھونڈتے ہیں اور شرعی احکام کو واضح کرنے والی احادیث کو کمزور بتاتے ہیں۔ جب کہ منکرین کی طرف سے حدیث کورد کرنے کے تمام دعوے عقلی اصولوں کے خلاف ہیں۔ آج ہم جس دنیا میں رہ رہے ہیں، فلسفیانہ طور پراسے Postmodernism یعنی ابعد جدیدیت کہا جاتا ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ ہر چیز قابلِ تغیرہے، کوئی مضوط معیار باقی نہیں رہا۔ تمام آراء کا احترام ضروری ہے۔ (کیاتسلیم شدہ عقائد کے مقابلہ و مخالفت میں اس باطل فلسفہ پر مبنی نظریات و مفوات کو معیاری اور قابلِ احترام مانا جاسکتا ہے ؟ جواب ہے کہ ہر گر نہیں۔ مگر افسوس کہ بہ باطل فلسفہ اس نقطہ نظر پر کھڑا ہے)

## تخصص اور مهارتِ فن كااحترام

عقل کہتی ہے کہ ہمیں متحضصین وماہرینِ فن کا احترام کرناچا ہیں۔ اس بنا پردیکھیے تو محدثین نے اپنی پوری زندگیاں احادیث کی تھیجی ہتیں اور جانچ میں لگادیں۔ (کس نے اپنی بصارت کھودی کسی نے اپنا گھربار چھوڑا توکسی نے اپنی جان تک قربان کر دی)۔ اگر ہم ڈاکٹریا نجینئر کے لیے ماہر کی تلاش کرتے ہیں تو دین کے معاملے میں بھی تخصص کا احترام ضروری ہے۔ مگر منکرینِ حدیث کی طرف سے یہاں تخصصات کے احترام میں تضاد پایاجا تا ہے۔ موضوع احادیث کی جانچ پڑتال کے لیے حضرت عبداللہ بن المبارک سے بوچھا گیا تو انہوں نے کہا: اس کے لیے جہابذہ یعنی ماہرین موجود ہیں۔ (الوسیط فی علوم وصطلح الحدیث ، ۲۵۸)

مئرینِ حدیث نے اپنی عقلوں کو عطل کر رکھاہے ،ان کی باتیں اور دعوے ان کی اپنی ذاتی خواہشات پر مبنی آراء ہیں ، لیکن یہ عوام کے بنیادی اصولوں کوہلادیتے ہیں ،وہ دعو کی کرتے ہیں کہ ہم عقلیت چاہتے ہیں ،لیکن جب تحقیق کی جاتی ہے توان کے ہاں کوئی عقل نظر نہیں آتی، ان کی اس (حجموثی عقلیانہ) دعوت میں بہت زیادہ تضادات کیوں ہیں؟ اس لیے کہ عقل اپنے ماحول کی پیداوار ہوتی ہے۔

## قرآن وحديث رسول صلَّالتَّيْرُ مَا بالهمي تعلق

اس متعلق ام یعقوب کا واقعہ پڑھناچا ہے جس میں حضرت عبداللہ بن مسعودؓ نے فرمانِ رسول عَلَیْلَیْم کی اطاعت کا درس؛ قرآن مجید کی آئیت: وما آناکے مالرسول فخذوہ وما نهاکے معنہ فانتھوا (الحشر: ۷) جو کچھ تہمیں رسول دے اسے لے لواور جس ہے منع کرے اس سے بازر ہو؛ سے دیا۔ (سیح ابخاری کتاب تفییرالقرآن کر دیث: ۲۸۸۲) جن سندول سے قرآن ہم تک پہنچا ہے، تقریباً انہی سندول سے حدیث بھی ہم تک پہنچی ہے۔ لہذا حدیث کورد کرنے سے بالواسطہ طور پر قرآن کو بھی زدین پنچی ہے اور بیراستہ اکثر لوگوں کو الحادیثی دین سے مکمل انکار کی طرف لے جاتا ہے۔ جب آپ سی منکرین حدیث سے کہیں کہ آپ قرآن میں کوئی خاص قرآت کیے پڑھتے ہیں، تووہ خاموش ہوجائے گا، کیونکہ اس کے پاس وہ وسائل نہیں ہیں، وہ اسانید کو نہیں سمجھتا، وہ قرآتوں کو نہیں سمجھتا۔ علاء کا اجماع ہے کہ جو شخص صرف قرآن کو لے (اور حدیث کورد کردے) وہ کا فرہے، جیسا کہ ابن حزمؓ نے فتوی دیا تھا (الاحکام فی اصول الاحکام، ج: ۲، ص: ۲۰ میان وعقیدہ کے لیے انتہائی خطر ناک بات ہے۔ یہ "معلوم من الدین بالضرورة" کا انکار ہے۔

## احکاماتِ قرآنی کی وضاحت، احادیثِ رسول صَلَّالَیْ اِیْمِ سے

الله تعالی نے قرآن میں فرمایا ہے: انولنا الیک الذکر لتبین للناس ما نول الیهم (النحل: ۴۲) ہم نے تیری طرف قرآن نازل کیا تاکہ لوگوں کے لیے واضح کر دے جو ان کی طرف نازل کیا گیا ہے۔ سنت کی اہمیت بتاتے ہوئے حضرت عمرٌ بن خطاب نے فرمایا: عنقریب تمہارے پاس ایسے لوگ آئیں گے جوتم سے قرآن کے شبہات کے متعلق بحث کریں گے، تم ان سے سنت کے ذریعہ جحت قائم کرو، کیونکہ سنت کے حامل لوگ اللہ کی کتاب کے بارے میں زیادہ علم رکھتے ہیں۔ (الابانة الکبری لابن بطة ،۲۵۱)

### حدیث کے بغیر مسلمان اپنے بنیادی فرائض ادانہیں کرسکتے:

- مثلاً: قرآن میں صرف نماز قائم کرو کا حکم ہے، لیکن دن میں کتنی نمازیں ہیں؟ رکعات کتنی ہیں؟ اور ان کاطریقہ
   کیا ہے؟ بیر صرف حدیث سے معلوم ہوتا ہے۔
- مثلاً: قرآن میں مال میں مقررہ حق کا ذکرہے، کیکن سونے جیسی چیزوں کا نصاب اور مقدار صرف حدیث ہی واضح کرتی ہے۔

• مثلاً: اگر حدیث کونه ماناجائے توقر آن کی ایک آیت کی بنیاد پر غلط فہمی پیدا ہو سکتی ہے که روز ہ رکھنے یا فدید دینے کا اختیار ہے ؟

چونکہ حدیث قرآن کے معافی کی وضاحت کرتی ہے، اس لیے قرآن کے معافی کی حفاظت کے لیے حدیث کامحفوظ رہنا بھی ضروری ہے، جیساکہ نبی اکر م مُثَالِیَّا فِیْمُ نے فرمایا: انی او تیت الکتاب و مثلہ معہ (سنن الی داؤد: ۲۹۰۴م) مجھے کتاب (قرآن) اور اس کے ساتھ اس کی مثل چیز دی گئی ہے۔

(حواله و اصل ماخذ: ١٦ تقبر ٢٠٢٥ء الجزيرة 360-AJ360 يوييوب جينل پر عربي مين "السنة النبوية بين التشكيك والدفاع وما واجب المسلم نحوها؟" عنوان كى مكمل كفتكولما خطه فرمائين)

https://youtu.be/Fb\_FgwCZl5Q



"مجھے توآج تک کسی عالم یا کسی مفتی نے نہیں روکا، بلکہ مجھ سے مکرر مکرر یہ نعتیں سنی جاتی ہیں۔ علاءان نعتوں کی فرمائش کرتے ہیں۔ آپ کون ہوتے ہیں اِن نعتوں کے پڑھنے سے روکنے والے؟ آپ توعالم بھی نہیں ہیں۔ اور پھر اگر اصلاح ہی مقصود ہے توجلسہ عام میں سب کے سامنے سرزنش کوئی سے مطریقہ ہے؟"

یہ ہیں ایک نوجواں نوآموز نعت خوال کے الفاظ جس کوعرصہ تین چار سال سے میں اسٹیج پر نعت خوانی کے جوہر دکھاتے ہوئے دیکھ رہاہوں۔ کئی مرتبہ سوچا کہ عزیز م کوائس کے اس انداز سے روکوں لیکن اس کی ناراضگی کے ڈرسے نہ روک سکا۔ سوچا کہ کوئی مفتی صاحب یا کوئی عالم دین خود روک دے گا کہ میاں نعت کا ایک تقدس ہوتا ہے، حمد کا ایک مقام ہوتا ہے، ایساکلام معروف گانوں کی طرز میں پڑھناممنوع اور ناجائز ہے۔ آوازوں کی اہروں سے موسیقی کے شرپیدا کرنا پاسانس کی صدااور اُس کے زیروہم سے موسیقی کی ڈھن پیدا کر کے حمد و نعت گناہ اور فسق؛ لیکن وائے افسوس ہے کہ آج علاء کی خاموثی اس کے لیے وجہ جواز بن گئی ہے۔

اور طرہ یہ کہ علماء کا مکرر مکہ کر سننااور ایسے نعت خوانوں کو اپنے جلسوں اور محافلِ نعت میں بلانااُن کے لیے سند کا درجہ ہو گیا ہے۔ انتہا تو یہ کہ نعت میں قرآن کی آیات یا آیات کے گلڑے گانوں کی طرز میں پڑھے جانے گئے۔ "و تعز من تشاء و تذل من تشاء" اور "و رفعنا لک ذکرک" کے الفاظ موسیقی کی صدااور روم پیداکر کے پڑھنانعت کی مقبولیت کا سبب بن گیا ہے۔

ان محافل کے سامعین جو خود ابھی مدارس کے طالب علم ہیں اور تربیت سے محروم ہیں وہ اِن نعتوں کو سنتے اور سر دھنتے ہیں،اِن نعت خوانوں کو پسند کرتے ہیں۔ بزرگ کہتے ہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بال مبارک کواگر اِسم تصغیر سے بالڑا کہد یا تو دانستہ کہنے والا کافر ہوجائے گا ، اور نادانستہ کہنے والا بھی توبہ کرے اور کثرت سے درود شریف پڑھ کر آپ صلی اللّٰہ علیہ وسلم راضی کرلے۔

گزشته پندرہ بین سال سے ہمارے ملک میں حمد و نعت کی محافل عروج پر ہیں۔ پہلے یہ رواج صرف بر بلوی فکر کے ماحول میں دیکھاجا تا تھالیکن اب ہر مکتبہ فکر اس کو پذیرائی بخش رہاہے۔ علاء دیو بند کے آئیج پر جذبہ حریت کی بیداری، تحفظ ختم نبوت ، ناموسِ صحابہ ، توحید و سنت کا پر چار ، اور اصلاحِ معاشرت جیسے موضوعات پر تقاریر ہوتی تھیں ۔ علاء خطباء ایک سے بڑھ کر ایک تشریف لاتے تھے۔ ان کے ساتھ ایک یا دو شاعر جذبے اور سرشاری کے ساتھ نظریاتی و فکری شاعری کرتے تھے۔ بسااو قات خطباء کو موضوع شعراء کے کلام سے مل جاتا تھا۔

آئ معاملہ الف ہو گیا ہے۔ اسٹی پر نعت خوانوں کی کثرت ہوتی ہے، ایک ایک گھنٹہ ہر نعت خواں نعت پڑھتا ہے۔ اور خطیب صاحب طفیلی ہوتے ہیں، در میان میں کہیں کوئی تقریر وزنِ بیت کے طور پر رکھی جاتی ہے، مقرر بھی اگر سر ہلا کے تو فجھا ور نہ لوگ اُلتا جاتے ہیں اور مجمع سے اُٹھنا شروع کر دیتے ہیں اور پھر جب کوئی نعت خواں آتا ہے تو دوبارہ جاسہ گاہ میں آجاتے ہیں۔

میں چونکہ کافی عرصہ سے اسٹیج سے وابستہ ہوں، میری تربیت بڑے بڑے بزرگوں نے کی ہے، حضرت حافظ الحدیث حضرت مولانا عبداللّٰہ در خوائتیؓ، حضرت بنوریؓ، حضرت نور الحسن بخاریؓ، حضرت دین پوریؓ، حضرت دوست محمد قریشؓ، حضرت لعل حسین اخترؓ، حضرت نفیس شاہؓ، مولانا محمد علی جالند هریؓ، حضرت مولانا عبید اللّٰہ انورؓ، مولانا غلام غوث ہزارویؓ، حضرت سعد، مولانا غلام اللّٰہ خانؓ، مولانا مفتی محمودؓ، مولانا سر فراز خان صفدرؓ، حضرت مولانا خواجہ خان مُحر، مولانا منتی محمودؓ، مولانا سند ہر کے دوالد محترم مرحوم سیدا مین گیلانی، جو مولانا حکیم معرفت سے فیض یافتہ تھے، نے مجھے خوب نکھارااور سنوارا۔

اس لیہ مجھے جن ال نعر جہ خوانداں کو جھوٹا کہ اقامیس میں مولک کی تب یہ نہیں کو کی اصال جنہیں کو کہ مون

اس لیے جمعے چندایک نعت خوانوں کو چھوڑ کرباقی سب پر افسوس ہے، کوئی تربیت نہیں، کوئی اصلاح نہیں، کوئی محنت کا جذبہ نہیں، کوئی سیکھنے کا شوق نہیں، غیر معیاری انتخابِ کلام، معروف گانوں کی طرز میں پڑھنا، سانس لے کرردھم پیدا کرے تک دھن تک دھن تک وظن تک دوقِ ساعت کی تسکین بنتاجارہاہے۔ ہر چند کہ سنجیدہ سامعین بیسب کرکے تک دھن تک دول میں کڑھ رہے ہوتے ہیں، کبھی کہھی کہیں کہیں اس سے اعلانِ بیزاری بھی کر لیتے ہیں، لیکن نعت خوال مست بیں، اکثراو قات حمداور نعت کے مضامین نہایت سطی اور ملکے ہوتے ہیں کہ توہین اور ذم کا پہلونکا تا ہے، پچھ مثالیں عرض کرتا ہوں۔

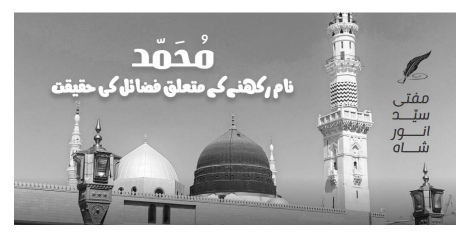
- ہارے اکثر نعت خواں آج کل ایک لوری پڑھتے ہیں: ''حلیمہ میں تیرے مقدراں توصدتے، نی داتو جھولا جھلیندی وی ہوسیں۔''اس نظم میں مضامین خیال ہیں۔ ایسے بھی ہوتا ہوگا۔ نی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات سے جب کوئی چیز منسوب کرنی ہوتو پہلے اس کی تحقیق کی جانی چاہیے۔ کیا معروف سیرت نگاروں نے یہ کھا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ناراض بھی ہوتے تھے اور حلیمہ مناتی تھیں، لبول میں لب ملاتی تھیں، بکریاں چرا کرجب حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی بات کو منسوب کرنا کہنا منسوب کرنا کہنا ہے؟ ''فاعتبر وا یا اولی الا بصار''۔
- ایک نعت خوال کو "ورفعنا لک ذکرک" کی نظم پته نهیں کہاں سے مل گئ، اس کووہ ہر محفل میں سناناوا جب سمجھتا ہے۔ اس میں ایسے کئی الفاظ ہیں جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شانِ اقدس کے منافی ہیں۔ مثلاً:

  تیرے تیور مرازیور، تیرے ذرے میرے دیپک۔ نہ اُس ٹنگ بند کو پتہ ہے کہ دیپک کے کہتے ہیں، نبراس نعت خوال کو معلوم ہے۔ بھلے مانس! دیپک ایک راگ ہے، یاایک چھوٹے سے دیے کو کہتے ہیں، بڑا دیا (دیوا) دیپ ہوتا ہے۔ اب اللہ پاک توسرانِ منیر کہیں اور ہمارے تک بند دیپک کہیں۔ پھر ذرے کا تعلق سورج سے ہے دیے سے تونہیں۔ "میں تو ہے سورج "تو کہا جاسکتا ہے لیکن دیپک ہمیں کرخ جائز نہیں۔
- اکثر نعت خوال سنے گئے کہ اللہ تعالی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نعتیں پڑھتا ہے، اللہ عزوجل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وسلم پر درود وسلام کے عشق میں بہت بے قرار دیکھا (معاذ اللہ) اللہ کو عام دنیاوی عاشق بنا دیا، حالا نکہ معاملہ الث تھا، حضور بے قرار کے در اسکی تھے۔اللہ تعالی بے قراری سے پاک ہیں۔ میں نے وہیں آٹھ کراس کی تردیدی۔
- ایک نعت خوال کہدرہے تھے کہ اللہ پاک سوچتار ہاکہ اپنے محبوب کوکیسا بناؤں، حتیٰ کہ اللہ پاک نے اپنالوراڑل (زور) لگایا تب جاکر سمجھ میں آیا کہ اپنامحبوب کیسا بناؤں (استغفر اللہ) علاء اسٹیج پر بیٹھے تھے لیکن انہوں نے غور نہ کیا کہ کیا کفر اور ہذیان یہاں بیان ہوا ہے۔ میں چو فکا میں نے اُٹھ کراُس نعت خوال کی سرزنش کی تووہ کہنے گئے یہ توفلاں شاعر صاحب کا کلام ہے۔ لین جیسے وہ صاحب کوئی علمی اتھار ٹی کا در جدر کھتے ہیں۔
- ایک حمد خوال نے ایک حمد میں بیر جملہ استعال کیا کہ 'کوچہ میں بازار میں اللہ ' اکتارے کے تار میں اللہ '' نعوذ
  باللہ کفریافس نہیں تو کیا ہے ؟ آکتارہ موسیقی کا آلہ ہے اُس کوچھیٹریں تو سُر نکلتا ہے ۔ اُس سُر میں اللہ ہے! نعت
  خوال صاحب نے پڑھ دیا، سننے والوں نے سبحان اللہ کہدیا۔ انہیں بھی معلوم نہیں ہم نے سبحان اللہ کہاں کہنا
  ہے استغفر اللہ کہاں کہنا ہے ۔

• ہمارے نعت خوانوں میں ایک پنجابی نعت بڑی مقبول ہوئی ہے: ''سونا ایہوجیا جگ وچ کہ جھداای نئیں۔ آکھے آپ خدا، جبریل توجا، جاکے سوہنے نولیا۔ تیرے بناعرش سجداای نہیں''۔عرش تواللہ کی تجلیات اور انوار کا مرکزہے، اس پر اللہ تعالیٰ کی کرس ہے جس پر وہ اپنی شان کے مطابق جلوہ فرما ہے۔ عرش مرکز حاکمیت ہے، مرکز حاکمیت پر اتعام الحاکمین کے سواکون بیٹھ سکتا ہے۔ ایک لحمہ کے لیے بھی آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے شریک افتدار نہیں رہے۔ اور گویا واقعہ معراج سے قبل اور آپ کی وہاں سے تشریف آوری کے بعد عرش بے زینت تھا اور آج پھر بے زینت ہے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اب توعرش پر نہیں ہیں۔

قاریکن کرام! بید چند نمونے پیش کیے گئے ہیں۔ آپ انصاف سے بتائیں کیا بید محافل باعثِ ثواب ہیں یا مستوجبِ گناہ۔ ان نعت خوانوں کواگر بغرضِ اصلاح بنع کریں توناراض ہوجاتے ہیں حالا نکہ ضابطہ بیہ ہے کہ اگر جلسہ میں کوئی ایسا کلمہ کہاگیا ہے تواس کی اصلاح جلسہ اور مجمع میں کی جائے ، اور اگر تنہائی میں کہاگیا ہو تو خلوت میں کی جائے۔ ابنی آنا کا تواتنا کرب محسوس کرتے ہیں، یہ نہیں دیکھتے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ناموس کا معاملہ ہے اُن کو کتنی تکلیف ہوئی ہوگی۔ آخر میں یہی عرض ہے کہ آپ ضرور ایسی محفلیں منعقد کروائیں لیکن بلہ ایسے نعت خوانوں کی حوصلہ شکنی کریں جو بیہ شعور نہیں رکھتے کہ نعت کس کو کہتے ہیں، نعت اور حمد کیسے پڑھتے ہیں۔ اپنے اکابر شعراء کا کلام پڑھا کریں۔ جناب سید شعور نہیں شاہ صاحب ؓ، دنی کیفی صاحب، جناب نفیس الحسین شاہ صاحب ؓ، دنی کیفی صاحب، جناب اقبال عظیم صاحب مرحوم؛ جن کا بے شار کلام پڑھا جا سکتا ہے ، اس میں سے انتخاب کریں۔ اللہ توفیق نصیب فرمائے، اقبال عظیم صاحب مرحوم؛ جن کا بے شار کلام پڑھا جا سکتا ہے ، اس میں سے انتخاب کریں۔ اللہ توفیق نصیب فرمائے، آمین، و ما علینا الا البلاغ۔

(پاکستان نعت کونسل کے تعارفی کتا بچہ سے ماخوز)



اس میں کوئی شک نہیں کہ جس طرح نی کریم سکا گیٹی کی ذاتِ اقد س اعلیٰ، ارفع اور ممتاز ہے ایسے ہی آپ کا نام نای اور اسم گرامی بھی اعلیٰ، افضل، ارفع ، اشرف اور ممتاز ہے۔ اور بچوں کے لئے آپ کا نام مبارک "محمد" رکھنا باعث ِ خیر و برکت ہے اور آپ سے عشق و محبت کا اظہار ہے۔ مگر لوگوں میں محمد نام رکھنے کے متعلق مختلف فضائل اور باتیں مشہور ہیں۔ اسی طرح بعض کتابوں میں محمد نام بچویز کرنے کے فضائل پر متعدّ دروایات نقل کی گئی ہیں۔ ان میں سے اکثر روایات کو حضرات محدثین نے موضوع قرار دیا ہے۔ اس سلسلے میں چند مشہور روایات ملاحظہ فرمائے:

## محمدنام رکھنے والاباپ اور بیٹاجنت میں جائیں گے

محمد نام رکھنے کی فضیلت میں ایک روایت جولوگوں میں بھی مشہور ہے اور بعض کتابوں میں بھی نقل کی گئی ہے کہ جس شخص کے ہال لڑکا پیدا ہوا اور وہ میری محبت کی وجہ سے اور میرے نام سے برکت حاصل کرنے کے لئے اس بچے کا نام "خص کے ہال لڑکا پیدا ہوا اور وہ میری محبت کی وجہ سے اور میرے نام سے برکت حاصل کرنے کے لئے اس بچے کا نام "محمد" رکھے تووہ شخص اور اس کا بچہ دونوں جنتی ہوں گے۔اس حدیث کو محدثین نے من گھڑت اور موضوع قرار دیا ہے۔ چیا نچہ ملاعلی قاریؒ فرماتے ہیں:

وحديث من ولد لم مولود فسماه محمدا تبركا كان بهو ووالده في الجنة وحديث ما من مسلم دنا من زوجته وبسو ينسوى ان حبلت منه ان يسميه محمدا الا رزقه الله ولدا ذكراوفي ذلك جزء كلم كذب (الاسرار المرفوعة في الاخبار الموضوعة: ١/٤٣٥ دارالامانه بيروت)

اللوكوالمرصوع ميں ہے:

حدیث: من ولد له مولود فسماه محمدا تبرکا کان بسو وولده فی الجنــــــــــ موضــوعـــ (اللؤلؤالمرصوع: ۱/۲۰۷-حرف الميم)

لہٰذا مذکورہ روایت کور سول اللہ مثالیاتیا کی طرف منسوب کرنا درست نہیں ہے۔

## پیٹ میں بچے کانام محدر کھنے سے لڑ کا بیدا ہو گا

ما من مسلم دنا من زوجته وبهو ينوى ان حبلت منه يسميه محمدا الارزقه الله ولدا ذكرا.

جو کوئی مسلمان اپنی بیوی سے ہمبستری کرتے وقت میہ نیت کرلے کہ اگر اس ہمبستری سے حمل تھہر گیا تو اس کا نام محمہ رکھاجائے گا۔ایساکرنے سے اللہ تعالی اس کو پیٹاعطاء فرمائیس گے۔

اس روایت کو ملاعلی قاری اور علامه محمد بن خلیل بن ابراہیم ، ابوالمحاسن القاو قبی الطرابلسی الحنفی نے موضوع قرار دیا

-4

ما من مسلم دنا من زوجته وبهو ينوى ان حبلت منه يسميه محمدا الا رزقه الله ولدا ذكرا موضوع قال ابن قيم الجوزية: وفي ذلك جزء كلم كذب ( اللؤلؤ المرصوع:١/١٦٤حرف الميم) (الموضوعات الكبرى: ٣١/رقم ١١٩٣)

علامه حافظ ذہبی مُذكوره روایت كے متعلق لكھتے ہیں:

حديث موضوع و سنده مظلم (تنزيه الشريعة المرفوعة عن الاخبار الشنيعة الموضوعة:١/١٧٤)

اس سلسلے میں ایک اور موضوع روایت کے الفاظ یہ ہیں:

ما سمى مولود في بطن امه محمدا الا اذكر.

جس بچے کا نام اس کی ماں کے پیٹ میں محدر کھاجائے تووہ بچہ بیٹا ہی پیدا ہو گا۔

علامه سخاویؓ نے اس روایت کوبے سند کہدکر مردو د قرار دیاہے۔

بل ورد انه من اراد ان يكون حمل زوجته ذكرا فليضع يده على بطنها وليقل: ان كان بذا الحمل ذكرا سميته محمدا، فانه يكون؟

فالجواب: لا اصل له في المرفوع نعم، روينا في جزء ابي شعيب عبد الله بن حسن الحراني عن عطاء الخراساني انه قال: ما سمى مولود في بطن امم محمدا الا اذكر (الاجوبة المرصية: ١/٣٨١)

#### محمدنام کی برکت کی وجہ سے جنت سے نہیں رو کا جائے گا

اذا كان يوم القيامة نادى مناد: يا محمد قم فادخل الجنة بغير حساب فيقوم كل من اسمه محمد ويتوبم ان النداء لم، فلكرامة محمد لا يمنعون-

قیامت کے دن ایک پکارنے والا پکارے گا! اے محمد! اٹھ جائے اور جنت میں بغیر حساب کے تشریف لے جائیں، اس پر محمد نامی ہرشخص اس وہم کی بناء پر اٹھ جائے گا کہ اس کا نام بھی محمد ہے۔ لہذاان کو محمد نام کی برکت کی وجہ سے جنت جانے سے نہیں رو کا جائے گا۔

علامہ ابن عراق کنانی اس روایت کے متعلق لکھتے ہیں: ھذا حدیث موضوع۔ بلاشک ، اس حدیث کے من گھڑت ہونے شک وشبہ نہیں۔

اذا كان يوم القيامة نادى مناد: يا محمد قم فادخل الجنة بغير حساب فيقوم كل من اسمه محمد ويتوبم ان النداء لم، فلكرامة محمد لا يمنعون (ابو المحاسن عبد الرزاق ابن محمد الطبسى) في الاربعين بسند معضل سقط منه عدة رجال (قلت) قال بعض اشياخى: بذا حديث موضوع بلا شك والله اعلم تنزيه الشريعة المرفوعة عن الاخبار الشنيعة الموضوعة: ١/٢٢٦)

علامه سیوطی ؓ نے بھی مذکورہ روایت کومر دو د قرار دیاہے۔

احمد بن ابى القرانى، سمعت ابا الحسن محمد بن يحيى بن محمد الخطيب يقول سمعت جدى محمد بن سهل بن اسحاق الفرايضى يقول اخبرنا ابى يرفع الحديث الى النبى انه قال: اذا كان يوم القيامة نادى مناديا محمد قم فادخل الجنة بغير حساب فيقوم كل من اسمه محمد فيتوبم ان النداء له فلكرامة محمد لا يمنعون بذا معضل سقط منه عدة رجال والله اعلم (اللآلىء المصنوعة فى الاحاديث الموضوعة:١/٩٧/

## محمدنام رکھنے سے گھرنقصان سے محفوظ ہو گا

ما ضر احدكم لو كان في بيته محمد ومحمدان وثلاثة.

اگرتم میں ہے کسی کے گھر میں ایک، دویا تین محمد نام ہے آدمی ہوں توتمہیں کوئی نقصان نہیں پہنچے گا۔

ما ضر احدكم لو كان في بيته محمد ومحمدان وثلاثة. (فيض القدير: ٥/٤٥٣) صرف الميم) اس کو روایت کو بھی محدثین نے مردود قرار دیا ہے۔ (الطبقات الکبری لابن سعد: ۴۵/۵/۵:دارالکتب العلمیه، بیروت)

# محدنام کے کچھ خاص فضائل کے متعلق اہلِ علم کی تصریحات

جیسے کہ ماقبل میں بیربات تفصیل کے ساتھ گزر چکی کہ انبیاء کرامؓ کے نام سب سے افضل اور عمدہ نام ہیں توظاہر سی بات ہے کہ سید الانبیاء والمرسلین کا نام کتنا ہی اشرف و برتر ہے۔ مگر محمد نام رکھنے کے متعلق بعض خاص فضائل اور فوائد بعض روایات میں منقول اور لوگوں میں مشہور ہیں، محدثین نے ان روایات کوموضوعات (من گھڑت احادیث) میں شار کیا ہے۔ چنانچہ حافظ ابن الجوزیؓ لکھتے ہیں:

وقد روی فی بذا الباب احادیث لیس فیها ما یصحد لین اس باب میں بیان کئے جانے والے روایات صحنہیں ہیں۔

حديث آخر: انبانا ابن ناصر قال انبانا ابو القاسم بن منده قال انبانا محمد ابن محمد بن المهتدى قال حدثنا الحسين بن احمد بن بكير قال حدثنا احمد بن عبد الله بن الفتح قال حدثنا صدقة بن موسى بن تميم قال حدثنى ابى عن حميد الطويل عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يوقف عبدان بين يدى الله تعالى فيامر بهما الى الجنة.

فيقولان ربنا بما نستابل الجنة ولم نعمل عملا تجازينا؟ فيقول لهما: عبدي ادخلا الجنة فاني آليت على نفسي ان لا يدخل النار من اسمه احمد ولا محمد

ہذا حدیث لا اصل لہ۔

قال ابن حبان صدقة بن موسى لا يحتج به لم يكن الحديث من صناعته كان اذا روى قلب الاخبار.

حديث آخر: انبانا ابو بكر محمد بن عبد الباقى البزاز، وابو محمد يحيى بن على المدبر قالا انبانا ابو الحسن محمد بن احمد بن المهتدى بالله قال حدثنا الحسين ابن احمد بن عبد الله بن بكير قال حدثنا حامد بن حماد بن المبارك العسكرى، قال حدثنا اسحاق بن سيار ابو يعقوب النصيبي قال حدثنا حجاج بن المنهال قال حدثنا حماد بن سلمة عن برد بن سنان عن مكحول عن ابى امامة البابلى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " من ولد له مولود فسماه محمدا تبركا به كان بهو ومولوده فى الجنة " فى اسناده بذا الحديث من قد تكلم فيه.

حديث آخر: انبانا ابن ناصر قال انبانا عبد الرحمن بن ابي عبد الله بن منده قال انبانا عبد الصمد بن محمد العاصمي قال انبانا ابرابيم بن احمد المستملي قال حدثنا محمد بن احمد المستملي قال حدثنا محمد بن شبيب قال حدثنا محمد بن عتاب قال حدثنا سليمان ابن داود قال حدثنا عبثر بن الحسن قال حدثنا يحيى بن سليم الطائفي عن ابن ابي نجيح عن مجابد عن المسور بن مخرمة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول " ما من مسلم دنا من زوجته وبو ينوى ان حملت منه يسميه محمدا الا رزقه الله تعالى ذكرا، وما كان اسم محمد في بيت الا جعل الله تعالى في ذلك البيت بركة " وبذا لا حصح-

قال ابو حاتم الرازى: يحيى بن سليم لا يحتج به وسليمان مجروح وعبثر مجهول-وقد روى في بنا الباب احاديث ليس فيها ما يصح (الموضوعات لابن جوزى:كتاب المبتدء/١/١٥٨)

حافظ ذہبی ٌ فرماتے ہیں: وهذه الاحادیث مكذوبة۔ به تمام روایتیں جھوٹ پر مبنی ہیں۔ (میزان الاعتدال: ۱/۱۲۹)

حافظ ابن قیم الجوزیؓ کھتے ہیں: وفی ذالک جزء، کلہ کذب۔ ان روایات کے متعلق ایک کتا بچپہ لکھا گیاہے جو سارا جھوٹ کا پلندہ ہے۔ وکحدیث "آلیت علی نفسی ان لا میرخل النار من اسمہ احمد ولا محمد"۔

وكحديث "من ولد له مولود فسماه محمدا تبركا به كان بمو والولد في الجنة".

وكحديث "ما من مسلم دنا من زوجته - وبسو ينوى ان حبلت منه ان يسميه محمدا- الا رزقه الله ولدا ذكرا" وفي ذلك جزء كلم كذب (المنار المنيف في الصحيح و الضعيف: ١/٦١/ الناشر: مكتبة المطبوعات الاسلامية، حلب)

علامه زر قانی کھتے ہیں:

وذكر بعض الحفاظ انه لم يصح في فصل التسمية بمحمد حديث. (شرح الزرقاني على المواهب اللدنية: ٧/٣٠٧)

بعض حفاظ حدیث فرماتے ہیں کہ محمد نام رکھنے کی فضیلت کے متعلق کوئی روایت سیح نہیں ہے۔ علامہ ابن عراق کنانی لکھتے ہیں:

لم يصح في فضل التسمية بمحمد حديث، بل قال الحافظ ابو العباس تقى الدين الحراني: كل ما ورد فيه فهو موضوع.

محمہ نام رکھنے کی فضیلت میں کوئی حدیث ثابت نہیں ہے، بلکہ حافظ ابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ اس بارے میں بیان کی جانے والی روایات من گھڑت ہیں۔

[حديث] "لا يدخل الفقر بيتا فيه اسمى" (عد) من حديث ابي بريـرة، ولا يصـح فيه عثمان بن عبد الرحمن ومحمد بن عبد الملك الانصاري.

[حديث] "ما اجتمع قوم في مشورة فيهم رجل اسمه محمد لم يدخلوه في مشورتهم الا لم يبارك لهم فيه" (عد) من حديث على وفيه عثمان الطرائفي (قلت) عثمان الطرائفي وققه ابن معين، وروى له ابو داود والنسائي وابن ماجه، وقال الحافظ ابن حجر في التقريب صدوق اكثر من الرواية عن الضعفاء والمجهولين فضعف بسبب ذلك، والحديث قال الحافظان الذبيي وابن حجر: انه كذب، لكنهما ذكراه في ترجمة احمد بن كنانة الشامي شيخ الطرائفي وقضيته اتهام احمد به، لا الطرائفي والله اعلم، قال السيوطي: وجاء من حديث على مرفوعا: "ما من قوم كانت لهم مشورة فحضر معهم من اسمه احمد ابو محمد فشاوروه الا خير لهم، "اخرجه الديلمي لكنه من طريق ابي بكر المفيد فلا يصلح شاهدا، قلت واخرجه ابن بكير من طريق احمد بن عامر، فلا يصلح ايضا شاهدا والله اعلم.

[حديث] "ما من امتى من احد رزقه الله ولدا ذكرا فسماه محمدا وعلمه {تبارك الذي بيده الملك} الاحشره الله على ناقة من نوق الجنة مدبجة الجنبين خطامها من الملؤلؤ الرطب على راسها تاج من نور واكليل يفتخر به في الجنة" (ابن الجوزى) من حديث انس وقال لا يصلح فيه محمد بن محمد بن سليمان المعداني وبسو المتهم به، وقال السيوطي: قال الذببي في الميزان: موضوع [حديث] "يوقف عبدان بين يدى الله تعالى فيامر بهما الى الجنة فيقولان ربنا بم استابلنا الجنة ولم نعمل عملا تجازينا به، فيقول لهما عبدى ادخلا الجنة فاني آليت على نفسي ان لا يدخل النار من اسمه محمد ولا احمد" (ابن بكير) في جزء من اسمه محمد واحمد من حديث انس، وفيه صدقة بن موسى، وقال السيوطي: قال الذببي والآفة فيه من شيخ ابن بكير، وبسو الدارع راويه عن صدقة بن موسى وصدقة وابوه لا يعرفان، ومثله ما رواه صاحب مسند الفردوس من طريق الي نعيم عن اللكي عن احمد بن اسحق بن ابرابيم ابن نبيط بن شريط مرفوعا: "يا محمد لا اعذب بالنار من سمى باسمك، "وبهي نسخة قال الذببي سمعنابا من طريق ابي نعيم عن اللكي عنه، لا يحل الاحتجاج به لانه قال الذببي سمعنابا من طريق ابي نعيم عن اللكي عنه، لا يحل الاحتجاج به لانه قال الذببي سمعنابا من طريق الى نعيم عن اللكي عنه، لا يحل الاحتجاج به لانه قال الذببي سمعنابا من طريق الى الابي: لم يصح في فضل التسمية بمحمد حديث،

بل قال الحافظ ابو العباس تقى الدين الحرانى: كل ما ورد فيه فهو موضوع-(تنزيه الشريعة المرفوعة عن الاخبار الشنيعة الموضوعة: الفصل الاول/١/١٧/ دار الكتب العلمية - بيروت)

حضرت مولانا خالد سیف الله رحمانی صاحب اس قسم کی روایات کے متعلق قاموس الفقه میں لکھتے ہیں: تاہم رسول الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ لِللهُ عَلَيْ لِللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ لِللهِ عَلَى اللهُ عَلَى لللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ لللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

اذا سميتم الولد محمدا فعظموه و وقروه وبجلوه ولاتذلوه ولاتحقروهـ

جب بچهه کانام محمد ر کھوتواس کی توقیراور تعظیم واحترام کرواور اس کی تحقیروتذلیل نه کرو۔

یہ حدیث محققین کے نزدیک موضوع اور بالکل ساقط الاعتبارہے۔

یا حضرت انس کی روایت: اذا سمیتم الولد محمدا فلا تضربوه ولا تحرموه - ابل علم کے نزدیک سندکے اعتبار سے ریم صفحیف ہے۔

اسی طرح وہ روایت کہ جس کے تین بیجے ہوں اور کسی کا نام محمد ندر کھے ،اس نے جہالت کا ثبوت دیا۔

غایت درجہ ضعیف بلکہ بعض اہل فن کے نزدیک موضوعات میں سے ہے اور کیول ضعیف نہ ہوکہ خود سید عمر فاروقُ کے تین صاجزادے ہوئے اور کسی کو "محمہ" سے موسوم نہیں فرمایا، یہی حال اس روایت کا ہے جس میں کہا گیا ہے کہ جو صاحبِ اولاد بنے اور وہ اس کو از راہ تبرک "محمہ" سے موسوم کر دے تو وہ اور اس کا وہ بچہ دونوں جنتی ہول گے۔ (قاموس الفقہ:۲۲۲/ا۔۔۔۔۲۲۷)



سوال

نے کانام محدر کھنے کی فضیلت کس حدیث سے ثابت ہے؟

جواب

امام نوویؓ نے احادیث کی روشنی میں بیبات لکھی ہے کہ "محمد" نام اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر والوں (واداوغیرہ) کو الہام کیا گیا تھا، گویا کہ بیداللہ کا منتخب کردہ نام ہے، اس نام کی فضیلت کے لیے یہی ایک بات کافی ہے کہ اس نام کا انتخاب اللہ تعالی نے فرمایا۔

1- "شرخ مسلم للنووى" ميں ہے:

"قال ابل اللغة يقال رجل محمد ومحمود اذا كثرت خصاله المحمودة وقال بن فارس وغيره وبه سمى نبينا صلى الله عليه وسلم محمدا واحمد اى الهم الله تعالى ابله ان سموه به لما علم من جميل صفاته قوله صلى الله عليه وسلم" (كتاب الفضائل، باب في اسمائه، ج:15، ص:104،ط: داراحياء التراث العربي)

2- اس طرح حضور مَنْ اللَّيْرُ فِي حَمَدنام ركف كى ترغيب دى، جيساكه حديث شريف مين ب:

"سموا باسمى، ولا تكنوا بكنيتى" (صحيح مسلم، كتاب الآداب، ج:3، ص: 1682، ط: داراحياء التراث العربي)

"میرے نام پر نام رکھو،البتہ میری کنیت اختیار نہ کرو"۔

3- آپ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ عَنِي جَوْل كانام "محمد" ركھا ہے، يعنى رسول الله مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى خدمت ميں جب نومولود بيح لائے جاتے سے تو آپ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْكِ ( مَصَّلَى بَحُول كانام آپ كانام آپ مَنْ جَوْل كانام آپ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكِ ( مَصَّلَى اللَّهُ عَنْ بَحُول كانام آپ مَنْ اللَّهُ عَنْ بَحُول كانام آپ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَنْ بَحُول كانام آپ مَنْ اللَّهُ عَنْ مَنْ اللَّهُ عَنْ مَنْ اللَّهُ عَنْ مَنْ اللَّهُ عَنْ الْمُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللللْلُهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ الللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

"الاصابة في تمييز الصحابة" ميں ہے:

محمد بن الجد بن قيس الانصاري.

"ذكره ابن القداح، وقال: سماه النبي صلى الله عليه وسلم محمدا، وشهد معه فتح مكم، حكاه ابن ابى داود عنه، واخرجه ابن شابين، واستدركه ابو موسى، وذكر محمد بن حبيب فى كتابه «المحبر» انه اول من سمى محمدا فى الاسلام من الانصار" (محمد بن الجد، ج:6، ص:6، ط:العلمية)

ترجمہ: تم میں سے کسی کاکیانقصان ہے ( یعنی کوئی نقصان نہیں ) اس بات میں کہ اس کے گھر میں ایک، دویا تین محمد (نام والے) ہول۔

کتابوں میں "محمہ"نام رکھنے کے فضائل پر متعدّ دروایات نقل کی گئی ہیں، لیکن چوں کہ ان پر شدید جرح ہوئی ہے اور بعض روایات کو موضوع اور بعض کو کذب بھی لکھا گیا ہے؛ اس لیے یہاں صرف چندالی احادیث ذکر کی جارہی ہیں جو بعض محدثین کے یہاں صحیح یا ثابت ہیں:

5- "العرف الشذى" (جوكه حضرت مولانا محمد انورشاه كشميرى رحمه الله كى تقرير درس ترمذى ہے) ميں "مجمم الطبرانی" كے حوالہ سے نقل كى گئے ہے كہ "جس نے اپنے بیٹے كانام محمد ركھا، ميں اس كى شفاعت كروں گا"۔

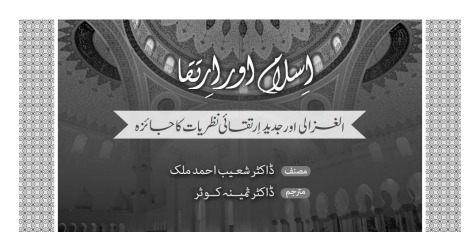
" وفى رواية فى المعجم للطبرانى: "من سمى ولده محمدا، انا شفيعم وصححها احد من المحدثين وضعفم آخر" (كتاب الآداب، باب ما جاء يستحب من الاسماء، ج:4، ص:181، ط: داراحياء التراث العربي، بيروت)

6- "سیرت حلبیہ" میں ایک اور معضل روایت نقل کی گئ ہے کہ "قیامت کے دن ایک پکارنے والا پکارے گا کہ اے محمد! اٹھے اور بغیر حساب کتاب کے جنت میں داخل ہوجائے، توہر وہ آدمی جس کا نام "مجمد" ہو گا میہ بحصے ہوئے کہ بید اسے کہاجار ہاہے وہ (جنت میں جانے کے لیے ) کھڑا ہوجائے گا تو حضرت مجمد مثالی تیکی آکرام میں انہیں جنت میں جانے

"وفى حديث معضل: "اذا كان يوم القيامة نادى مناد: يا محمد! قم فادخل الجنة بغير حساب! فيقوم كل من اسمه محمد، يتوبم ان النداء له؛ فلكرامة محمد صلى الله عليه وسلم لا يمنعون" (باب تسميته و محمدا واحمد، ج:1، ص:121، ط: دارالكتب العلمية)

7- امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ "میں نے اہلِ مکہ سے سنا ہے کہ جس گھر میں ''محمد''نام والا ہو تواس کی وجہ سے ان کواور ان کے پڑوسیوں کورزق دیاجا تاہے۔''

"سمعت ابل مكة يقولون: ما من بيت فيه اسم محمد الا نمى ورزقوا ورزق جيرانهم" (كتاب الشفاء، الباب الثالث، الفصل الاول، ج:1، ص:176، ط: دارالفكر) فقط والله الله



#### اختصاصِ آدم (Adamic Exceptionalism)

داؤد سلیمان جلاجل (exceptionalism) وہ واحد مفکر ہیں جنہوں نے اختصاصِ آدم (David Solomon Jalajel) وہ واحد مفکر ہیں جنہوں نے اختصاصِ آدم (exceptionalism کی اصطلاح پر بنی موقف پیش کیا ہے۔ ان کی یہ تجویز نہایت باریک بینی کے ساتھ وضاحت کی متقاضی ہے۔ جیسا کہ بیلے ذکر ہوا، مالک (2018؛ 2018) اور گیسوم (2011b؛ 2016) کاخیال تھا کہ جلاجل کو تخلیق پیند (creationist) محتبِ فکر میں شامل کیا جانا چا ہے، مگر جلاجل کا کہنا ہے کہ ایک مسلمان بیک وقت اسلام اور نظر سے ارتفاکے مابین نظابی پر ایمان رکھ سکتا ہے۔ تاہم ، مالک (2020) نے بعد میں جلاجل کی تجویز سے متعلق اپنی سابقہ دائے واپس لے لی۔ جلاجل واضح طور پر بیان کرتے ہیں کہ وہ اپنی رائے اہلِ سنت کے کلامی مکاتبِ فکر، لیعنی اشعریت، ماتر بدیت اور اثریت کے منہ جی اصولوں سے ماخوذکر رہے ہیں (جلاجل 2009، ص 3–8)۔ اگر انہی مکاتب فکر کو بحث کا تردید نظر بنایا جائے تو جلاجل کے مطابق ہم ایک ایسے فتیج تک پہنچ سکتے ہیں جوار تھا کی اس قدر سخت اور بظاہر غیر ضرور کی تردید کا تقاضانہیں کرتا۔ یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آدم کے معاطے میں کیا کہا جائے؟

جلاجل کے مطابق اہلِ سنت کے تاولی اصول جووہ زیرِ بحث لاتے ہیں، اس بات کی کوئی گنجائش فراہم نہیں کرتے کہ آدمِّ کو والدین کے ساتھ تصور کیا جائے۔ دوسرے لفظوں میں، آدمِّ ایک مجزانہ تخلیق ہیں اور ان کی پیدائش والدین کے بغیر ہوئی ہے۔ یہ موقف اہلِ سنت کے ہال غیر متنازع ہے، کیونکہ وہ اس بات پر ایمیان رکھتے ہیں کہ مجزات ممکن ہیں اور اللہ جو چاہے کر سکتا ہے۔ اب یہال یہ سوال سامنے آتا ہے کہ اگر آدمِّ ماں باپ کے بغیر پیدا ہوئے، تواسے ارتفاکے ساتھ کیسے ہم آہنگ کیا جائے؟ یہی وہ مرحلہ ہے جہال جلا جل اپنی اصل علمی حدت یعنی توقف کو بروئے کار لاتے ہیں۔

ماهنامه الشريعه — ۴۵ — نومبر ۲۰۲۵ء

لفظ توقف کے معنی ہیں ''فیصلہ یاعقبیرہ عطل رکھنا''۔ مثال کے طور پر، جب کسی شخص کے سامنے کوئی ایساسوال آئے جس کے متعدّ د ممکنہ جوابات ہوں اور وہ یقینی علم نہ ہونے کے باعث کسی ایک کا انتخاب نہ کرے، توبید عمل توقف کہلا تا ہے۔اسلامی متون کے تناظر میں توقف کے دوبنیادی استعالات ہیں:

- (1) فقە اور علم حدیث میں،
  - (2)عقائداور كلام ميں\_

فقہ اور حدیث کے تنقیدی مباحث میں توقف کامطلب ہے کسی مسئلے پر فیصلہ نہ دینا جب تک متعارض دلائل میں ترجیح نہ مل جائے۔ یہ عارض حالت ہے، یعنی فیصلہ موخرر کھاجاتا ہے تاکہ بعد میں کوئی قوی دلیل بانیا محقق اسے حل کر سکے (فرحات 2019، ص 177)۔

مثلاً، اگر دو احادیث ایک دوسرے کے متضاد معلوم ہوں اور محدث فوری طور پر فیصلہ نہ کرسکے کہ کس کو ترجیح دی جائے، تووہ توقف اختیار کرتا ہے۔ تاہم، ممکن ہے بعد میں کوئی دوسراعالم اس تضاد کور فع کردے۔ اس کے برعکس، کلامی توقف ایک مستقل اور واجب علمی روبیہ ہے، یعنی کسی ایسے معاملے کو"نامعلوم" قرار دینا جس پر وہی خاموش ہے (غامدی 2016، ص 32)۔ مثال کے طور پر، ڈائوسارز (dinosaurs) کا معاملہ لے لیجے۔ قرآن وسنت میں ان کے وجود یا عدم وجود پر کوئی دعویٰ نہیں کیا گیا۔ لہذا شریعت کی روسے کسی مسلمان کے لیے بیہ کہناکہ "اسلام ڈائوسارز کورد کرتا ہے" یا ان پر ایمان لانا واجب ہے" دونوں غلط اور گناہ کے زمرے میں آتے ہیں، کیونکہ بیاللہ کی طرف وہ بات منسوب کرنا ہے جواللہ نے خود نہیں کہی۔

یہ اصول واضح کرتا ہے کہ اگر کسی معاملے میں وحی خاموش ہو، تواس کی بابت اثبات یا نفی دونوں حرام ہیں۔ یعنی ڈائنو سارز پر ایمان لانابھی شرعالازم نہیں اور انکار بھی لازم نہیں۔ ایسے معاملات میں تمام ممکنہ آرابر ابر طور پر درست اور قابلِ قبول ہیں کیونکہ وہ قرآن و سنت سے متعارض نہیں۔ اسی اصولی تصور توقف کو جلاجل اپنی بنیادی دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں کہ چونکہ وحی آدم کے سوادیگر انواع انسانی کی تخلیق کی تفصیلات پر خاموش ہے ، اس لیے مسلمان کے لیے ارتقا کو تسلیم کرنا یانہ کرنا دونوں موقف دینی طور پر ممکن اور قابلِ قبول ہیں۔ یوں جلاجل کے نزدیک اسلام اور نظریہ ارتقا کے مابین کوئی حقیقی تصادم نہیں رہتا، اور بھی ان کے تصور اختصاص آدم کی علمی بنیاد ہے۔

کلامی توقف کو تفویضِ معنی سے بھی الگ بھسنا چاہیے۔ تفویضِ معنی اُس وقت اختیار کیاجا تا ہے جب کسی نص کاظاہری مفہوم کسی وجہ سے محلی اشکال ہواور اسے قابلی قبول مفہوم تک پہنچانے کے لیے دوبارہ تعبیریا تاویل کی ضرورت پیش مفہوم کسی وجہ سے محلی اشکال ہواور استے اختیار کر سکتا ہے: یا تووہ ایک معقول اور غیر متعارض تاویل تجویز کرے جواشکال کو دور کردے، یا پھر وہ نص کے ظاہری معنی کورد کرتے ہوئے، اس کے حقیقی معنی کواللہ کے سپر دکردے اور ایمان رکھے کہ

جومفہوم اللہ نے مرادلیا، وہی درست ہے۔ یہ طرزعمل اُن متشابہ یا پیچیدہ نصوص کی تعبیر کے لیے اختیار کیاجا تا ہے جن کا ظاہری مفہوم کسی عقلی یا ایمانی اشکال کا باعث بن سکتا ہو۔ اس کے برعکس، توقف کلامی (جسے یہاں اختصاراً توقف کہا گیا ہے) کامطلب سے کہ کسی ایسے معاملے میں بالکل بھی رائے قائم نہ کی جائے جس پر نصوصِ شرعیہ مکمل طور پر خاموش ہوں۔ یعنی یہاں توقف تاویل یا تقویض کا متبادل نہیں بلکہ ایک لاعلمی پر مبنی ایمانی احتیاط ہے کہ جب وحی کسی امر کے بارے میں پچھے نہ کیے۔ (اس تفریق کی مزید وضاحت آئدہ ابواب 10 ور 10 بارے میں کچھے نہ کیے۔ (اس تفریق کی مزید وضاحت آئدہ ابواب 19 ور 10 میں آئے گی۔)

ان بنیادی تصورات کی روشی میں اب ہم مجھ سکتے ہیں کہ جلا جل اپنی علمی جدت کوئس طرح پیش کرتے ہیں۔ زیادہ تر مسلمان یہ مفروضہ رکھتے ہیں کہ حضرت آدم ہی جہلے انسان تھے، چیانچہ انسانی نسل کی ابتدا بھی ان ہی سے ہوئی۔ یہی تصور مالک کیلر (2011)، اور یاسر قاضی و نذیر خان (2018) جیسے مفکرین کے ہاں پایاجا تا ہے، جنہیں ہم چہلے زیر بحث لا چکے ہیں۔ یہ سب دراصل اختصاصِ آدم کے قائل ہیں، کیونکہ ان کے نزدیک آدم کی پیدائش معجزانہ تھی اور اسی لیے انسانوں کا ارتقائی ماخذ تسلیم نہیں کیاجا سکتا۔

جلاجل (2018) اس روایت سے ہٹ کرایک منفر دموقف پیش کرتے ہیں۔ وہ حضرت آدم کی تخلیق اور انسانی نسل کی ابتدا کے مابین لازم تعلق کو نقطع کر دیتے ہیں۔ ان کے مطابق، جب آدم آسمان سے زمین پر اُتارے گئے (جیسا کہ اکثر علما کاموقف ہے)، تو قرآن نے نہ یہ کہا کہ زمین پر اُس وقت انسان موجود نہیں تھے، اور نہ ہی یہ کہا کہ موجود تھے۔ لینی قرآن اس معاملے میں خاموش ہے۔ لہٰذا اگر نصوص میں کوئی صریح بیان نہیں، تو اس موضوع پر توقف کلامی لازم ہے، لینی دونوں امکانات کیساں طور پر ممکن ہیں۔ یہ بھی کہ آدم کے نزول سے قبل زمین پر انسان موجود تھے، اور یہ بھی کہ نہیں تھے۔ چونکہ وحی اس بارے میں خاموش ہے، اس لیے دونوں امکانات شرعًا درست اور قابلی قبول ہیں۔

اگراس استدلال کو مانا جائے، تو ایک قابلی تصور مفروضہ یہ ہو سکتا ہے کہ آدم زمین پر اُترے اور وہاں پہلے سے ارتفائی عمل سے پیدا ہونے والے انسان موجود ہے۔ آدم کی نسل نے ان انسانوں سے اختلاط کیا ہویا نہ کیا ہو، اس پر بھی توقف واجب ہے، کیونکہ قرآن و سنت میں اس بارے میں کوئی تصریح نہیں۔ پہلی صورت میں یہ ممکن ہے کہ بعد کی تمام نسلِ انسانی بیک وقت دو نسبوں کی حامل ہو۔ یعنی ایک نسبت آدم سے (بطور مجزانہ تخلیق)، اور دو سری نسبت مشتر کہ حیاتیاتی ارتفائی تربیر میں جوڑتا ہے۔ اہم کئت یہ ہے کہ آدم کا مجزہ وی کی بنیاد پر نقینی ہے لیکن قرآن اس امکان کی نفی نہیں کرتا کہ آدم کے نزول کے وقت زمین پرارتفائی عمل سے پیدا شدہ انسانی موجودر ہے ہوں۔ لہذا جلاجل کے موقف کو تخلیقیت نہیں کہا جا سکتا کیونکہ وہ غیر انسانی ارتفاکے قائل ہیں۔ اس طرح اسے "انسانی استثنائیت" (human exceptionalism) بھی نہیں کہا جا سکتا، کیونکہ وہ اس امکان کو مانتے ہیں کہ آج کے تمام

انسانوں کی ایک حیاتیاتی نسبت ایس بھی ہوسکتی ہے جو آدم سے پہلے تک جاتی ہو۔

تاہم، اسے "کلی ارتقا پسندی" (no exceptions camp) بھی نہیں کہاجا سکتا، کیونکہ آدم کی تخلیق ایک معجوانہ استثنا ہے۔ اسی لیے جلالحل کے موقف کو اختصاصِ آدم کہنا زیادہ درست اور جامع ہے۔ یعنی ایبا نظریہ جو آدم کی معجوانہ تخلیق کوتسلیم کرتے ہوئے ارتقاکے دیگر پہلوؤں سے ہم آہنگی کی گنجائش فراہم کرتا ہے۔

خلاصہ یہ کہ جلاجل کے نزدیک حضرت آدمٌ سائنسی تحقیق کانہیں بلکہ ایمان کاموضوع ہیں۔اس کی وجہ صرف یہ نہیں کہ وہ ایک مجرانہ وجود ہیں، بلکہ اس لیے بھی کہ وہ ماقبل تاریخ کی ایک ایسی منفرد شخصیت ہیں جن کا ذکر صرف و تی کے ذریعے ہوا ہے۔ لہٰذاان کے وجود کوسائنسی ذرائع سے ثابت نہیں کیا جاسکتا،اور نہ ہی ان کی مجرانہ تخلیق کوار تقائی نظر یے کے سائنسی دعووں پر اثر انداز ہونا چاہیے۔ آدمٌ کی تخلیق ایک ایمیانا سلم مجرہ ہے، مگر اس کا انسانی ارتقاسے سائنسی طور پر کوئی تصادم نہیں، کیونکہ ان کے اولین ذریت کے نکاح یاار تقائی ملاپ کے بارے ہیں وتی خاموش ہے،اور اسی وجہ سے یہاں توقف اختیار کرنالازم ہے۔ چہا جل کے مطابق مسلمان انسان کے ارتقائی نظر یے کواس کے سائنسی شواہد کی بنیاد پر قبول یارد کرسکتے ہیں، لیکن اسے آدمٌ کی داستان سے جوڑنانہ ضروری ہے،نہ واجب۔

اس مکتبِ فکر کے حامی بید دعو کی کرتے ہیں کہ ارتقائی عمل سے کسی کو استثناحاصل نہیں۔ ان کے نزدیک غیرِ انسان، انسان اور کم از کم اُن لوگوں کے لیے جو حضرت آدم کے تاریخی وجود کے قائل ہیں، آدم بھی مشترک نسب (common) کا حصہ ہیں۔ یوں بی گروہ سائنسی نظریات کو بنیادی طور پر درست تسلیم کرتا ہے، جو تخلیقیت پند مکتب کے برعکس موقف ہے۔ البتہ انہیں بید چیلنج در پیش ہوتا ہے کہ باب سوم میں بیان کردہ قرآنی تخلیقی بیانے کے ساتھ اپنے اس نظرید کو ہم آہنگ کس طرح کیا جائے۔

کچھ مفکرین اس چیننے کا جواب استعاراتی یا تمثیلی قرات (metaphorical interpretation) کے ذریعے دیتے ہیں۔اردن کی حیاتیاتی ماہر اور محقق رناؤ تبانی اس طرز فکر کی نمایاں نمائندہ ہیں۔وہ اپنی بات دو بنیادی اصولوں پر قائم کرتی ہیں:

(الف)قرآن سائنس کی کتاب نہیں بلکہ زندگی کے اصواوں کی رہنمائی کرنے والی کتاب ہے۔

ان کے الفاظ میں:

قرآن سائنسی نظریات کے ثبوت فراہم کرنے کے لیے نہیں اترابلکہ یہ اس بات کی ہدایت دیتا ہے کہ انسان اپنی زندگی کیسے گزارے۔ لہذا ہر سائنسی دریافت کے لیے ہم قرآن میں ثبوت تلاش کرنے کے پابند نہیں۔(Dajani) 2016, 146) (ب) انسان کی تفسیری صلاحیت محدود ہے۔ چونکہ تفسیر ایک انسانی عمل ہے اور انسان زمان و مکان کے دائر ہے میں مقید ہے،اس لیے وہ ہمیشہ خطا کا امکان رکھتا ہے۔وقت کے ساتھ علم میں اضافہ نگ بصیرتیں پیداکر تا ہے،الہذ اتفسیر میں جمود نہیں ہونا جا ہیے۔وہ اجتہاد کی اہمیت پر زور دیتے ہوئے نبی اکر مسکی تائیج کی بیے حدیث نقل کرتی ہیں:

"جب قاضی فیصلہ کرے اور اجتہاد کرے ، پھر درست ثابت ہو تواسے دواجر ملیں گے ، اور اگر اجتہاد میں غلطی کرے توجھی اسے ایک اجر ملے گا۔ "(Bukhārī 7352)

ان اصولوں سے دجانی یہ نتیجہ اخذ کرتی ہیں کہ قرآن میں بیان کردہ آدم کا قصہ اور دیگر کہانیاں لفظی طور پر نہیں لی جانی چاہیں۔ یہ محض تمثیلیں ہیں جن کے ذریعے اخلاقی اور فکری اسباق دیے گئے ہیں۔ انسانی ارتقا ایک تدریجی عمل تھا جو کختلف انسانی گروہوں میں وقوع پذیر ہوا، جو سابقہ نسلوں سے ارتقا کے ذریعے وجود میں آئے۔(,2016 Dajani 2016)

اپنے نظریے کے حق میں وہ دو مزید لسانی نکات پیش کرتی ہیں جن کے بارے میں ان کاخیال ہے کہ اگر درست طور پر سجھے جائیں توار نقااور اسلام کے در میان موجو د بظاہر تنازع ختم ہوجا تا ہے۔

(1)لفظ "خَلَقَ" (خلق)

دجانی کے مطابق "خلق" کامطلب ہمیشہ" فوری تخلیق "نہیں ہوتا، بلکہ اسے" تدریجی ارتقا" کے مفہوم میں بھی لیاجا سکتا ہے۔ان کے مطابق

"الفظ بخلق' لازماً وفعی تخلیق کے لیے نہیں۔ یہ بھی ممکن ہے کہ تخلیق ایک طویل زمانی مدت میں انجام پائی ہو۔ مسلمانوں کو پیماننے میں تو کوئی مسئلہ نہیں کہ سورج اور ستاروں کو بینے میں اربوں سال گئے، مگر جب جانداروں خاص طور پر انسان کے ارتفائی عمل کی بات آتی ہے تووہ اعتراض کرتے ہیں۔ وقت ایک جہت ہے اور اللہ تمام جہات سے بلند ہے، اس لیے وہ وقت کے تابع نہیں۔ لہذا کسی شے کی تخلیق میں طویل عرصہ لگنا اللہ کے اختیار کے خلاف نہیں۔ (دجانی سکتا ہے۔

(2) لفظ "أُحْسَن" (أحسن)

وہ دو قرآنی آیات کی مثال دیتی ہیں:جس نے ہرچیز کوجواس نے پیدا کی، آحسن بنایا: اُس نے انسان کی تخلیق کی ابتدامٹی سے کی۔ (السجدہ 32:7)

بیثک ہم نے انسان کو آحسنِ تقویم میں پیدا کیا۔ (التین 4:95)

دجانی کے نزدیک یہاں "آسن" کامطلب سب سے زیادہ مناسب ہے،نہ کہ"سب سے اعلی "۔وہ لکھتی ہیں:

ماهنامه الشريعه \_\_\_\_\_ ۴۹ \_\_\_\_ نومبر ۲۰۲۵ء

اللہ نے تمام مخلوقات کوان کے ماحول کے لیے سب سے زیادہ مناسب حالت میں پیداکیا۔انسان بھی مٹی سے بنا، جو تمام مخلوقات کی اصل ہے۔ آحسنِ تقویم کا مطلب یہ نہیں کہ انسان تمام مخلوقات سے افضل ہے، بلکہ یہ کہ وہ اپنے ماحول کے لیے بہترین موزونیت رکھتا ہے۔ یہ دراصل ارتقائی موافقت (evolutionary adaptation) کی قرآنی تائیہ ہے۔ وراصل ارتقائی موافقت (Dajani 2012, 349)

اسی طرز فکر کے ایک اور حامی مشہور پاکستانی شاعر اور فلسفی علامہ محمد اقبال ہیں۔ وہ دیگر تہذیبوں کی مثالوں سے رہنمائی لیتے ہیں اور قرآن مجید میں نہ کور واقعہ آدم کوایک تاریخی یالفظی واقعہ سیجھنے کے بجائے علامتی اور استعاراتی معنی میں تعبیر کرتے ہیں (اقبال 2012،ص 65)۔

اقبال لكصة بين:

لیکن ہمارے مسئلے کی بہتر تفہیم کی نجی اُس روایت میں پوشیدہ ہے جے سقوطِ انسان (Fall of Man) کہاجاتا ہے۔
اس روایت میں قرآنِ مجید نے اگرچہ قدیم علامات کے بعض اجز اکوبر قرار رکھا ہے، مگراس میں بنیادی تبدیلی کر کے اس کو
بالکل نیامعنوی رخ عطاکیا گیا ہے۔ قرآن کا بیہ طریقہ کہ وہ بعض روایات واساطیر کو جزوی یا کلی طور پر نئے فکری معانی سے
ہمکنار کرتا ہے تاکہ انہیں زمانے کی ترقی یافتہ روح کے مطابق ڈھال سکے، یہ نہایت اہم مکتہ ہے جے عموماً سلم اور غیر مسلم
دونوں محققینِ اسلام نے نظر انداز کیا ہے۔ در حقیقت، قرآن کا مقصد ان روایات کو بیان کرنا تاریخی نہیں ہوتا، بلکہ وہ
ہمیشہ انہیں اخلاقی یافاسفیانہ معنویت دینے کی کوشش کرتا ہے تاکہ وہ ہر زمانے کے انسان کے لیے آفاقی بیغام بن جائیں۔ (
Iqbal 2012, 65

وه مزيد لکھتے ہيں:

قرآن جب انسان کی تخلیق کا ذکر کرتا ہے تووہاں بشریاانسان کے الفاظ استعال کرتا ہے ، نہ کہ 'آدم' قرآن میں دراصل انسان کی خلافت ِارضی کی علامت ہے ، نہ کہ کسی ایک تاریخی فرد کانام ۔ (66 Iqbal 2012, 66)

کچھ مفکرین صرف استعاراتی تعبیر پراکتفانہیں کرتے بلکہ انہیں قرآن میں ارتقائی مفاہیم کی جھلک بھی دکھائی دیتی ہے۔ ان کے نزدیک قرآن کی بعض آیات میں انسان اور حیات کی تدریجی تخلیق کے ایسے اشارات موجود ہیں جنہیں نظریۂ ارتقا کے ساتھ ہم آ ہنگ طور پر سمجھاجا سکتا ہے۔

الجزائری ماہرِ فلکیات نصال قسوم (Nidhal Guessoum) اس طرزِ فکر کی ایک نمایاں مثال ہیں۔ وہ اسلام اور نظریہ َ ارتفاکے در میان تطبیق کے لیے تین بنیادی تفسیری اصول پیش کرتے ہیں۔ سب سے پہلے وہ ابنِ رشد کے "عدمِ تعارض" (no possible conflict) کے اصول کو اختیار کرتے ہیں۔ یہ اصول کہتا ہے کہ وحی اور حقیقت کے در میان کسی بھی قسم کا تصادم ممکن نہیں۔ یعنی اگر کوئی سائنسی حقیقت ثابت ہوجائے، تواس کی تردید دین کی نفی نہیں بلکہ فہم

دین میں خامی کی نشاندہی کرتی ہے۔ دوسرے اصول میں وہ حرفی (Literal) سوچ سے گریز پر زور دیتے ہیں۔ ان کے مطابق تخلیق پر ظاہری یا حرفی انداز میں یقین رکھنے والی ذہنیت ہی اصل رکاوٹ ہے، جوہر بات کو صرف لفظی مفہوم میں محدود کردیتی ہے اور قرآن کوئی علمی تاویلات سے روک دیتی ہے۔ وہ کہتے ہیں:

آج مسلمانوں کے لیے ارتقاکاسب سے بڑا مسئلہ آدم کی ذات ہے۔ بہت سے علما بیرماننے کو تیار نہیں کہ آدم سے پہلے بھی کوئی مخلوق ہوسکتی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ وہ ارتقاکو یکسرر ڈکر دیتے ہیں، حالانکہ بیہ صرف ایک حرفی ذہنیت کا نتیجہ ہے جو تخلیق کو ایک سادہ تاریخی واقعہ بھتی ہے۔ (Guessoum 2010, 828)

تیسرے اصول میں وہ مختلف قراتوں کے امکان کوتسلیم کرتے ہیں۔ نضال قسوم کے نزدیک قرآن کی ایک سے زیادہ علمی و فکری تعبیرات ممکن ہیں، بشرطیکہ وہ عقلی اور سائنسی بنیادوں پر استوار ہوں۔

ان کے الفاظ میں:

میں انتہا پیندانہ فکری روٹیوں کے خلاف ہوں۔ میں ہمیشہ قرآن کی متعدّداور تہہ دار تعبیرات کی حمایت کر تاہوں تاکہ انسان مختلف علمی ذرائع ، بشمول سائنس ، سے مد دلے کر متن کو بہتر طور پر سمجھ سکے۔ (Guessoum 2011a, 64) نضال قسوم کے مطابق بعض احادیث مثلاً آدم کے ساٹھ ہاتھ قدوالی روایت سائنسی حقائق سے بظاہر متصادم دکھائی دیتی ہیں، مگران کی تمثیلی تعبیر ممکن ہے۔ جہاں روایت اور علم میں تضاد محسوس ہو، وہ یہی طرز عمل وہ تجویز کرتے ہیں کہ اگر

تواس کی تاویل علامتی طور پر کرنی چاہیے۔ بشرطیکہ روایت سیح ہو کیونکہ بیہ وہی طریقہ ہے جو مسلمانوں نے ہمیشہ نص وعقل کے ظاہری تعارض میں اختیار کیا ہے۔ (Ruessoum 2010, 829) اسی طرح وہ قرآن میں بشر اور انسان کے الفاظ کے در میان ایک ارتقائی درجہ بندی کی طرف اشارہ کرتے ہیں، جو انہوں نے محمد شحر ورسے اخذ کی ہے۔ شحر ور کے الفاظ کے در میان ایک ارتقائی اس مرحلے کی نمائندگی کرتا ہے جب انسان حیاتیاتی اعتبار سے موجود تو تھا مگر ذہنی و روحانی بیداری سے محروم تھا، اور 'انسان 'اُس مرحلے کوظاہر کرتا ہے جب اللہ نے اُس میں اپنی روح پھو کئی اور وہ شعور وادراک کا جامل بنا۔ "(Guessoum 2011a, 313–314)

یوں شحرور اور قسوم کے نزدیک قرآن میں بشر اور انسان کے در میان واضح فرق پایاجا تاہے ، اور یہی فرق ارتقا کے حق میں مکنہ ہم آ ہنگ قرات مہیاکر تاہے۔

ان تمام مفکرین دجانی، اقبال اور قسوم کا اتفاق اس بات پرہے کہ قرآن کو جامد یا محض لفظی انداز میں نہیں بلکہ عصرِ حاضر کی علمی و فکری بصیر توں کی روشنی میں سمجھنا چاہیے۔ ان کے نزدیک قرآن کا مقصد تخلیق کے سائنسی مراحل بیان کرنا نہیں، بلکہ انسانی وجود کے اخلاقی، فکری اور روحانی پہلوؤں کو اجاگر کرنا ہے۔ چپنانچیہ قرآن کو نظریہ ارتقاسے متصادم سمجھنا دراصل نصوص کے محدود فہم کا نتیجہ ہے، نہ کہ مذہب اور سائنس کے در میان کسی حقیقی تضاد کی علامت۔

پاکستان سے تعلق رکھنے والے معروف مفسر قرآن ڈاکٹر اسرار احمد بھی بشر وانسان کی قرآنی تفریق کو قبول کرتے ہیں (

physical) ان کے نزدیک انسان دراصل روح غیر مادی (immaterial soul) اور جسم انسانی (Arien 2019)

(body) کا مجموعہ ہے۔ ڈاکٹر اسرار احمد اس تصور کو قرآنِ مجید کے الفاظ "بشر" اور "انسان" کے عین مطابق قرار دیتے

ہیں۔ ان کے نقطہ نظر کے مطابق، "بشر" کا اطلاق حیاتیاتی اعتبار سے کسی بھی نوع (species) پر ہوسکتا ہے جو جنس "بومو (Homo sapiens) سے تعلق رکھتی ہو جس میں ہوموسیسیسئنز (Homo sapiens) سے تعلق رکھتی ہو جس میں ہوموسیسیسئنز (بین جو حیوانی وجود سے ماورائی شعور کی سطح پر بین جو حیوانی وجود سے ماورائی شعور کی سطح پر

اوریاد کروجب تمہارے رب نے فرشتوں سے فرمایا: میں مٹی سے ایک بشر پیداکرنے والا ہوں۔(القرآن 38:71)

اوریاد کروجب تمہارے رب نے فرشتوں سے فرمایا: میں خشک بجتی ہوئی مٹی، جوسیاہ گارے سے بن ہے، سے
ایک بشر پیداکرنے والا ہوں۔(القرآن 15:28)

ڈاکٹراسرار احمدان آیات کی تفسیر میں بول تبصرہ کرتے ہیں:

ان آیات میں آنے والا لفظ "بشر" عام طور پر انسانی نوع کے لیے استعال ہو تا ہے، اور اسے "ہومو (Homo)" نسل کے طور پر بھی سمجھا جاسکتا ہے، لینی جانداروں کا وہ حیاتیاتی خاندان جس سے آج کا انسان ، ہومو سیبیئنز (sapiens)، تعلق رکھتا ہے۔ ماہرینِ حیاتیات کے مطابق ہومونسل کم از کم بیس لاکھ سال سے زمین پر موجود ہے ، جبکہ جدید انسان (Upper Palaeolithic) دور میں ظاہر جو حدید انسان (hominid) سب سے چہلے بالائی عہدِ ججری (hominoid) کاوق کے لیے بھی بولا جاسکتا ہے، لینی ہوئے۔ اس بنیاد پر "بشر" کا لفظ ہومینیڈ (hominid) یا ہومینائیڈ (hominoid) کاوق کے لیے بھی بولا جاسکتا ہے، لینی ایسے جانداروں کے لیے جو حیاتیاتی طور پر انسانوں سے قریبی تعلق رکھتے ہیں، جن میں انسان (بطور جسمانی وجود، روحِ اللی کے نفخ سے پہلے) انسانوں کے نوسل شدہ آبا واجداد، اور دیگر دویاؤں پر چلنے والے جاندار (bipeds) شامل ہیں۔ (Ahmad 2013, 46

ڈاکٹراسرار احمداس مفہوم کو مزید واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ایک "بشر" کو منتخب کیا گیا اور اسی میں روح پھونک کر اسے "آدم" بنایا گیا:

قرآن میں اس بات کا نہایت واضح اشارہ موجود ہے کہ آدمِّ دراصل ایک منتخب بشر تھے، اور جب اللہ تعالیٰ نے اپنی روح اُن میں پھونک دی تو وہ آدم بن گئے۔ یہی وہ بنیادی اور از لی حقیقت ہے جسے ملحد ارتفائی مفکرین دانستہ طور پر نظر انداز کردیتے ہیں۔(47–46 Ahmad 2013, 46) ڈاکٹراسرار احمد اپنے موقف کو قرآن کی ان آیات سے تقویت دیتے ہیں جن میں "بشر" کی نوع میں سے بعض مخصوص افراد کے قدرتی انتخاب کاذکر ہے، یعنی وہ افراد جنہیں نبوت کے لیے چنا گیا:

بے شک اللہ نے آدم، نوح، آلِ ابراہیم اور آلِ عمران کو تمام جہان والوں پر برگزیدہ کیا۔ (القرآن 33:3) ہم نے تمہیں پیداکیا، تمہاری ساخت بنائی، پھر فرشتوں سے کہا: آدم کو سجدہ کرو، توسب نے سجدہ کیا، سوائے ابلیس کے ، جو سجدہ کرنے والوں میں شامل نہ تھا۔ (القرآن 11:7)

دُاكْرُ اسرار احمد البيخ موقف كوان الفاظ برسميلت بين:

الله تعالی کی جانب سے آدم کا منتخب کیا جانا، اور اسی طرح انسانی نوع کے متعدّد حیوانی جانداروں کی تخلیق کے بعد ایک مخصوص فرد کو 'آدم 'کا لقب اور مقام عطا کیا جانا، نہایت معنی خیز اور بنیادی واقعہ ہے۔ یہ امتیاز دراصل روح البی کے نفخ سے پیدا ہوا۔ یعنی انسان کے حیوانی وجود میں ایک نیا اور بلند ترین ابعد الطبیعی عضر شامل کیا گیا، جسے روح انسانی کہا جاسکتا ہے۔ یہ وہ لحمہ تھا جب اللہ تعالی نے آدم میں اپنی روح پھوئی اور بوں ان کے وجود میں روحانی عضر سرایت کر گیا۔ اسی نواو ہے۔ یہ وہ لحمہ تھا جب اللہ تعالی نے آدم میں اپنی روح پھوئی اور بوں ان کے وجود میں روحانی عضر سرایت کر گیا۔ اسی نواو ہے سے ہم اس قرآنی تعبیر کو بہتر طور پر ہمجھ سکتے ہیں جہاں اللہ فرما تا ہے کہ اُس نے آدم کو اپنے دونوں ہاتھوں سے پیدا کیا۔ یہ غالبًا اس لطیف اشار سے کی طرف اشارہ ہے کہ آدم کا وجود دراصل دو مختلف حقیقتوں ، ایک مادی جسمانی قالب اور دوسراروحانی و معنوی حقیقت کا حسین امتزاج ہے۔ (Ahmad 2013, 47)

بعض مفکرین نہ توبشراور انسان کی قرآنی تفریق کومانتے ہیں اور نہ ہی تمثیلی یااستعاراتی تعبیر اختیار کرتے ہیں۔اس کے برعکس ، وہ قرآنِ مجید کواس طرح پڑھنے کی کوشش کرتے ہیں کہ اس میں ارتقائی فہم کی گنجائش نکل آئے۔

اخراج" کے مادی مفہوم کے بجائے ایک شعوری تبدیلی کا ستعارہ ہے۔اسی طرح وہ آیت "اور اس نے تہمیں پیدا کیا اور تمہیں تدریجی مراحل سے گزارا(القرآن 11:14) کوار تقائی تسلسل کی طرف اشارہ سجھتے ہیں۔

دلچسپ بات بیہ ہے کہ شاوس کا نتیجہ کسی حد تک ڈاکٹر اسرار احمد کے نظر یے سے مشابہ ہے۔ دونوں کے نزدیک انسان کی ابتداایک روحانی انتخاب کے ساتھ جڑی ہے، البتہ فرق بیہ ہے کہ ڈاکٹر اسرار احمد بشر اور انسان میں واضح امتیاز قائم کرتے ہیں، جبکہ شاوس کے نزدیک بید مرحلہ زیادہ علامتی اور نفسیاتی نوعیت رکھتا ہے۔

اسی موضوع پرایک اور جدید مفکر، عراقی ماہرِ طبیعیات باسل الطائی (Basil Altaie)، بھی قرآن میں انسانی ارتقا کے اشارے تلاش کرتے ہیں۔ وہ تخلیق آدم کے قرآنی بیانیے کو لفظی طور پر لیتے ہیں لیکن اسے تین ارتقائی مراحل میں تقسیم کرتے ہیں۔

پہلامرحلہ اس وقت کا ہے جب انسان کی تخلیق کے بنیادی اجزالینی مٹی، پانی اور دیگر عناصر زمین میں طویل عرصے سے موجود سے ۔ الطائی (2018، 131) کے مطابق قرآن میں مٹی اور گارے جیسے الفاظ کاذکراس حقیقت کی علامت ہے کہ انسان انہی قدرتی عناصر کے طویل کیمیائی و حیاتیاتی ارتقاسے وجود میں آیا۔ دوسرامر حلہ انسان کی جسمانی ساخت کے ارتقاسے متعلق ہے، جس میں حیاتیاتی تشکیل اور مادی جسم کی بخمیل ہوئی (2018, 132)۔ تیسرااور آخری مرحلہ وہ ہے جب اللہ تعالی نے اپنی روح پھوئی، جس کے نتیج میں انسان کو شعور، ارادہ اور اخلاقی آگبی عطا ہوئی۔ الطائی کے نزدیک یہی لمحہ انسانی تہذیب کی ابتد الور حیوانی وجود سے روحانی انسان مینے کا فیصلہ کن موڑ تھا۔ وہ کھتے ہیں:

انسان کی تخلیق کے تیسرے مرحلے میں جب اللہ نے اپنی روح پھوئی توبیہ ارتفائی عمل کا نقطہ انقلاب تھا۔ اس وقت انسان ایک غیر مہذب، غیر باشعور مخلوق سے ایک فنہم رکھنے والی، سوچنے اور سجھنے والی جستی میں بدل گیا۔ یہ عقل اور شعور دراصل اللہ کے روحانی نفنے کا نتیجہ ہے۔ اسی سانس نے انسان کو محض ایک بلند در جہ حیوان سے ایک مکمل انسان میں تبدیل کر دیا۔ اس کے بعد فرشتوں کو، جو دراصل قوانین فطرت کی علامت ہیں، انسان کے تابع کر دیا گیا تاکہ وہ دنیا کو سمجھ، دریافت کر دیا گیا تاکہ وہ دنیا کو سمجھ، دریافت کر کے اور اسے اپنی بھلائی کے لیے مثبت طور پر استعمال کرے۔ (Altaie 2018, 134)

یوں شاوس اور الطائی دونوں اس بات پر متفق نظر آتے ہیں کہ قرآنِ مجید میں انسان کے مادی اور روحانی دونوں ارتقا کے اشارے موجود ہیں۔ شاوس کے نزدیک آدم ایک روحانی طور پر منتخب انسان ہیں، جبکہ الطائی کے نزدیک نفخ روح وہ مرحلہ ہے جب انسان شعور وارادہ کی سطح پر حیوانی ارتقا سے آگے بڑھ گیا۔ دونوں کے نزدیک اسلام اور نظریہ ارتقامیں کوئی حقیقی تضاد نہیں، بلکہ قرآن کا بیانیہ ارتفائی سلسل اور روحانی انقلاب دونوں کو ایک وحدت کے طور پر پیش کرتا ہے، کوئی حقیقی تضاد نہیں، بلکہ قرآن کا بیانیہ ارتفائی سلسل اطائی سے باس میں روحِ اللی چھو تکی جاتی ہے۔ تاہم، باسل الطائی اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ آدم کی تخلیق کے بارے میں قرآن وسنت میں ایسے پہلو بھی موجود ہیں جو مخفی یاماورائی (

(mystical / metaphysical) نوعیت رکھتے ہیں، اور جنہیں پوری طرح بیجھناممکن نہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

میں یہ دعویٰ نہیں کر ہاکہ قرآن میں آدم کی تخلیق کی جو تصویر پیش کی گئی ہے، ہم اسے پوری طرح سمجھ چکے ہیں۔ اس کے برعکس، اس میں لازماً ایک نامعلوم اور مابعدالطبیعی (metaphysical) پہلوبھی شامل ہے، جو جنت میں آدم کی تخلیق کے برعکس، اس میں لازماً ایک نامعلوم اور مابعدالطبیعی فرور نہیں کہی جا سکتی کہ آدم کا جنت سے زمین پر اتارا جاناصرف ایک تخلیق کے مرحلے سے متعلق ہے۔ یہ بات حتی طور پر نہیں کہی جا سکتی کہ آدم کا جنت سے زمین پر اتارا جاناصرف ایک روحانی علامت تھا۔ دراصل قرآن کے ان غیرواضح اور پیچیدہ مقامات پر مزید غور و فکر اور علمی تحقیق کی ضرورت ہے، تاکہ ان میں پوشیدہ حکمتوں کو بچھاجا سکے اور ان کے راز واسرار کی عقدہ کشائی ہو سکے ۔ (Altaie 2018, 135)

ملیشیا سے تعلق رکھنے والے ایک مفکر داؤد عبد الفتاح بیچلر (Daud Abdul-Fattah Batchelor) نے درجے ذیل آیت کی ایک نہایت نگی اور بصیرت افروز تعبیر پیش کی ہے:

اے لوگو! اپنے رب سے ڈرو، جس نے تمہیں ایک جان ( نَفْسِ وَاحِدَةٍ) سے پیدا کیا، اور اس سے اس کا جوڑا بنایا، اور ان دو نوں سے بہت سے مردول اور عور تول کو پھیلا دیا۔ اور اللہ سے ڈرو، جس کے نام پر تم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہواور رشتہ داریوں کومت توڑو۔ بے شک اللہ تم پر تگرانی کرنے والا ہے۔ (القرآن، 4:1)

پیچار کے بزدیک اس آیت کا مفہوم محض آدم اور حوّائی تخلیق تک محدود نہیں، بلکہ بید انسانی وحدت کے ایک گہرے روحانی اصول کی نشاندہی کرتی ہے۔ ان کے مطابق "نفس واحدۃ" کسی ایک مادی فرد کے بجائے انسانی نوع کی مشتر کہ روحانی اصل کی علامت ہے۔ لینی قرآن یہاں انسانیت کے مشتر کہ ماخذ اور باہمی ربط کی طرف متوجہ کرتا ہے، جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ تمام انسان ایک ہی روحانی سرچشمے سے پیدا ہوئے ہیں، خواہ ان کی حیاتیاتی تخلیق مختلف زمانی مراحل سے گزری ہو۔

یچلر (497–496, 496–2017, 496) کے مطابق، سورۃ النساء کی آیت "نفس واحدۃ" میں مذکور "ایک جان" سے مراد کسی ایک شخص (لیعنی آدم ) کے بجائے ایک ہی نطفے یابارور شدہ سے (fertilised egg) سے پیدا ہونے والے جڑواں بچے ہو سکتے ہیں۔ وہ اس خیال کا اظہار کرتے ہیں کہ ممکن ہے وہ ابتدائی زائیگوٹ (zygote) ایک نادر جینیا تی تبدیلی (rare genetic mutation) سے گزرا ہو، جس کے نتیج میں ایک جڑواں لڑکا اور ایک لڑکی پیدا ہوئے، جینیا تی تبدیلی نزدیک بیہ تعبیر سائنسی طور پر ممکن ہے اور قرآن کے بیان سے مطابقت رکھتی ہے۔ یوں وہ اس ایسی مور پر میدا کیے تھے جو جہ اس سے موجود انسانی سلسلے سے تعلق رکھتے ہیں کہ آدم اور حوّا دراصل ایسے دو جڑواں بچے تھے جو جہ اس سے موجود انسانی سلسلے سے تعلق رکھتے ہیں نہ کہ بالکل مافوق الفطرت طور پر پیدا کیے گئے۔

یہ موقف پیچلر کو دوسرے جدید سلم مفکرین سے ممتاز بنا تا ہے ، کیونکہ وہ پہلی بار قرآن میں آدم اور حوّا کے والدین کی موجود گی کی صریح تائید دیکھتے ہیں۔ جبکہ دیگر مفکرین ، جو ارتقا کو اسلام کے ساتھ ہم آہنگ مانتے ہیں ،صرف اشار ۃً ( implicitly) یہ امکان تسلیم کرتے ہیں کہ آدم اور حوّاایک ارتقائی سلسلے کے تسلسل سے آئے تھے اور ان کے حیاتیاتی والدین موجود تھے۔

ترک مفکر کانر تسلیمان (Caner Taslaman) ایک منفر د نقطہ نظر پیش کرتے ہیں جے وہ "الہیاتی لاادریت" (
theological agnosticism) کانام دیتے ہیں۔ یہ تصور دراصل وہی ہے جے چہلے ڈلوڈسلیمان جلاجل نے توقف (
tawaqquf) کے اصول کے طور پر پیش کیاتھا، البتہ تسلیمان اس تصور کوایک قدم آگے بڑھاتے ہیں۔ فرق یہ ہے کہ جلاجل کے نزدیک توقف صرف اُن انسانوں کے بارے میں ہے جو آدم سے چہلے یااُن کے ساتھ زمین پر موجود ہوسکتے سے، لینی وہ اس بات پر فیصلہ معطل رکھنے کا کہتے ہیں کہ آدم سے پہلے انسانی نوع موجود تھی یانہیں۔ جبکہ تسلیمان کے نزدیک توقف خود آدم کی تخلیق پر بھی لاگو ہو تا ہے۔ دو سرے الفاظ میں، تسلیمان کا کہنا ہے کہ اسلامی و جی میں کوئی ایسی حتی بات موجود نہیں جو ارتقا کو مکمل طور پر تسلیم یارد کرتی ہو، بلکہ یہ اصول خود حضرت آدم پر بھی لاگو ہو تا ہے۔ اپنے مؤقف کے حق میں وہ تین نکات پیش کرتے ہیں۔

پہلا نکتہ احادیثِ ارتقاسے متعلق ہے۔ ان کے مطابق، وہ تمام روایات جن میں کائنات یا جانداروں کی تخلیق کے بارے میں ایسے بیانات ملتے ہیں

جوسائنسی یاار تقائی مباحث سے متعلق ہیں، وہ تمام روایات موضوع (fabricated) ہیں۔ تسلیمان لکھتے ہیں:
احادیث کا وہ ذخیرہ جس میں نبی اکرم منگاللی آغرار کے اقوال وافعال جمع کیے گئے ہیں، اس میں کائنات اور جانداروں سے متعلق بعض ایسے اقوال بھی شامل ہو گئے ہیں جو دراصل من گھڑت ہیں اور انہیں غلط طور پر رسول الله منگالی آغراکی طرف منسوب کیا گیا۔ یہ جھوٹی روایات زیادہ تر اس وقت اسلامی ذخیرے میں شامل ہوئیں جب مسلمانوں کا یہودی وعیسائی روایات (اسرائیلیات و مسیحیات) سے اختلاط ہوا اور ان کے بیانے اسلامی لٹریچر میں شامل ہوگئے۔ (Taslaman کوایات (اسرائیلیات و مسیحیات) سے اختلاط ہوا اور ان کے بیانے اسلامی لٹریچر میں شامل ہوگئے۔ (2020, 29–30

تسلیمان احادیث کے حوالے سے ایک نہایت اہم فقہی و کلامی امتیاز بھی قائم کرتے ہیں، لینی متواتر احادیث اور آحاد احادیث کے در میان فرق۔

ان دونوں کی تفصیل باب 9 میں بیان ہوگی، لیکن یہاں ان کا خلاصہ بیہ ہے کہ متوانز حدیث مضبوط اور یقینی روایت کہلاتی ہے، جبکہ آحاد حدیث نسبتاً کم درجے کی اور ظنّی روایت ہوتی ہے۔ بیہ فرق تسلیمان کے نزدیک اس لیے فیصلہ کن ہے کہاس کے عقیدے پر براہِ راست انزات مرتب ہوتے ہیں۔

ان کے مطابق، ایمان اور عقائد کے بنیادی اصول صرف قوی (متواتر) احادیث پر قائم کیے جاسکتے ہیں، جبکہ کمزوریا آحادروایات کواس درج کی حیثیت حاصل نہیں۔ چونکہ تخلیقِ کائنات، غیرانسانی حیات اور انسان کی ابتدا سے متعلق تمام تفصیلات زیادہ تر آحاد روایات پر مبنی ہیں، اس لیے تسلیمان کے نزدیک احادیث کا بید ذخیرہ ارتفاکے مسئلے میں کوئی حتی اہمیت نہیں رکھتا۔وہ نتیجہ اخذکرتے ہیں:

ار تقاکے بارے میں اسلامی عقائد سے مطابقت یا عدم مطابقت کا فیصلہ کرنے کے لیے قرآن کا متن ہی کافی ہے،
کیونکہ اس باب میں احادیث اپنی کمزور سند اور غیر متواتر نوعیت کی وجہ سے اعتقادی بنیاد فراہم نہیں کر سکتیں۔ (
Taslaman 2020, 30

کانر تسلیمان کی دوسری دلیل میہ ہے کہ قرآنِ مجید میں تخلیقِ انسان اور ارتقاسے متعلق آیات صریح نہیں بلکہ قابلِ تاویل ہیں، یعنی ان کے معنی مختلف زاولوں سے سمجھے جاسکتے ہیں۔

مثلاً وہ آیت جس میں ار شاد ہے کہ"ا ہے لوگو!اپنے رب سے ڈرو، جس نے تمہیں ایک جان (نفس واحدۃ) سے پیداکیا" (القرآن، 4: 1)اس آیت میں "نفس واحدۃ" کے بارے میں بیچلرنے کہا تھاکہ اس سے مرادایک زائیگوٹ ( zygote) یعنی بارور شدہ بیضہ ہے، کیکن تسلیمان (Taslaman 2020, 66) کے نزدیک بیمال مراد کوئی ایک شخص نہیں بلکہ ایک نوع یا جماعت (genus) ہے ۔ یعنی اللہ تعالیٰ یہ نہیں فرمار ہے کہ انسان کسی ایک فرد سے پیدا کیے گئے، بلکہ یہ کہ تمام انسان ایک ہی نسلی مآذیاحیاتیاتی نوع سے پیدا ہوئے۔ یوں آیت کامطلب یہ بنتا ہے کہ "جس نے تمہیں ایک ہی نوع (ایک ہی مخلوقی صنف) سے پیدا کیا"۔اس تعبیر کے مطابق، قرآن انسانیت کوکسی ایک فرد ( یعنی آدم ) سے منسوب نہیں کر تا بلکہ ایک ہی حیاتیاتی نوع سے پیدا ہونے والی مخلوق کے طور پر بیان کر تاہے۔ مزید برآں، تسلیمان ( 2020, 72–75) کے مطابق، قرآن میں آدم کی جنت کوئی ماورائی جگہ نہیں بلکہ زمین پرایک باغ تھی۔ وہ کہتے ہیں کہ بیرواقعہ زمین پر ہی پیش آیا،اوراس کامقصدروحانی تربیت اوراخلاقی آزماکش کابیان تھا،نہ کہ کسی آسانی جنت سے نزول کا۔اسی طرح وہ اس آیت کی بھی نئی تعبیر پیش کرتے ہیں، جس میں عیسلیّ اور آدمٌ کے در میان تشبیہ دی گئی ہے: بے شک عیسلی کی مثال اللہ کے نزدیک آدم کی مثال کی مانند ہے۔(القرآن، 593)عام طور پر مفسرین اس آیت سے آدم کی مجزانہ تخلیق پر استدلال کرتے ہیں کہ جیسے عیسیٰ باپ کے بغیر پیدا ہوئے ، ویسے ہی آدم بغیر والدین کے پیدا ہوئے۔لیکن تسلیمان اس تعبیر کوالٹ زاویے سے دیکھتے ہیں۔ان کے مطابق قرآن خود بیان کر تاہے کہ: "عیسیٰ کی ماں تھیں اور وہ حمل اور ولادت کے عام انسانی عمل کے ذریعے پیدا ہوئے۔"(Taslaman 2020, 63)الہذا،اگر قرآن نے عیسی یَّ اور آدمٌ کوایک دوسرے سے تشبیہ دی ہے ، تواس کامطلب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ آدمٌ کی پیدائش بھی فطری عمل کے ذریعے ہوئی ہو، یعنی وہ بھی ایک ماں سے پیدا ہوئے ہوں اور حیاتیاتی اعتبار سے ارتقائی سلسلے کا حصہ ہوں۔

یوں تسلیمان عام قرآنی فہم کے برعکس بیرائے پیش کرتے ہیں کہ قرآن نہ توادِمٌ کی مجزانہ تخلیق کااثبات کرتا ہے، اور نہ ہی اسے قطعی طور پر رد کرتا ہے، بلکہ وحی اس معاملے میں خاموش ہے، اور یہی الہیاتی توقف (theological agnosticism) کا اصول ہے ، جوان کے نزدیک اسلام اور نظریہ ارتقامیں ہم آ ہنگی پیدا کرتا ہے۔

تسلیمان کا تیسرا اور آخری استدلال مجرزات کے بارے میں ایک لاادری (agnostic) مؤقف اختیار کرنے سے متعلق ہے۔ ان کے مطابق قرآنِ مجید مجرزات کی نوعیت کے بارے میں خاموش ہے۔ لینی یہ واضح نہیں کرتا کہ مجرزات قدرت کے قوانین کو مطاب کرکے پیش آتے ہیں یاانہی قوانین کے دائرے میں رونماہوتے ہیں۔ تسلیمان کا کہنا ہے کہ چونکہ اللہ کی نیت یا طریقہ عمل ہمارے لیے براہ راست معلوم نہیں ، اس لیے ہم یہ نہیں کہ سکتے کہ اللہ تعالی نے مجرہ ظاہر کرتے وقت قدرتی قوانین کو منسوخ کیایا نہیں کیا۔ وہ لکھے ہیں کہ جو چیزیں ماضی میں ماورائی یاغیر معمولی سمجھی جاتی تھیں ، ممکن ہے وہ دراصل قدرتی قوانین کے تحت ممکن ہوں ، بس اُس وقت انسان ان قوانین سے واقف نہیں تھا (, 2020)۔

ان تمام نکات کو جمع کرکے تسلیمان (93,2020) اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ مجرات کے بارے میں ایک غیر بھینی مگر کھلاموقف اختیار کرناہی سب سے معقول ہے۔ وہ کہتے ہیں: اہلِ ایمان اس بات پر تومتفق ہوسکتے ہیں کہ اللہ کی مداخلت یا توقدرت کے قوانین کو معطل کرکے ہوسکتی ہے یا آئی قوانین کے اندرر ہتے ہوئے۔ دونوں امکانات درست اور قابلی قبول ہیں۔ کوئی مسلمان یہ نہیں کہہ سکتا کہ اللہ قدرت کے قوانین کو معطل کے بغیر نئی انواع پیدا نہیں کر سکتا، اور نہ ہی ہیہ کہہ سکتا ہے کہ اللہ ان قوانین کو معطل کرکے نئی انواع پیدا نہیں کر سکتا۔ دونوں صورتیں ممکن ہیں، اور چونکہ ہمیں اللہ کی نیت یا طریقہ تخلیق تک علم کی رسائی حاصل نہیں، اس لیے ہمیں کسی ایک امکان کو قطعی نہیں مان لینا چاہیے۔ قرآن کا متن ہمیں کسی ایک موقف کو اختیار کرنے پر مجبور نہیں کرتا۔ اسی طرح مجزات کے معاملے میں بھی ہمیں الہیاتی لاادریت ( theological agnosticism ) کارویہ اپنانا چاہیے۔

کمزور احادیث کے انکار، ارتفاعے متعلق قرآئی آیات کے تاولی امکانات، اور مجزات کے بارے میں لاادری رویے،
ان تینوں پہلووں کو کیجاکرتے ہوئے کانر تسلیمان اس بنتیج پر چینچتے ہیں کہ قرآن و سنت کے دائرے میں نظریہ ارتفاکوئی عقیدہ شکن مسکلہ نہیں۔ ان کے نزدیک یہ تمام دلائل اس بات کو واضح کرتے ہیں کہ ارتفاکا نظریہ اسلامی وحی کے کسی بنیادی تصور سے متصادم نہیں، کیونکہ قرآن نے تخلیق کے تفصیلی طریقے پر خاموثی اختیار کی ہے۔ یہی خاموثی اس امر کی دلیل ہے کہ مسلمان کے لیے اس بارے میں کسی ایک موقف پر اصرار ضروری نہیں۔ تسلیمان اس موقف کو "الہیاتی لا اور بیت" (theological agnosticism) کا نام دیتے ہیں۔ ان کے مطابق، جب وحی کسی مسئلے پر قطعی علم نہیں وہ یہ دیتی، توانسان کو چاہیے کہ وہ توقف اختیار کرے، نہ اسے ایمان کا جزو بنائے اور نہ انکار کا۔ اسی اصول کی روشنی میں وہ یہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ ارتفاکا نظریہ قرآن کے کسی بیانے کو چینے نہیں کرتا، لہٰذا اس کی اسلام سے فکری ہم آہنگی ممکن ہے۔ یوں "No Exceptions Camp" یعنی وہ گروہ جوار تفاکو کسی استثناکے بغیر تسلیم کرتا ہے، اپنی فکری بنیاد مکمل کرتا

ہے۔ یہ جائزہ ظاہر کرتا ہے کہ جیسے تخلیق پسند مکتب فکر میں مختلف جہتوں سے دلائل موجود ہیں، ویسے ہی اس کی دوسری انتہا پر موجود مفکرین جوار تقا کو مکمل طور پر قابلِ قبول سیجھتے ہیں، بھی نہایت متنوع اور فکری طور پر پیچیدہ دلائل پیش کرتے ہیں۔

آئدہ باب میں اس بات کا جائزہ لیاجائے گاکہ ان مختلف آرامیں سے کون سی آراامام غزالی کے تفسیری و تاویلی نتج سے مطابقت رکھتی ہیں ، اور وہ علمی و کلامی بنیادیں کیاہیں جن کے تحت غزالی کافیم قرآن جدید سائنسی مباحث سے ہم آہنگ ہو سکتا ہے۔

#### References

- 1. Al-Jāḥiz. 1938a. Kitāb Al Ḥayawān. Volume 4. Cairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Halabī. Al-Jāhiz.
  - 2. 1938b. Kitāb Al Ḥayawān. Volume 1. Cairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī.
- 3. Bayrakdar, Mehmet. 1983. "Al-Jāḥiẓ and the Rise of Biological Evolutionism." Islam Quarterly, 21: 149–155.
- 4. Chittick, William C. 2013. "The Evolutionary Psychology of Jalal al-Dīn Rumī." In Peter J. Chelkowski, ed. Crafting the Intangible: Persian Literature and Mysticism. University of Utah Press: Salt Lake City, 70–90.
- 5. Chittick, William C. 2017. "RUMĪ, JALĀL-AL-DĪN vii. Philosophy," Encyclopædia Iranica. Accessed 5th February 2019. Available at: http://www.iranicaonline.org/articles/rumi-philosophy.
- 6. Cook, Michael. 1999. "Ibn Qutayba and The Monkey." Studia Islamica, 89: 43–74.
- 7. Dajani, Rana. 2016. "Evolution and Islam: Is There a Contradiction?" Paper Presented at Islam and Science: Muslim Responses to Science's Big Questions, London and Islamabad.
- 8. de Boer, Tjitze J. 1903. The History of Philosophy in Islam. London: London Luzac. Draper, John William. 1875. History of the Conflict between Religion and Science. New York, NY: D. Appleton and Company.
- 9. Egerton, Frank N. 2002. "A History of the Ecological Sciences, Part 6: Arabic Language Science: Origins and Zoological Writings." Bulletin of the Ecological Society of America, 83(2): 142–146.
- 10. Old texts, new masks 175 El-Bizri, Nader. 2014. The Ikhwan al-Safa and Their Rasail. Oxford: Oxford University Press.
- 11. Elshakry, Marwa. 2014. Reading Darwin in Arabic, 1860–1950. Chicago, IL: The University of Chicago Press.

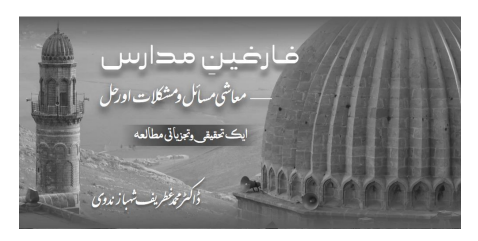
- 12. Fakhry, Majid. 2004. A History of Islamic Philosophy. New York, NY: Columbia University Press.
- 13. Futuyma, Douglas J., and Mark Kirkpatrick. 2017. Evolution. Sunderland: Sinauer Associates, Inc.
- 14. Ghafouri-Fard, Soudeh, and Seyed Mohammad Akrami. 2011. "Man Evolution: An Islamic Point of View." European Journal of Science and Theology 7(3), 17–28.
- 15. Goodman, Lenn E., and Richard McGregor. 2012. The Case of Animals Versus Man: Before the King of the Jinn A Translation from the Epistles of the Brethren of Purity. Oxford: Oxford University Press.
- 16. Guessoum, Nidhal. 2011. Islam's Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and Modern Science. London: I.B. Tauris.
- 17. Hakim, Khalifa Abdul. 1959. The Metaphysics of Rumi: A Critical and Historical Approach. Lahore: The Institute of Islamic Culture.
- 18. Hamad, Mawieh. 2007. "Islamic Roots to the Theory of Evolution: The Ignored History." Rivista di Biologia, 100(2): 173–178.
- 19. Hameed, Salman. 2011. "Evolution and Creationism in the Islamic World." In Thomas Dixon, Geoffrey Cantor, and Stephen Pumfrey, eds. Science and Religion: New Historical Perspective. Cambridge: Cambridge University Press, 133–154.
- 20. Hameed, Salman. 2014. "Evolution of Species, Islamic Ideas." In Amils R. et al. eds. Encyclopedia of Astrobiology. Berlin: Springer.
- 21. Ibn Khaldūn, Abū Zayd 'Abd ar-Raḥmān Ibn Muḥammad. 2005. The Muqaddimah. trans. by Franz Rosenthal. New Jersey, NY: Princeton University Press.
- 22. Iqbal, Muzaffar. 2003. "Biological Origins: Traditional and Contemporary Perspectives." Islamic Herald. Accessed 1st of October 2019. Available at: http://saif w.tripod.com/curious/evolution/muz/biological origins.htm.
- 23. Iqbal, Muhammad. 2012. The Reconstruction of Religious Thought in Islam. New Delhi: Kitab Bhavan.
- 24. Kartenegara, Mulyadhi. 2016. "Rumi on the Living Earth: A Sufi Perspective." In Mohammad Hashim Kamali, Osman Bakar, Dauf Abul-Fattah Batchelor, and Rugayah Hashim, eds. Islamic Perspectives on Science and Technology: Selected Conference Papers. Singapore: Springer.
- 25. Kaya, Veysel. 2011. "Can the Quran Support Darwin? An Evolutionist Approach by Two Turkish Scholars after the Foundation of the Turkish Republic." The Muslim World, 102: 357–370.
  - 26. Kruk, Remke. 1995. "Traditional Islamic Views of Apes and Monkeys." In

Frank Spencer, Raymond Corbey, and Bert Theunissen, eds. Ape, Man, Apeman: Changing Views Since 1600. Leiden: Leiden University.

- 27. Lovejoy, Arthur Oncken. 2009. The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea. New Jersey, NY: Transaction Publishers.
- 28. Malik, Amina H., Janine M. Ziermann, and Rui Diogo. 2017. "An Untold Story in Biology: The Historical Continuity of Evolutionary Ideas of Muslim Scholars From the 8th Century to Darwin's Time." Journal of Biological Education, 52(1): 1–15.
- 29. Mansūr, Sa'īd H. 1977. The Worldview of al-Jāḥiẓ in Kitāb al-Ḥayawān. Alexandria: Dār al-Ma'ārif.
- 30. Mojaddedi, Jawid. 2017. The Masnavi: Book Four. Oxford: Oxford University Press.
- 31. Montgomery, James E. 2013. Al-Jāḥiẓ: In Praise of Books. Edinburgh: Edinburgh University Press.
- 32. Morewidge, Parviz. 1992. "The Neoplatonic Structure of Some Islamic Mystical Doctrines." In Parviz Morewedge, ed. Neoplatonism in Islamic Thought. Albany, NY: State University of New York Press.
- 33. Nasr, Seyyed Hossein. 1978. An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines. Bath: The Pitman Press.
- 34. Netton, Ian R. 1991. Muslim Neoplatonists: An Introduction to the Thought of the Brethren of Purity. Edinburgh: Edinburgh University Press.
- 35. Netton, Ian R. 2003. "The Brethren of Purity (Ikhwān Al-Ṣafā)." In Seyyed Hossein Nasr and Oliver Leaman, eds. The History of Islamic Philosophy. New York, NY: Routledge.
- 36. Pollock, Sheldon. 2009. "Future Philology? The Fate of a Soft Science in a Hard World." Critical Inquiry, 35(4): 931–961.
- 37. Principe, Lawrence M. 2016. "Scientism and Religion of Science." In Richard N. Williams and Daniel N. Robinson, eds. Scientism: The New Orthodoxy. London: Bloomsbury, 41–62.
- 38. Rūmī, Jalāl ad-Dīn. 2003. The Mathnawi. Volume IV. trans. by Reynold A. Nicholson. Karachi: Darul Ishaat.
- 39. Russel, Colin A. 2002. "Conflict of Science and Religion." In Gary B. Ferngren, ed. Science and Religion: A Historical Introduction. Baltimore, MD: The John Hopkins University Press, 3–12.
- 40. Shah, Muhammad Sultan. 2010. Evolution and Creation: Islamic Perspective. Mansehra: Society for Interaction of Religion, Science and Technology.
  - 41. Shanavas, T. O. 2010. Islamic Theory of Evolution: The Missing Link

between Darwin and the Origin of Species. USA: Brainbow Press.

- 42. Stearns, Stephen C., and Rolf F. Hoekstra. 2005. Evolution: An Introduction. Oxford: Oxford University Press. Stott, Rebecca. 2012. Darwin's Ghost's: The Secret History of Evolution. New York, NY: Spiegel and Grau.
- 43. Twetten, David. 2017. "Arabic Cosmology and the Physics of Cosmic Motion." In Richard C. Taylo, and Luis Xavier López-Farjeat, eds. The Routledge Companion to Islamic Philosophy. Abingdon: Routledge, 156–167.
- 44. Ungureanu, James C. 2019. Science, Religion, and the Protestant Tradition: Retracting the Origins of the Conflict. Pittsburgh, PA: University of Pittsburgh Press.
- 45. Wehr, Hans, and Cowan, J. Milton. 1976. A Dictionary of Modern Written Arabic. New York: Spoken Language Services, Inc.
- 46. Wilczynski, Jan Z. 1959. "On the Presumed Darwinism of Alberuni Eight Hundred Years Before Darwin." History of Science Society, 50(4): 459–466.
- 47. Wildberg, Christian. 2016. "Neoplatonism." The Stanford Encyclopaedia of Philosophy. Accessed 3rd of November 2020. Available at: https://plato.stanford.edu/archives/spr2016/entries/neoplatonism/.



(نوٹ: اِس مقاله میں زیادہ تربحث ہندوستانی مدارس کے تناظرمیں کی گئی ہے۔ غ)

#### تمهيد

برصغیر کے دینی مدارس نے صدیوں سے امتِ مسلمہ کی فکری، علمی اور روحانی قیادت کا فریضہ انجام دیا ہے۔ اِن مدارس نے اسلامی تہذیب کے تسلسل، مسلمانوں کی مذہبی و ثقافی شاخت کی بقا، دین کے تحفظ، اور قرآنی وحدیثی علوم کے فروغ میں جو کر دار اداکیا ہے، وہ نا قابلِ انکار حقیقت ہے 1۔ پہلے فار غین مدارس کے سامنے اسنے محاثی چینی نہیں ہوتے سے اور مسلم معاشرہ میں ان کی کھیت کسی نہ کسی طرح ہوجاتی تھی۔ تاہم عصرِ حاضر میں جب دنیا کی معیشت، تعلیم، اور روز گار کے ڈھا نیچ میں بنیادی تبدیلیاں آبھی ہیں، تومد ارس کے فارغ اتحصیل طلبہ ایک نئے بحران سے دو چار ہیں۔ سب سے بڑی بات یہ ہے کہ مدارس سے فارغ ہونے کے بعد اکثریت کوآگے کے لیے گائیڈ کرنے والاکوئی نہیں ہوتا اس لیے سے بڑی بات یہ ہے کہ مدارس سے فارغ ہونے کے بعد اکثریت کوآگے کے لیے گائیڈ کرنے والاکوئی نہیں، نیادہ تربئی فارغین کی اکثریت پریثان رہتی ہے۔ ان میں سے چند ہی ایسے ہوتے ہیں جو جدید تعلیم کارخ کر پاتے ہیں، زیادہ تربئی معاشرہ کی ضرورت سے کہیں زیادہ تناسب میں وجود پذیر ہوجاتے ہیں اور معاشرہ ان کی اچھی طرح کھالت کرنے معاشرہ کی ضرورت سے کہیں زیادہ تناسب میں وجود پذیر ہوجاتے ہیں اور معاشرہ ان کی اچھی طرح کھالت کرنے میں ناکام ہے۔ اس مقالہ میں ہم اس بات کا جائزہ لیں گے کہ فارغین مدارس کی اصل صورت حال کیا ہے اور اس سے میں ناکام ہے۔ اس مقالہ میں ہم اس بات کا جائزہ لیں گے کہ فارغین مدارس کی اصل صورت حال کیا ہے اور اس سے میں ناکام ہے۔ اس مقالہ میں ہم اس بات کا جائزہ لیں گے کہ فارغین مدارس کی اصل صورت حال کیا ہے اور اس سے منتقبل میں خوش آئیر نتا کی کی توقع کی جاسکتی ہے۔

فارغین کے اس معاشی بحران پر بات کرنے سے پہلے مناسب ہو گا کہ ہم بیرجائزہ لیس کہ مدرسہ کے فارغین ساج میں کیاکر دار کرتے رہے ہیں اور اب کیاکر سکتے ہیں۔

## فارغینِ مدرسه کاساج کی تعمیر ونزقی میں کردار مخضر تاریخی جائزہ

مدارسِ اسلامیہ کا تعلق محض مذہبی تعلیم یا عبادتی زندگی تک محدود نہیں رہا، بلکہ تاریج گواہ ہے کہ ان اداروں کے فارغ انتحصیل علانے ہر دور میں علمی، فکری، ساجی اور سیاس سطے پر امتے سلمہ اور انسانی معاشرے کی رہنمائی میں فعال کر دار اداکیا۔

## ابتدائی دور :علم و تهذیب کی بنیاد

اسلام کے ابتدائی صدیوں میں جب بغداد، نیشا پور، قرطبہ، قاہرہ، دبلی، سمر قند و بخارا جیسے علمی مراکز وجود میں آئے، توبیہ ہی "مدارس" سے جنہوں نے انسانی فکر وعلم کوسمت دی۔ امام غزالی، امام رازی، ابن تیمیہ، ابن خلدون، نظام الملک طوسی اور دیگر مفکرین انہی دنی مدارس کے تربیت یافتہ تھے۔ ان کی علمی و فکری خدمات نے اسلامی تہذیب کوایک مضبوط فکری بنیاد فراہم کی۔

### برصغيرميں مدارس كااحيائي كردار

برصغیر ہندمیں مدارس نے صرف دینی تعلیم ہی نہیں دی بلکہ قوم کی فکری اور سیاسی بیداری میں بھی مرکزی کر دار اداکیا

- :2
- از ہرِ ہند دارالعلوم دیو بند (1866ء) نے انگریز سامراج کے خلاف فکری و سیاسی مزاحمت کی قیادت کی۔ اس
   کے نمایاں فارغین میں مولانامجمود حسن (شیخ الہند)، مولانا عبیداللہ سندھی، اور مولانا حسین احمد مدنی جیسے رہنما
   شامل ہیں جنہوں نے آزادی کی تحریک میں عملی حصہ لیا 3۔
- دارالعلوم ندوۃ العلماء لکھنو (1894ء) نے دین و دنیا کے امتزاج اور جدید تعلیم کے ساتھ دنی فہم کوہم آہنگ کرنے کی تحریک اٹھائی، جس کے متیج میں مولانا شبلی نعمانی، سید سلیمان ندوی، ابوالحن علی ندوی وغیرہ نیزاسی دبستانِ فکر کے گلِ سرسید ابوالکلام آزاد وغیرہ جیسے علماء و مفکرین سامنے آئے جنہوں نے مسلم ساج کی فکری تشکیل نومیں نمایاں کردار اداکیا۔

#### ساجي واصلاحي خدمات

مدرسہ کے علاء نے تعلیم ،اصلاحِ معاشرہ ،اور خدمتِ خلق کے میدان میں بھی نمایاں کام کیے:

- مولانااشرف علی تھانوی نے اصلاح نفس اور اخلاقی تربیت کی تحریک حلائی 4۔
  - مولاناابوالكلام آزاد نے تعليم عامه اور آزادی کی جدوجہد میں رہنمائی کی 5۔
- مولانا شبلی نے مدارس کے نظام و نصاب میں جدید مناجج داخل کیے اور سیرت و تاریخ اسلام کو جدید انداز میں پیش کیا 6۔ پیش کیا 6۔

اور بہت سے علماء و مفکرین نے فکری وسیاسی میدان میں اسلامی نظام کے عملی تصور کو پیش کیا۔ بعض نے نئے تعلیمی افکار پیش کیے اور بعض نے ساجی خدمات انجام دیں:

- اپنی تعلیم کے لحاظ سے علی گڑھ تحریک اور علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی کے بانی سرسیدا حمد خان بھی ایک مولوی ہی تھے جنہوں نے مسلمانوں کو جدیہ تعلیم کی طرف بڑے پیانہ پر راغب کیا 7۔
- موجودہ دور میں دین اور سائنس ، اسلام کی پُرامن دعوت اور امنِ عالم کے سلسلہ میں سب سے زیادہ کام کرنے والے مولانا وحید الدین خال بھی اپنی تعلیم و تربیت کے لحاظ سے صرف ایک مولوی تھے جنہوں نے مدرسة الاصلاح سے تقریبًا فضیلت کے درجہ تک تعلیم پائی تھی ، اس کے بعد انہوں نے خود مطالعہ کیا اور سیلف میڈ مصنف ومفکر بے 8۔

### جدید دور: ساجی تنظیمات اور رفاهی کام

آج کے دور میں بھی مدرسہ کے فارغین صرف مساجد یا مدارس تک محدود نہیں رہے، بلکہ وہ تعلیمی، ساجی، رفاہی اور بین المذاہب مکالمے کے میدانوں میں سرگرم ہیں۔

- کئی مدارس نے سوشل درک، صحت ، تعلیم عامہ، اور امن کے فروغ کے پروجیکٹس شروع کیے۔ پاکستان میں جامعة الرشید کراچی اس سلسلہ میں بہت ممتاز ہے۔ ہندوستان میں اکل کوا (مہاراشٹر) کے جامعہ اشاعة العلوم کو مثال میں پیش کیاجاسکتا ہے۔
- جدید تعلیم یافتہ علماء نے میڈیا، اکیڈمک ریسرچ، اور پالیسی سازی میں بھی قدم رکھا اور بہت سول نے مختلف سنظیمات کے ذریعے علمی مکالمہ فروغ دیا۔ مثلاً جماعت اسلامی ہند کے تعلیمی ورفائی اداروں میں، یا جعیۃ علماء ہندگی شاخوں میں، یاد ہلی کے آئی اوالیس اور اسلامی فقہ اکیڈمی، اور دوسرے مقامی علمی اداروں کے ذریعہ بہت سے علماء متحرک ہیں اور مختلف میدانوں میں اپنی خدمات انجام دے رہے ہیں۔

یعنی کل ملاکر میہ کہا جاسکتا ہے کہ تاریخ کا مطالعہ واضح کرتاہے کہ مدارس کے فارغین نے ہمیشہ حالات کے مطابق اپنی ذمہ داریوں کو بھی اور سماج کے ارتقامیں فعال کردار اداکیا۔ وہ صرف پیشواہی نہیں بلکہ اصلاحی، تعلیمی، اور فکری رہنما بھی رہے ہیں۔ آج کے نوجوان علماء کے لیے ضروری ہے کہ وہ اسی روایت کو جدید تقاضوں کے ساتھ آگے بڑھائیں تاکہ مدرسہ،ماضی کی طرخ سنقبل میں بھی ساجی ترقی کامحور بن سکے۔

## موجوده دور کی معاشی صور تحال: وجوہات اور مکنه حل

موجودہ صورتِ حال بہت مخدوش ہے کہ مدارس کے ہزاروں فارغین ہرسال میدانِ عمل میں آتے ہیں لیکن ان کے لیے خاص طور پر ہندوستان میں معاثی امکانات نہ ہونے کے برابر ہیں۔ مدارس کے نصاب میں چونکہ عصری تعلیم، سائنسی علوم، یا جدید اقتصادی نظام کے تقاضے شامل نہیں ہوتے، اس لیے فارغ انتصیل طلبہ کے لیے روزگار کے دروازے محدود ہوجاتے ہیں۔

### فارغین کے لیے میسر شعبے

چنانچه موجوده وقت میں اکثرفار غین درج ذیل شعبول تک محد ودر ہتے ہیں:

- امامت وخطابت۔
- تدریس (مدارس یامساجد کے ذیلی اداروں یعنی مکاتبِ دینیہ میں)۔اس کا ایک سائیڈ ایفیکٹ یہ ہے کہ ہر سال بہت سے چھوٹے مدارس کھل جاتے ہیں جن کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی، ان کی وجہ سے جو مدارس مختلف علاقوں میں مرکزیت رکھتے ہیں وہ متاثر ہوتے ہیں۔ان کی فنڈنگ بٹ جاتی ہیں۔ الگ جنم لیتے ہیں کیونکہ میشخصی مدرسے ذاتی مسابقت کی دوڑ کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔
  - فتوى نويسى يادىنى تصنيف.
- محدود دین تنظیمی خدمات \_ بعنی مسلمانوں میں جو فرقہ وارانہ یاعلمی و تبلیغی ظیمیں و تحریکیں موجود ہیں، ان کوافراد کارانہی مدارس سے ملتے ہیں \_

یہ شعبے نہ صرف محدود ہیں بلکہ معاثی طور پر بھی غیر شخکم۔ چنانچہ فارغ اتھسیل عالم کواکثر معمولی تنخواہ پر گزارہ کرنا پڑتا ہے، جو کہ جدید معاثق تقاضوں کے مقالبے میں بالکل ناکافی ہے۔

## بنیادی معاشی مسائل

كم آمدني اورعدم استحكام

اکثر مدارس میں اساتذہ کی تنخواہیں 20/15اور حدسے حد 25 ہزار روپے ماہانہ سے زیادہ نہیں ہوتیں ۔ بعض علاقوں

ماهنامه الشريعه — ۲۲ — نومبر ۲۰۲۵ء

میں اس سے بھی کم ۔ اس صور تحال میں فارغین کے لیے شادی، رہائش، علاج، یا بچوں کی تعلیم کے اخراجات برداشت کرناایک مسلسل جدو جہدین جاتا ہے۔

#### محدودروز گارکے مواقع

مدارس کے نصاب میں عصری مضامین کی عدم شمولیت فارغین کو دوسرے شعبوں میں مقابلہ کرنے کے قابل نہیں چھوڑتی۔ بینکنگ،معاشی مشیر، کارپوریٹ سیکٹر، پاسول سروس جیسے میدان ان کے لیے تقریبًا بند ہیں۔

#### ياجي تفاوت

معاشر تی سطح پر بھی مدارس کے فارغ اتحصیل علاء کو کمتر نظر سے دکیجاجاتا ہے۔عام معاشرہ کو تو چھوڑ یے خود مسلم ساخ میں جدید تعلیم یافتہ طبقہ فارغینِ مدارس کے علمی سرمامید کی قدر نہیں کرتا،اور انہیں "غیر مفید "مجھتا ہے۔اس ذہنی فاصلے نے بھی ان کی معاشی حیثیت کو مزید کمزور کیا ہے۔

#### تنظيمي واداره حباتي غفلت

اکٹر دنی ادارے اپنے فارغین کے لیے Career Guidance یا Placement کا کوئی نظام نہیں رکھتے۔ نہ ہی کوئی ایسافنڈیا کیم ہے جو بے روز گار علماء کومعاشی سہارادے سکے۔

## معاشى بحران كى وجوہات

### نصاب تعليم كاجمود

مدارس کانصاب درسِ نظامی صدیوں پرانا ہے جس میں فقہ و نحوکی بھرمار توہے، رٹالگوایاجا تاہے، اس وجہ سے عربی زبان کو دسیوں سال پڑھتے رہنے کے باوجود زیادہ تر مدارس کے فارغین آج کی اچھی عربی لکھنے، بولنے اور سبحنے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ اس پر مشزاد سیاسیات، معاشیات، نفسیات، تاریخ، ساجیات اور جدید زبانوں کے علم کا فقد ان ہے۔ درس نظامی کی تاریخ دیکھیں تو پہلے بید درس بہت متحرک اور فعال تھا۔ خود دارالعلوم دیو بند میں باقاعدہ طب پڑھائی جاتی تھی 9۔ قدیم قائی لوگوں میں بہت سے اطباء اور حکیم ملتے ہیں۔ ان سب نے بہیں طب پڑھی تھی۔ اس کے علاوہ دارالعلوم میں دارالصائع بھی قائم کیا گیا تھاجس کی تفصیل تاریخ دارالعلوم از محبوب رضوی ص ۱۳ میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ بعد میں اس پہلومیں زبر دست زوال آیا اور درس نظامی خود ایک جامد اور غیر مفید شیخ تعلیم بن کررہ گیا۔

#### نظامِ فنڈنگ کی کمزوری

مدارس عوامی عطیات وصد قات پر چلتے ہیں۔اس غیر متحکم نظام کے باعث وہ اپنے اساتذہ اور عملے کو معقول اجرت دینے سے قاصر رہتے ہیں۔

### ذ ہنی اور فکری تنہائی

مدارس نے خود کومعاشرے کے عمومی دھارے سے الگ کررکھا ہے۔اس علیحد گی نے ان کے طلبہ کوعملی زندگی کی مشکلات کے لیے غیر تیار رکھا ہے۔

#### رياستى عدم توجه

میں مدارس کو قومی ترقی کے منصوبوں میں شامل نہیں کرتیں۔ نتیجاً مدارس کے فارغین کے لیے روزگار کے سرکاری مواقع ناپید ہیں۔ اس وجہ سے خاص طور پر ہندوستان میں فارغین مدارس کوبڑے معاثی چیانجوں کاسامنا ہے۔ بنگادیش اور پاکستان میں غالبًا صورتِ حال کچھ بہتر ہو۔ اس کی ایک وجہ اہل مدارس اور ملی قیادت کی عمومی زود حسی ہے، وہ گور نمنٹ سے کوئی مراعات لینے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ کیونکہ اس طرح سے ان کے نزدیک حکومت مدارس کے معاملات میں دخیل ہوجائے گی اور ان کے نصاب و نظام میں مداخلت کرے گی۔ اس لیے حکومتِ ہندنے ابھی تک جینے محاملات میں دخیل ہوجائے گی اور ان کے نصاب و نظام میں مداخلت کرے گی۔ اس لیے حکومتِ ہندنے ابھی تک جینے کھی مرکزی یاریاتی مدرسہ بورڈ بنائے ان کی ملت کی طرف سے شدید مزاحمت ہوئی۔ اس کے باوجود چھوٹے مدارس کی ایک معتدبہ تعداد ان سرکاری مدرسہ بورڈوں سے جڑگئی ہے اور سرکاری مراعات سے فائدہ اٹھار ہی ہے۔ البتد ان میں تعلیمی معیار یقیناً بہت سطحی ہے۔

### مكنه حل اور تحاويز

## نصاب تعليم ميں اصلاح

جدید تعکیم (انگلش، کمپیوٹر، سیاسیات، اکنامکس، سوشیالوجی) کو دنی تعلیم کے ساتھ شامل کیا جائے۔ آج دارالعلوم دیو بند، دارالعلوم ندوۃ العلماء لکھنؤ، جامعۃ الفلاح و مدرسۃ الاصلاح، جامعہ سلفیہ و جامعہ اشرفیہ مبار کپور اور جامعۃ البدا میہ وغیرہ نے ان میں سے بعض مضامین کوکسی نہ کسی حد تک اپنے نصابوں میں جگہ دے دی ہے۔ لیکن ان بڑے اداروں کی خیرہ نے ان میں ایسی ایسی ایسی ایسی کرنا ہاتی ہے۔ فارغ علماء کو عصری دنیا کے تفاضوں سے ہم آ ہنگ کیا جائے تاکہ وہ میدان عمل میں باعزت طور پر داخل ہو سکیں۔

#### تربيتي ويبيثيه ورانه كورسز

فارغین کے لیے ایک یا دوسالہ Skill Development کور سز متعارف کرائے جائیں جیسے: ترجمہ وتفسیر، میڈیا ورک، صحافت، تذریس، اور آن لائن فتوکی سروسز۔

### مالياتي تعاون ومائنكر وفنانس

ز کوۃ ووقف فنڈز کے ذریعے علماء کے لیے چھوٹے کاروباریااسٹارٹ اَلیس کے مواقع پیدا کیے جائیں۔ "علماء ویلفیئر فنڈ" کے تحت ان کے لیے بلاسود قرضے فراہم کیے جائیں۔

#### اداره جاتی سطح پراقدامات

- بڑے مدارس اپنے فارغین کے لیے Alumni Networks بنائیں جو ایک دوسرے کوروزگار اور مواقع فراہم کریں۔اس کے لیے رابطة المدارس الاسلامیہ، جمیعة علماء ہند کی جعیة اسکولنگ آسکیم اور بعض اور دوسری جماعتوں کی کوششیں کافی نہیں ہیں۔
- مدارس کو"دینی و عصری" ماڈل پراپ گریڈ کیاجائے۔ جیسا کہ بنگلہ دیش کے بعض مدارس نے اس کاتجربہ کیا ہے اور ہندوستان میں کیرالا کے مدارس کررہے ہیں مثلاً جامعہ الثقافہ السنیہ ، جامعہ اسلامیہ ملا پورم اور دارالہدی اسلامک یو نیورسٹی کیرالہ۔ اور وہ تجربہ اچھا ثابت ہوا ہے۔ جامعہ دارالہدی جو جہلے ایک مدرسہ تھا، نے اپنے آپ کوالک منی یو نیورسٹی میں ڈھال دیا ہے جس میں اپنے کور اسلامی اور عربی علوم کو باتی رکھتے ہوئے بی اے تک نئے علوم کی فیکلٹیاں قائم کر دی ہیں۔ اور وہاں سے فارغ ہوکر طلبہ اب مختلف عام یو نیورسٹیوں سے ایم اے اور پی آپ ڈی کررہے ہیں۔ راقم نے کئی سال پہلے اس پر ایک انگریزی مضمون لکھا تھا جو مسلم مرر میں شایع ہوا تھا کہ اس تجربہ کو شالی ہند کے اس تجربہ کو شالی ہند کے بڑے مدارس دارالعلوم دیو بند، دارالعلوم ندوۃ العلماء کھنوئ جامعۃ الفلاح و مدرسۃ الاصلاح ، جامعہ سلفیہ و جامعہ اشرفیہ مبارکپور اور جامعۃ الہدایہ جے پور بھی اپنا سکتے ہیں۔ جامعۃ الفلاح و مدرسۃ الاصلاح ، جامعہ سلفیہ و جامعہ اشرفیہ مبارکپور اور جامعۃ الہدایہ جے پور بھی اپنا سکتے ہیں۔ ان کے پاس اس کے لیے زمین بھی ہے اور مالی وسائل بھی ، بس قوتِ ارادہ کی کمی ہے۔

### زهنی وساجی تندیلی

علاء کوخود بھی پیشہ ورانہ کام کوعیب سیحنے کی ذہنیت بدلنی ہوگی۔ انہیں ہیداحساس پیداکرنا ہو گاکہ خدمتِ دین صرف مدرسے یامسجد میں نہیں، بلکہ میڈیا، علمی و تحقیقی اور ساجی میدانوں میں بھی ممکن ہے۔ مدرسہ فارغین کامعاشی بحران صرف ان کاذاتی مسکلہ نہیں بلکہ ایک تومی وفکری چیلنج ہے۔ اگر مدارس اصلاحِ نصاب، تربیت، اور مالیاتی منصوبہ بندی کی ست میں قدم نہیں اٹھاتے تو آنے والے وقت میں بیہ طبقہ علمی و قار کے باوجود معاشی غلامی کاشکار ہوجائے گا۔اسلامی معاشرت کی تعمیر میں علماء کا کردار کلیدی ہے،اس لیے ان کی معاشی آزادی اور و قار کی بحالی دراصل امت کے فکری احیاء کی بنیاد ہے۔

## فارغین مدارس کے لیے برج کورس کے فوائد

مدارسِ اسلامیہ نے صدیوں سے امتِ مسلمہ کے علمی و دنی تشخص کو محفوظ رکھا ہے۔ تاہم آج کے جدید دور میں جہاں سائنس، ٹیکنالوجی، سوشل سائنسز، اور لسانیات جیسے مضامین کی اہمیت بڑھ گئ ہے، وہاں مدارس کے فارغ التحصیل طلبہ کو عصری میدانوں میں قدم رکھنے کے لیے ایک پل کی ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ اسی مقصد کے لیے "برج کورس" (Bridge Course) کا تصور سامنے آیا، لیمنی ایک ایسا تربیتی و تعلیم پروگرام جو دنی تعلیم اور عصری علوم کے در میان رابطہ کا کام کرے۔

#### برج کورس کے بنیادی اہداف

- ا. مدرسه اور یو نیورسٹی کے تعلیمی نظاموں کے در میان فاصلہ کم کرنا۔
- ان فارغین مدارس کوعصری زبانون (انگریزی، ہندی وغیره) میں مہارت دینا۔
  - س. کمپیوٹر، ابلاغیات، اور سوشل میڈیا کے استعال کی عملی تربیت فراہم کرنا۔
- سم. فارغین کواعلی تعلیم (بی اے ، بی ایو ایم ایس ، ایل ایل بی ، ایم اے ، بی ایچ ڈی ) میں داخلے کے قابل بنانا۔
  - پیشہ ورانہ میدان میں داخل ہونے کے لیے اعتاد اور فکری وسعت پیدا کرنا۔

### علمي وفكري فوائد

- علمی وسعت: برج کورس فارغین کو جدید علوم جیسے سوشیالو جی، پولیٹیکل سائنس، اکنامکس، اور تاریخ سے روشناس کراتا ہے، جس سے اُن کی سوچ محدود نہیں رہتی بلکہ ہمہ گیر بنتی ہے۔
- ۲. مختیقی شعور: تحقیق کے اصول، ریفرنس لکھنے کا طریقہ، اور جدیدعلمی اصطلاحات کی سمجھ پیدا ہوتی ہے، جو آگے
   چل کر یو نیورسٹی یاریسر چ کیریئر میں بہت مد د گار ثابت ہوتی ہے۔
- س. زبان وبیان کی بہتری: انگریزی، ہندی اور اردو تحریر و تقریر دونوں میں بہتری آتی ہے، جس سے طلبہ علمی و صحافتی دنیا میں اعتباد کے ساتھ اظہار کر سکتے ہیں۔

#### معاشى ويبيثه ورانه فوائد

- ا. روز گار کے شے مواقع برج کورس مکمل کرنے والے طلبہ مختلف پیشوں میں جاسکتے ہیں، جیسے:
  - تقانون وو كالت
  - ترجمه وتحقیق (خاص کرفارن لینگو یجز فرنچ،اسیانوی، چائنیز وغیره میں)
    - میڈیا، صحافت، اور تذریس
    - این جی اوز اور ساجی ادارے
    - بین الاقوامی ادارول میں مذہبی و ثقافتی مشیر بن سکتے ہیں۔
- اے آئی (AI) یا مصنوعی ذہانت نے بھی بہت سے مواقع پیدا کر دیے ہیں، ان سے استفادہ کی ضرورت ہے۔
- ۲. خودروزگاری کار جمان: فارغین کوفری لانسنگ، آن لائن تدریس، اور تحریری و تحقیقی کامول کے ذریعے خود
   کفیل بننے کاموقع ملتا ہے۔
- س. اعتاد اور پیشکش کی صلاحیت: کورس کے دوران سیمینارز، پریزنشیشنز اور مکالماتی سیشنز طلبه میں اعتاد،
   قیادت، اور پیلک اسپیکنگ کی صلاحیت پیداکرتے ہیں۔

#### ساجي وفكرى انضام

- ا. بین المذاہب وبین الثقافتی مکالمہ:برج کورس طلبہ کو مختلف معاشرتی اور فکری گروہوں کے ساتھ مکالمہ کرنے کی تربیت دیتاہے تاکہ وہ تعصب سے مالا ترہوکر مؤثرانداز میں اسلام کا پیغام پیش کرسکیں۔
- توم و ملت کی رہنمائی: فارغینِ مدارس میں جدید دنیا کے مسائل جیسے معیشت، سیاست، ماحولیاتی بحران، اور ساجیات کے بارے میں شعور بیدار کیاجا تا ہے تاکہ وہ صرف مساجد کے نہیں بلکہ معاشرت کے بھی رہنما بن سکیں ۔
- سل. تعلیم نظام میں شمولیت: برج کورس کے بعد فارغین آسانی سے اوپن بونیور سٹیوں یاعام بونیور سٹیوں میں داخلہ لے سکتے ہیں (جیسے IGNOU، Jamia Millia Islamia، AMU، مولانا آزاد قومی اردو بونیورسٹی وغیرہ)۔

#### مثاليس اور كامياب ماڈلز

برج کورس کی سب سے بڑی مثال علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی نے پیش کی جہاں یہ کورس سنہ 2013ء میں اس وقت کے وائس چانسلرضم برالدین شاہ کی سر پرستی اور پروفیسر راشد شاز کی رہنمائی میں شروع ہوا تھا اور اب تک اس نے کوئی دس پیج فارغ کر دیے ہیں۔اور اس کے فار غین انگریزی،لا، سوشل سائنسز کے علاوہ فارن لینگو یجز میں بھی گئے ہیں 11۔

اس کے بعد جامعہ ملیہ اسلامیہ (Jamia Millia Islamia) نے مدرسہ فارغ اتحصیل طلبہ کے لیے "بیسک برج کورس" کا آغاز کیا، جس سے ہرسال سینکڑوں طلبہ یو نیورسٹی کے مختلف شعبول میں داخلہ لیتے ہیں۔ اور مولانا آزادار دو قومی یو نیورسٹی، حیدرآباد میں بھی ایسے کورسز کا میابی سے چل رہے ہیں جن میں ذریعۂ تعلیم بھی اردوہے۔

مدرسہ فارغ انتحصیل طلبہ کے لیے برج کورس دراصل ایک علمی وفکری انقلاب کا دروازہ ہے۔ یہ کورس آنہیں ماضی کی روایت فضاسے نکال کر جدید دنیا کے تفاضوں سے ہم آہنگ کرتا ہے۔ یوں وہ صرف عالم دین نہیں بلکہ فکر و ساجی ترقی و تعلیم کے جدید نمائندے بن کرا بھرتے ہیں جوامت کی فکری و معاثثی تعمیر میں مؤثر کر دار اواکر سکتے ہیں۔

## فارغين مدرسه کے ليے لائحه عمل

میہ جنتی معروضات پیش کی گئی ہیں ان کا انطباق کیے ہوگا میہ ایک نہایت اہم اور دور اندیثانہ سوال ہے۔کیونکہ آج کے دور میں مدارس کے فارغ انتصیل طلبہ (Madrasa Passouts)امتِ مسلمہ ہی نہیں بلکہ بوری انسانیت کے لیے ایک قیمتی سرمایہ بن سکتے ہیں،اگر اُن کی صلاحیتوں کوضیح سمت میں ترقی دی جائے۔ذیل میں ایک جامع،عملی اور دورِ جدید کے تقاضوں کے مطابق تفصیلی خاکہ پیش کیا جارہاہے۔

#### ا پنی شاخت کو مسجد سے آگے بڑھانا

مدارس کا بنیادی مقصد علا، خطبا اور ائمہ، دین کے معلم اور مدرس تیار کرنا تھا، جو آج بھی نہایت اہم ہے۔لیکن آج کے زمانے میں فارغین مدارس کواپنی خدمت کے دائرے کو وسعت دینی چاہیے:

روحانی واخلاقی مشیر (Counsellor) بن کر نوجوان نسل کو ذہنی واخلاقی راہنمائی دیں۔ آج عملاً بہت سے علماء اپنے بوٹیوب چینیلوں کے ذریعہ یہ کام کررہے ہیں خاص طور پر مغربی معاشروں میں۔ جبکہ برصغیر کے علماء لوٹیو پرز کے مضامین اور مواد بہت نگ نظری اور محد ودافق لیے ہوئے ہوتے ہیں اور وہ زیادہ ترفروی مسائل پر گفتگو کرتے ہیں۔ اگران کی اپروچ امتی ہواور بین الاقوامی ہوتواس سے وہ اپنے سانے اور معاشرہ کے لیے زیادہ مفیدین سکیں گے۔

#### ماہنامہالشریعہ ۔۔۔۔ ۲۷ ۔۔۔۔ نومبر ۲۰۲۵ء

- ساجی صلح اور ثالث بن کر کمیونٹی کے جھگڑے انصاف سے حل کریں۔
- اخلاقی رہنمااور اثرانگیز شخصیت بن کرسوشل میڈیا پر دین کی خوبصورت تصویر پیش کریں۔

لیعنی "میں صرف تفییر پڑھاتا ہوں"، "میں صرف فقہ پڑھاتا ہوں" یا "صرف حدیث پڑھاتا ہوں" کے بجائے "میں تفسیر، حدیث یافقہ کے ذریعے انسانیت کی خدمت کرتا ہوں" کا طمخ نظر اپنائیں۔

## عصري علوم اور جديد مهار تون كاحصول

دین کے ساتھ ونیاکی زبان بھی آنی چاہیے۔اس کے لیے ضروری ہے کہ فارغین:

- عالمی زبانیں سیکھیں: انگلش، عربی (لینی ماڈرن عربی)، ہندی یا فرنچ، جرمن، اسپانوی وغیرہ اور مقامی زبانیں بھی
  - ٠٠- کمپيوٹراور انٹرنيٺ کابنيادي استعال سيڪين جھيق، تحرير، ڏيجيڻل کميونيکيشن وغيره۔
- سوشیالو جی، سائیکالو جی اور ایجوکیشن جیسے مضامین کا مطالعہ کریں تاکہ انسان ، اس کی نفسیات اور معاشرے کی سیم
  - \* يلك اسبيكنگ اور كميونيكيشن اسكلز سيكھيں تاكه وہ مؤثر انداز ميں پيغام پہنچاسكيں۔ • پلېك اسبيكنگ اور كميونيكيشن اسكلز سيكھيں تاكه وہ مؤثر انداز ميں پيغام پہنچاسكيں۔

ایک ایساعالم جونوجوانوں کے لیے ذہنی صحت یا تعلیم پرورکشاپس کرے، وہی آج کامؤ ثردائی ہے۔

موجودہ دور میں برصغیر کے مسلمانوں نے درس نظامی اور ندوۃ العلماء یاسلنی مدارس کے منہاج درس کے پہلوبہ پہلو
ایک اور تجربہ مختلف او قات میں اور مختلف پیرالوں میں کیا۔ جو گرچہ بڑے تھوٹے پیانے پر ہوا گراس کے نتائج حیرت
انگیز طور پر بڑے مثبت نکلے ہیں۔ وہ یہ ہے کہ ابتداء میں عصری تعلیم دینے کے بعد ذہبین طلبہ و نوجوانوں کو دین کی اعلی
تعلیم دی جائے، عربی زبان کی بنیادی تعلیم اور قرآن و حدیث و فقہ وغیرہ کی تحقیق تعلیم۔ اس میدان میں کہیں تو بعض
اداروں اور جماعتوں نے یہ تجربہ کیا اور کہیں پر بعض طلبہ و نوجوان خود اپنے شوق سے اس تجربہ سے گذر کر جن لوگوں نے خدمتِ دین کو اپنا اور کہیں زیادہ کو بہتر طور پر دین کی خدمت انجام دی ہے۔ اس تجربہ
اور عصر حاضر کے تقاضوں کے پیش نظر انہوں نے کہیں زیادہ بہتر طور پر دین کی خدمت انجام دی ہے۔ اس تجربہ سے
مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ، ڈاکٹر نجات اللہ صدیقیؓ، ڈاکٹر عبدالحق انصاری، استاد جاویدا حمد غامدی، مولانا طارق جمیل، ڈاکٹر اسرار احد، جناب خالد مسعود مرحوم وشہزاد سلیم غیر ہم کی مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں کا۔

# فکرو شخقیق کے میدان میں جدت

مدارس کوعلم و تحقیق کے مراکز ہونا چاہیے، المیہ میہ ہے کہ ان کے اکثر فارغین اور طلبہ تقلید جامد کے دائرے سے باہر نہیں نکل پاتے۔ضرورت ہے کہ وہ:

- قديم متون كوجديد تناظر مين سمجھيں۔
- بين المذابب اوربين المسالك مكالمه (Interfaith and Intra-faith) كاسليقه سيكهيس
- تتحقیق وتحریر کے میدان میں آئیں ۔مضامین،بلاگزیاویڈیوز کے ذریعے عصری مسائل (ماحولیاتی بحران،ڈیجیٹل اخلاقیات،انسانی حقوق وغیرہ) پراسلامی زاد بیرنظر پیش کریں۔

امت کوایسے علماء کی ضرورت ہے جو "مسائلِ زمانہ" پر دنی بصیرت کے ساتھ بات کریں۔ آج کل مغرب میں ایسے بہت سے علماءاور پو ٹیوبرز موجود ہیں جواس بصیرت کے ساتھ اپنے سننے والوں کی رہنمائی کررہے ہیں۔ مثال کے طور پر شیخ حمزہ پوسف، شیخ یاسر قاضی، جاوید احمد غامدی اور استاد نعمان علی خال وغیرہ۔

### ساجي خدمت اورغملي اصلاح

ایمان کااصل مظهر خدمت ہے۔ مدرسہ فارغین ان کامول میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیں:

- غریب بچول کے لیے مفت ٹیوش یا خواندگی مراکز قائم کریں۔
- ماحولیاتی مہمات (درخت لگانا،صفائیمهم، پانی بچاؤ) کودی جذبے سے حلائیں۔
- فلاحی اداروں کے ساتھ مل کر تعلیم ، صحت ، اور معاثی مدد کے منصوبے شروع کریں۔
  - خواتین اور نوجوانول کے لیے اخلاقی و تعلیمی آگاہی پروگرامز چلائیں۔

جب لوگ علماء کو ساج کی بھلائی کے لیے متحرک دیکھیں گے تو دین پران کا اعتاد بڑھے گا۔

# عالمي فهم اوربين المذاهب مهم آهنگي

دنياايك عالمي گاؤل بن چكى ہے، لېذامفتيان وعلاء اور نئے فارغين كوچا ہيے كه وه:

- بین المذاہب مکالمے میں حصہ لیں اور اسلام کی امن وانصاف کی تعلیمات کوعام کریں۔
  - دیگرمذاہب ونظریات کے لوگوں کے ساتھ انسانی بنیادوں پر تعاون کریں۔
- اسلامی اخلاقیات کوالی زبان میں پیش کریں جو عالمگیر ہو۔ جس میں محبت، انصاف، اور ماحولیات جیسے پہلو شامل ہوں۔

اورعالم دین کو"اسلامی امن کاسفیر"بناچاہیے،نه که صرف مناظرے کاماہر۔

## معاشی خود مختاری اور کاروباری شعور

علماء کی خدمت کادائرہ جھی پھیل سکتا ہے جبوہ معاثی طور پر خود مختار ہوں۔اس کے لیے:

- کاروبار اور انٹر پرینیور شپ کی بنیادی تعلیم حاصل کریں۔ بڑے مدارس اس کے لیے پچھ ماڈل قائم کر سکتے ہیں۔
  - اسلامی الیات(Islamic Finance) کے اصول سیکھ کرمائیکر و بزنسز کی راہ دکھائیں ۔
    - آن لائن تدریس، ترجمه، تحریریامشاورت کے ذریع آمدنی کے ذرائع پیداکریں۔
  - ڈیجیٹل پلیٹ فار مز( ایوٹیوب، ایوڈ کاسٹ، بلاگ) کے ذریعے علمی ودعوتی خدمات انجام دیں۔

خود کفیل عالم زیادہ بااعتماد اور آزاد ہوتا ہے۔ اور مصنوعی ذہانت سے استفادہ کے ذریعہ آج کے علماء خود کفیل بن سکتے

بيں۔

# سيرتِ نبوي ہے عملی رہنمائی

نبی اکرم مَنَّالِیْنِیْ صرف مذہبی رہنمانہیں بلکہ معلم مصلح، سیاستدان، تاجر، اور انسان دوست بھی تھے 17۔ فارغین مدارس کوچاہیے کہاسی ہمدگیرسیرت کواپناماڈل بنائیں۔

# عملی منصوبے جنہیں مدارس کے فارغین شروع کرسکتے ہیں

- ا. کمیونی اسٹری سرکلز: نوجوانوں کے لیے دین وعصری علوم پر گفتگو۔
  - ۲. سائنس وایمان فور مز: قرآن وسائنس کے ربط پر مباحث۔
  - س. ويجييل وعوقى بليك فارم: شارك ويديوز، بود كاسس، بلاكز
- ۴. اسلامی اخلاقیات پرسیمینارز: شینالوجی، انسانی حقوق، ماحولیات جیسے موضوعات پر
- انسانی فلاح کے منصوبے: تعلیم، صحت یا قدرتی آفات کے موقع پر امدادی سرگرمیاں۔

# ذہنیت کی تبدیلی —"فارغ انتحصیل"سے "تبدیلی لانے والا"

سب سے بڑی تبدیلی سوچ میں لانے کی ضرورت ہے: "میں نے تعلیم مکمل کرلی" کے بجائے "میں معاشرے میں علم واخلاق سے انقلاب لانے جارہا ہوں" کا شعور پیدا ہو۔

# اكيسوس صدى كامثالي عالم

ایساعالم دین جو: قرآن وسنت کاعمین فہم رکھتا ہو۔ دنیااور زمانے کی نبض پہچانتا ہو۔ مصنوعی ذبانت اور کمیونیکیشن ٹولز کی جانکاری رکھتا ہو۔ نرمی، محبت، اور بصیرت سے بات کرتا ہو۔ عدل و خیر کے لیے کام کرتا ہو۔ اپنی زندگی سے دوسروں کوامید دیتا ہو۔ فرقہ وارانہ اور محد و دسوج سے او پراٹھ گیا ہو۔

#### خلاصه

مدرسہ کے فارغین کے معاشی مسائل کاحل محض نوکری یا مالی امدادسے نہیں نکل سکتا، بلکہ اس کے لیے خود اٹلِ مدارس کوسوچ کے ایک نئے زاویے سے کام لینا ہوگا۔ آج کے زمانے میں معیشت تیزی سے بدل رہی ہے۔ٹیکنالوجی، میٹیٹل اکانومی، اسٹارٹ آپس، فری لانسنگ، اور ساجی کاروبار جیسے نئے میدان سامنے آچکے ہیں۔اگر مدرسہ کے فارغین اپنی علمی اور فکری قوت کو ان جدید میدانوں سے جوڑلیس تووہ نہ صرف اپنے لیے روزگار کے نئے مواقع پیدا کرسکتے ہیں۔ بلکہ امت کے لیے بھی فائدہ مند ثابت ہوسکتے ہیں۔

اہلِ مدارس کو چاہیے کہ وہ محض روایت تدریسی یا خطابت کے دائرے میں محدود ندر ہیں۔ انہیں چاہیے کہ وہ اختراع (
Innovation) کا راستہ اختیار کریں بعنی اپنے علم دین کو عصرِ حاضر کی ضروریات کے ساتھ جوڑنے کی کوشش کریں۔ مثال
کے طور پر اسلامی تعلیمات پر مبنی جدید آن لائن پلیٹ فارم بنائے جائیں جو نوجوان نسل کو دین سے جوڑیں۔ اسلامی فنانس، حلال بزنس، اور ایتھیکل انویسٹمنٹ جیسے موضوعات پر ریسرج سینٹرز قائم کریں۔

نے فارغین اکیسویں صدی کے مثالی عالم بننے کی کوشش کریں۔ فارغینِ مدارس نبی سَکَا ﷺ کی ہمہ گیرسیرت کواپناماڈل بنائیں۔وہ خود کفیل عالم اور بوں بااعتماد اور آزاد ہونے کی کوشش کریں۔ دنیاایک عالمی گاؤں بن چکی ہے۔

نے فارغین کو چاہیے کہ وہ بین المذاہب مکالمے میں حصہ لیس اور اسلام کی امن وانصاف کی تعلیمات کوعام کریں۔ نیز دیگر مذاہب ونظریات کے لوگوں کے ساتھ انسانی بنیادوں پر تعاون کریں۔

وه عالمی زبانیں سیکھیں: انگاش، عربی (ماڈرن عربی)، ہندی یافرنچ، جرمن، اسپانوی وغیرہ اور مقامی زبانیں بھی۔ وہ کمپیوٹر اور انٹرنیٹ کا بنیادی استعال سیکھیں: تحقیق، تحریر، ڈیجیٹل کمیونیکیشن، مصنوعی ذبانت سے کام لینا وغیرہ۔ اس طرح سوشیالو جی، سائیکالو جی اور ابجوکیشن جیسے مضامین کا مطالعہ کریں تاکہ انسان اور معاشرے کی سمجھ پیدا ہو۔ انہیں بہ احساس پیدا کرنا ہوگا کہ خدمتِ دین صرف مدرسے یا مسجد میں نہیں، بلکہ میڈیا، علمی و تحقیقی اور ساجی میدانوں میں بھی ممکن سر

### حواشي

- 1. وارث مظهری، مدارس کاآغاز وار نقااوران کی معنویت مشموله ہے ایس راجپوت، ہندوستان میں مسلمانوں کی تعلیم (Education of Indian Muslims) (ترجمه غطریف شهباز ندوی شایع شده قومی کونسل) ص 149
- 2. مظفر عالم ، جدید دور میں مدرسوں کی معنویت ایشاً مشمولہ ہے ایس راجپوت ، ہندوستان میں مسلمانوں کی تعلیم ، (Education of Indian Muslims)صفحہ 187
  - 3. ملاحظه ہومحبوب رضوی، تاریخ دارالعلوم دیو بند شایع کردہ المیزان لاہور اشاعت 2005ء
- 4. مولانااشرف علی تھانوی کی خدمات کے لیے دیکھیں: عبدالماجد دریابادی ، حکیم الامت نقوش و تاثرات ایم شمس الدین تاجران کتب مسلم مسجد لاہور
- مولانا ابوالکلام آزاد کی خدمات کے لیے دیکھیے: غطریف شہباز ندوی ، عالم اسلام کے مشاہیر شایع کردہ
   فاؤنڈیش فار اسلامک اسٹڈیزنی و ، بلی طبع مارچ 2014 ص 276
- 6. وارث مظہری؛ مدارس کا آغاز وار تقااور ان کی معنویت مشمولہ ہے ایس راجپوت، ہندوستان میں مسلمانوں کی تعلیم صفحہ 175–174
- 7. دیکھیے غطریف شہباز ندوی، سرسید کے تعلیمی و تہذیبی افکار شایع شدہ فاوئڈیشن فار اسلامک اسٹڈیز نئی دہلی اشاعت 2023
- 8. تفصیل کے لیے ملاحظہ ہوشاہ عمران حسن ،اوراق حیات (مولاناو حیدالدین خان کی تحریروں پرمشمل سوائح حیات )رہبر سروس نئی دہلی۔
  - 9. ديكهي محبوب رضوى، تاريخ دارالعلوم ديوبند، الميزان لامورص ١٨٨
- Could Darul Huda Islamic University be a model for .10 other big Madrasas in India? https://muslimmirror.com/could-darul/huda-islamic-university-be-a-model-for-other-big-madrasas-in-india
- 11. اس کی مفصل رپورٹ کے لیے دیکھیے: دستک، مرتب غطریف شہباز ندوی شایع کر دہ مرکز فروغ تعلیم و ثقافت مسلمانان ہندعلی گڑھ مسلم یونیور سٹی علی گڑھ)
- Ismail Raji al-Faruqi, Islam and Other Faiths (Islamic Foundation, .12

- .1998)
- 13. محمد ارشد، ہندوستان میں صوفی خانقامیں اور جدید تعلیم، مشمولہ ہے ایس راجیوت، (Education of) محمد ارشد، ہندوستان میں مسلمانوں کی تعلیم، ترجمہ غطریف شہباز ندوی شالع شدہ قومی کونسل ص 397)
- 14. بین المذاہب اور بین المسالک مذاکرات کاموضوع آج نہ صرف علمی سطح پر دنیا بھر میں پڑھاپڑھایاجا تا ہے اور بونیورسٹیوں میں اس پر کورس کیے جاتے ہیں بلکہ عملی سطح پر بھی مختلف الخیال انسانوں کے در میان ہم آہنگی پیداکرنے میں اس کا بڑارول ہے۔
- 15. ملاحظہ ہوراقم کا مقالہ ، اسلامی تہذیب مذاکرات کی دائی ہے۔ مطالعات ، انسٹی ٹیوٹ آف آ بحیکٹو اسٹڈیز نئ دہلی جلدششم (مشتر کہ شارہ برہنداسلامی تہذیب و ثقافت ص 75)
  - 16. ملاحظه هواشراق اردوامريكه شاره تتمبر 2025
- 77. دیکھیے سیرت کی کتابیں، خاص کر عظر ریف شہباز ندوی، محمد شکانی آیائی سب کے لیے (انگریزی کتاب: Follow سازی کتاب Me God Will Love You: by Hamid Muhsin کااردو ترجمہ شایع کردہ مکتبہ قاسم العلوم اردو بازار لاہور پاکستان)



اسلامی ثقافت و تہذیب اسلامی معاشرت کے وہ جزولانیفک ہیں جوعالم انسانیت میں انسانی فطرت و طبیعت کے تقاضول کے حسین امتزاج ہیں۔ جہاں بھر میں اس وقت کئی تہذیبیں متعارف و آباد ہیں جو بڑع خود ترقی یافتہ ہیں۔ لیکن ان کی ظاہری ترقی و ترویج کے باوجود ان میں ایسے مہلک عناصر موجود ہیں جونہ صرف اطراف عالم میں ان کی بدنامی کا سبب بنتے ہیں بلکہ انہی بنیادوں پر یہ نام نہاد تہذیبیں انسانی فطرت و جبلت کے بھی خلاف ہیں۔ اور یہی وجہ ہے کہ ان تہذیبوں کے سکان وعلم بردار شعوری یالا شعوری طور پر ان عناصر کا شکار ہونے کی وجہ سے فطرت انسانی کی مخالف سمت پررواں رہے ہیں اور وہ اس بے راہ روی کو دور جدید کا تقاضہ قرار دیتے ہیں۔

مغربی تہذیب اس وقت اپنے غلبے اور عروج کے زمزے گار ہی ہے لیکن بیہ حقیقت اظہر من الشمس ہے کہ ان کی تہذیب انسانی فطرت کا امتزاج نہیں بلکہ انسانی خواہشات کا شاہ کار ہے۔ وہال مذہب وخدا پر ستی سے بے زار نفس پر ستی کے وہ چورا ہے موجود ہیں جہاں سے مرد و زن اپنی خواہشات کے طبلے بجاتے ہوئے انسانی معاشرت میں چاروں اور پھیلتے جاتے ہیں اور وہاں مذہب پسندوں کی آزادانہ خدا پر ستی کوسامان طنزو مزاح بنایاجا تا ہے۔

اگر ہندو تہذیب پر نظر ڈالی جائے تو وہاں خدائے برتر وبالا کے سوامتعدّ دمعبودانِ باطلہ کی پرتنش کے روان پر مذہبی لیبل چیپاں ہے اور بدعات و خرافات کی وہ شاہر اہیں متعارف ہیں جن کی وسعتیں فطرت انسانی کی مخالف سمت پر دور تک پھیلی ہوئی ہیں۔ ذات پات کے نظام نے اتحاد انسانیت کا شیرازہ بکھر کے اسے مختلف ذاتوں میں تقسیم کیا ہواہے۔

یہودی تہذیب تو مظلوم انسانیت کے خون سے سینجی ہوئی وہ تہذیب ہے جس کے بارے میں تاریخ انسانیت کی شہادت سے کہ اس تہذیب نے مذہبی انتہاء پسندی اور قومیت پرستی کے لیے انسانیت کوتہہ تیخ کیا ہے۔ جناب موکل و عزیز علیہم السلام کے نظریہ توحیدسے یوں انحراف کیا کہ اپنے پیشواؤں کو ہی ابنیت خدا کا درجہ دے دیا جو حقیقت میں ان

کی تعظیم نہیں بلکہ مذہبی لبادے میں بدترین توہین ہے۔

اور پھر عیسائی تہذیب بھی اپنی اخوات تہذیبوں سے پیچھے نہ رہ سکی۔اس نے بھی نسل پرستی کا وہ بازار گرم کیا جو خود ان کے لیے مہلک ثابت ہوا۔الف ثانی کے اواخر میں نوآبادیاتی نظاموں کے قیام کے دوران دیگر ادیان واقوام پرظلم و تعدی پر مبنی قائم کر دہ تسلط بھی تاریخ کاسیاہ ترین باب ہے۔عبادت گاہوں اور کلیساؤں میں نفس پرستی کا مداواملنا اور مذہبی پیشواؤں کی خداکار یوں میں مداخلت بھی کسی سے مخفی نہیں۔

دوسری جانب تہذیب اسلام کا جائزہ لیجے جہاں اگرچہ فرقہ واریت کا عضر بظاہر ایک مہلک عضر ہے لیکن وہیں سے
بات بھی مخفی نہیں کہ اس فرقہ واریت کی اصولیات متحد ہیں اور انہی متحدہ اصولیات اور حقائق تک پہنچنے کے لیے ان کی
تعبیر وتشریح میں مختلف شخصیات وگروہوں کا باہمی اختلاف پیدا ہوا۔ یہی وجہ ہے کہ اسے "اختلاف العلماء رحمة"
کہا گیا اور اختلاف کا بدرخ ہر دور میں ممدوح رہا ہے اور فطرت انسانی اس کی متقاضی بھی ہے۔ اور یہی اختلاف اتباع
فدہ ہیت کی دلیل بھی ہے کہ ایک شخص دوسرے سے بڑھ کر مذہب کا پیرو کار بننا چاہتا ہے۔ ہاں! یہ بات بجاہے کہ فرو تی
اختلافات کورواج دے کر انہیں مذہبیت کا درجہ دینا غلط ہے۔ ماسوائے اس عضر کے اسلامی تہذیب میں اسلامی اصولوں
اور تعلیم و تربیت کا رواج اس کی امتیازیت کو دوبالاکر تاہے۔

یبال فن و ثقافت اور فقہ و شریعت بھی حیات انسانی کو صحیح نہج پر گزار نے کے لیے بنیادی رہنمائی فراہم کرتی ہیں۔ اور اسلام کا امتیازی نظام عدالت و معیشت بھی اسلامی تہذیب کے وہ عناصر ہیں جنہوں نے امیر و غریب، حکمران و گداگر کی تفریق کوختم کرکے انسانیت کو ایک ہی قالب میں یکجان ہونے کا تصور دیا۔ اور اسی پر مزید انفاق و اتحاد کا تصور اسلامی تہذیب کا وہ فظیم عضر ہے جس نے انسانیت کی انفرادیت کا لحاظ رکھنے کے ساتھ ساتھ اجتماعیت کے فروغ کی وہ مثالیں پیش کیں جو کوئی اور تہذیب نہ کر سکی۔ اس کی بنیاد "انسا المؤمنون اخوة" اور "المسلم أخ المسلم" جیسے عظیم ارشادات ربانی و پینیمبری ہیں اور اس کا نتیجہ ہے۔

ایک ہی صف میں کھڑے ہو گئے محمود و ایاز نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز

یہاں خواتین کو مختلف حیثیتوں کے ساتھ وہ حقوق مہیا کیے گئے جو تاریخ عالم میں آج تک کہیں مہیا نہ ہوئے۔ جنہوں نے عورت کوسامانِ تلذذو خواہش قرار دینے کے بجائے کہیں ثقف جنت در جہ دیاتو کہیں اس کی پرورش باپ کے لیے ذریعہ نجات تھہری اور کہیں اس کا تعاون واشتر اک ایک مرد کے کامیابیوں کاراز بنااور اسے جنتی حوروں کی سربراہی کامقام ملا۔



اسلام کے مطابق زندگی بسر کرنے کے لیے دین اسلام پر گہرے غور وفکر اور اس کے معانی و مفاہیم کی تہ در تہ پر توں
کا مطالعہ نہایت ضروری ہے۔لیکن یہ تفکیری و تدبیری عمل تقریبًا بے معنی ہوجاتا ہے اگر دنیا اور اس کے متعلقات دھیان
میں نہ رہیں۔ بچ تو یہ ہے کہ دنیا کی گہری تیکھی تفہیم کے بغیر دین کے منشائے حقیقی کی تحصیل تو دور کی بات ، اس کی مطلوب و
مقصود تنقیح بھی نہیں ہو پاتی۔ اس لیے عالم وہ نہیں جو مخصوص دنی علوم کا درک رکھتا ہواور اس بنیاد پر فضل و مرتبت کا
دعویدار ہو۔ فرد، معاشرہ، ثقافت، مسائل، وسائل، جذبات، نفسیات وغیرہ سینکڑوں دنیاوی امور ہیں جو انسانی زندگی کی
تھوس حقیقتیں ہیں۔ کوئی دین یا کسی دین کا کوئی عالم ان حقیقوں سے بے خبر ہے یا نصین خاطر میں نہیں لا تا تونہ اس دین کی
کوئی وقعت ہے اور نہ ہی اس کے عالم کی کوئی توقیر باتی رہ جاتی ہے۔

ہمارا معاشرہ دنی معاشرہ ہے لیکن ہمارے ہاں دین کی معروف ورائج تعبیر، زندگی کے مھوس زندہ مظاہر سے بالکل الگ تھلگ کھڑی ہے۔ روزہ مرہ امور، خاندانی مسائل، نیز متغیر معاشرتی تقاضے کچھ اور ہیں، اور دین کے عالموں کے غور و فکر اور تحریر و تقریر کے موضوعات کچھ اور۔ اس لیے ایک منافقانہ فضا ہے جس میں گزر بسر ہور ہی ہے۔ کہنے میں دکھانے میں دین، لیکن عملی طور پر بے دین۔ زندگی کی مھوس حقیقوں سے چوں کہ مفرنہیں اور دوسری طرف دین کالپکا بھی ہے، تو خواہی نخواہی تنی ان کرا پنے اعمال کو دین جواز دینا عام ہوگیا ہے۔ یہ طور طریقہ خود فریج ہے یانفیاتی تسکین۔

اس سنگین صورتِ حال کی بنیادی وجہ دنیاوی امور سے لاعلمی، کم علمی، یا معاملاتِ دنیوی کی غیر حقیقی غیر واقعی تفہیم ہے۔ ہم یہ سامنے کی بات سمجھ نہیں پارہے کہ ثمر آور دینی تعبیر، دنیا کی ناقدانہ درست تفہیم سے مشروط ہے۔ اس وجہ سے دین اصلاً غیر متعلق ہو گیا ہے اور اس کے اثرات کہیں دکھائی نہیں دیتے۔ اس کے برعکس وہ معاشرے جن پر بے دنی کا طیک لگا ہواہے، دنیاوی امور کے عادلانہ ناقدانہ تجزیے کی بدولت ایسے بیشتر فوائد سمیٹ رہے ہیں۔ " حرز: قرآنِ حکیم سے راہ یالی کے چند اسفار" — اس اعتبار سے لائق صد تحسین اور قابلِ توجہ ہے کہ اس میں دنی تفہیم کے ضمن میں قرآنی اساس کا پورا لحاظ کرتے ہوئے معاصرانہ مسائل کو دھیان میں رکھا گیا ہے۔ حرز کے بالاستیعاب مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ ڈاکٹر مطبع الرحمٰن سید نے رواروی میں لکھنے کے بجائے اپنے ارد گرد کے ماحول کو قرآئی آئینے میں دیکھنے اور پاک صاف کرنے کی جو مخلصانہ کوشش کی ہے ، اس میں وہ کا میاب ہوئے ہیں۔ ڈاکٹر مطبع کے ہال عمدہ زبان میں دیکھنے اور پاک صاف کرنے کی جو مخلصانہ کوشش کی ہے ، اس میں وہ کا میاب ہوئے ہیں۔ ڈاکٹر مطبع کے ہال عمدہ زبان و بیان تو ہے ہی، اس پر طرہ تحقیقی متانت اور اسلوب کی ندرت۔ موصوف نے نہایت خوبی سے نشان دہی کی ہے کہ عرفانِ دین کی مسافت طے کرنی ہویا معرفتِ اللی کے سفر پر روانہ ہونا ہو، راستہ بہر حال زمین اور زمین زادوں سے ہو کر گزر تا ہے۔ جس ذوق وشوق، صبر واستقامت اور محنت لگن سے اس کتاب کوآراستہ کیا گیا ہے اس کا اعتراف کرتے ہوئے اس قابلِ قدر وقعے صبح کاوش کو متاع مطبع قرار دینا مبالغہ نہ ہوگا۔



ينظم معهد الصفّة بكوجرانوالا خلال شهر رمضان المبارك، بعد صلاة الفجر يوميًا، محاضرات تحت عنوان "دورة هدى للناس" حول موضوعات متنوعة، يشارك فيها عدد كبير من الرجال والنساء، ويعبّر فيها علماء وأصحاب فكر من مختلف المدارس الفكرية عن آرائهم. وفي 28 أكتوبر، دُعيتُ لتقديم بعض الملاحظات تحت عنوان "حقوق الإنسان والتعاليم الإسلامية"، وأقدم هنا ملخص ما عرضته في تلك المناسبة.

بعد الحمد لله والثناء لم والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آلم وصحبم ومن والاه...

يُعد حقوق الإنسان موضوعًا مهمًا في عالم اليوم، وربما يكون الموضوع الأكثر طرحًا للنقاش، وهناك العديد من الجوانب المتعلقة بحقوق الإنسان في ضوء التعاليم الإسلامية التي يحتاج النقاش حولها. ولكن في هذا المجلس، أود أن أقدّم ملاحظات حول جانب واحد فقط، وهو: ما الفرق بين فلسفة حقوق الإنسان اليوم وفلسفة حقوق الإنسان الإسلامية؟

أما فيما يتعلق بحقوق الإنسان، فقد تطرق القرآن الكريم إلى العديد من جوانبه، ووضح رسول الله صلى الله عليه وسلم عشرات الجوانب المتعلقة به، ولكن هناك بعض الفروق الأساسية والمبدئية بين فلسفة حقوق الإنسان في العصر الحاضر وبين تعاليم القرآن والسنة في هذا الشأن، والتي من الضروري فهمها.

(1) الفرق الأول في هذا الصدد هو الاصطلاح؛ فالحقوق المتبادلة بين البشر، التي يُعبّر عنها في ما المراد الشريع منها في ما المراد الشريع منها من المراد الشريع المراد الشريع المراد الشريع المراد المراد

الفلسفة الحديثة بـ "حقوق الإنسان" أو "Human Rights"، قد ذكرها الإسلام تحت عنوان "حقوق العباد". فهناك نطاق واسع من التوجيهات والأحكام في القرآن الكريم والسنة النبوية فيما يتعلق بحقوق الله وحقوق العباد، وهو نطاق منظم ومترابط بحيث قلّما يوجد نظام آخر يوضح تفاصيل وأولويات حقوق الإنسان كما أشار إليها القرآن والسنة.

(2) الفرق الثاني هو أن الفلسفة المعاصرة تحصر قائمة الحقوق في إطار المجتمع البشري فقط، ولا تناقش حقوق الخالق والمالك الذي خلق الإنسان ورزقه ومنحه نعمًا لا تحصى. فهي لا تهتمام أصلًا بمسألة وجود الله من عدمه، أو وجوب الإيمان به من عدمه، أو ما إذا كان له كخالق ومالك أي حق على عباده. بينما الإسلام على العكس من ذلك، لا يقر فقط بضرورة الإيمان بوجود الله تعالى، بل يعد الإقرار بتوحيده ثم الاعتراف بحقوقه أمرًا لا مفر منه. لذلك يتحدث الإسلام عن كل من حقوق الله وحقوق العباد، و يجعل التوازن بينهما أساسًا للدين. وقد نفى الإسلام في هذا الصدد الطرفين المتطرفين:

فالتطرف الأول هو الانشغال الكلي بعبادة الله تعالى وعدم الالتفات إطلاقًا لحقوق البشر. وقد عبّر الإسلام عن هذا بـ "الرهبانية" ونفاه القرآن الكريم صراحة.

أما التطرف الثاني فهو تركيز الاهتمام بالكامل على حقوق العباد وتعاملات البشر، واعتبار عبادة الله تعالى وطاعته غير ضروريين. وقد وصف الإسلام هذا بـ "الانشغال بالدنيا" ونفاه أيضًا. تعاليم الإسلام في هذا الشأن واضحة؛ فالإيمان بالله تعالى كخالق ومالك، واتباع تعاليم رسله، والإقرار بوحدانيته، وعبادته وطاعته كلها ضرورية، كما أن مراعاة حقوق البشر الذين يعيشون معنا في المجتمع البشري ضرورية أيضًا.

لقد قدم القرآن والسنة نظامًا متكاملًا للتوازن والترتيب في الأولويات بينهما، وفي هذا الصدد فإن قول سلمان الفارسي رضي الله عنه الذي نصح به أبا الدرداء رضي الله عنه - والذي وفقًا للرواية في صحيح البخاري صدّقه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأقره - يعد أساسًا وقاعدة:

"إن لربك عليك حقًا، ولنفسك عليك حقًا، ولأهلك عليك حقًا، فأعط كل ذي حق حقه."

(3) الفرق الثالث الأساسي بين التعاليم الإسلامية وفلسفة العصر الحالية فيما يتعلق بحقوق الإنسان هو أن الإسلام يحدد الحقوق على أساس التعاليم السماوية والوحي الإلهي. بينما الأساس الوحيد لتحديدها في الفلسفة الحديثة هو رغبات المجتمع البشري. فما تعتبره أغلبية المجتمع البشري حقًا يُدرج في قائمة الحقوق، وما تستبعده تُستبعد من القائمة. والديمقراطية والتصويت هما وسيلة لمعرفة رغبة المجتمع البشري، فالأساس هو رغبات المجتمع البشري. ونحن نرى أنه بما أن رغبات المجتمع البشري لا تتوقف وليس لها كابح، فإن قائمة الحقوق هذه في تغير مستمر. بل يحدث أن أمرًا ما كان يُعد في الماضي من الجرائم، يصبح في عصر آخر خارجًا عن قائمة الجرائم ويدخل في قائمة الحقوق. أود أن أوضح هذا بمثالين:

الأول: أن عيش الرجل والمرأة معًا بدون زواج، وإقامة علاقة جنسية وإنجاب الأطفال، كان يُعتبر في الماضي جريمة. وما يزال يعتبر جريمة في نظر الإنجيل، ولكن في عصرنا هذا لم يُخرج هذا الفعل من قائمة الجرائم فحسب، بل إن العديد من القوانين في الدول الغربية قد اعترفت بمشروعيته وأدرجته في قائمة الحقوق.

وبالمثل، فإن المثلية الجنسية كانت حتى عهد قريب تعتبر جريمة، ولا تزال الآيات التي تذمها وتقرر عقوبة شديدة لها موجودة في الإنجيل. ولكن مع تغير الفكر الجمعي في المجتمع، أُخرجت من قائمة الجرائم وأُدرجت في قائمة الحقوق، وتقوم برلمانات الدول الغربية باستمرار بتشريع القوانين في هذا الشأن. بينما الإسلام لا يعترف بذلك، وموقفه هو أن المبادئ التي حددها الوجي الإلهي والتعاليم السماوية في هذا الشأن، والدوائر التي حددت قطعياً فيما يتعلق بالحقوق والمعاملات والحلال والحرام، لا يحق للمجتمع البشري تجاوزها، وله فقط الصلاحية لترتيب أموره ضمن إطار هذه الحدود. وبالمثل، فإن الإسلام ليس مستعداً لإدراج تلك الأمور في قائمة حقوق الإنسان التي اعتبرها المجتمع البشري حقوقاً وهو يتجاوز الوجي الإلهي والتعاليم السماوية.

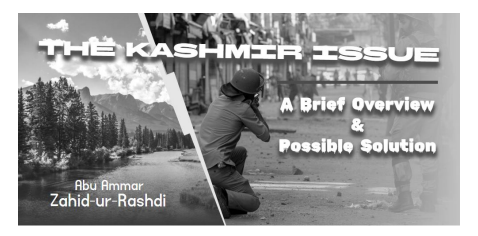
(4) الفرق الرابع المهم بين التعاليم الإسلامية والفلسفة الحديثة حول حقوق الإنسان هو أن الإسلام يركز أكثر على أداء حقوق الآخرين، ويذكر قائمة طويلة بأن عليك لله هذا الحق، وللرسول

هذا الحق، وللوالدين هذا الحق، وللزوجة والأولاد هذا الحق، وللأقارب هذا الحق، وللجيران هذا الحق، وللوالدين هذا الحق، وللوالدين هذا الحق، وللوالدين فإن حقوقك سوف تودى وغير ذلك. ويتجه معظم تعاليم الإسلام نحو أنك إذا أديت حقوق الآخرين فإن حقوقك على الآخرين هي كذا تلقائياً. بينما يبدو أن اتجاه وأسلوب الفلسفة والنظام الحديثين هو أن حقوقك على الآخرين هي كذا وكذا، فهو يعرض على الإنسان قائمة بحقوقه و يحثه على المطالبة بها.

لا يخفى على أهل البصيرة الفرق في النتيجة بين هذين المنهجين. عندما يوجه الإنسان همته لأداء حقوق الآخرين، فإنه سينال حقوقه أيضاً، وفي نفس الوقت ستتولد في المجتمع أجواء المحبة المتبادلة والثقة والأخوة. ولكن عندما يكون كل شخص مشغولاً بالمطالبة بحقوقه من الآخرين، ستسود أجواء من التنافس والصراع تؤدي إلى حالة من "الأنانية" (الفوضى والتنافس السلبي)، ولن تتحقق تلك الأجواء من الترابط والمحبة الضرورية للتوحد في مشاركة الآلام والمصاعب.

هناك مجال وحاجة للحديث عن العديد من جوانب حقوق الإنسان والتعاليم الإسلامية، ولكن نظراً لقصر الوقت سأكتفي بهذه الملاحظات الأساسية. نسأل الله تعالى أن يوفقنا جميعاً للعمل بها، آمين ثم آمين.

(جريدة "باكستان"، لاهور - 31 أكتوبر 2005م)



"What is the Kashmir issue, what is its background, and what could be its possible solution? The majority of our new generation knows little about it, and their connection with the Kashmir issue is merely emotional. Today, I want to present the case of Kashmir before you so that we can understand the current situation and what our responsibilities are in this regard.

According to international documents, Kashmir is a disputed territory. The boundaries of this region are such that it includes: the state of Jammu, the Kashmir Valley, Gilgit, Baltistan, and Skardu, etc., which we call the Northern Areas, and the Ladakh region on the Chinese border. This entire region is called Kashmir.

The dispute between Pakistan and India over Kashmir began in 1947. Before that, this entire region comprising Pakistan, India, Bangladesh, etc., was known as 'India' (Muttahida Hindustan) and was ruled by the British. The British had begun to seize power from the Mughals 190 years earlier in 1757 AD and completed their occupation by 1857 AD. After that, the British Crown ruled directly here for ninety years. When the British began to leave India, a large majority of Muslims demanded a separate country, arguing that they could not live together with Hindus due to cultural and civilizational differences. This led to the Pakistan Movement, and eventually, the country was divided into two parts.

In this partition, one principle was agreed upon: the areas with a Muslim majority would join Pakistan, and the areas with a non-Muslim majority would remain in India. Since present-day Bangladesh was a Muslimmajority area, it became a part of Pakistan named East Pakistan in this partition and maintained this status until 1971. Similarly. Sindh, Balochistan, the Frontier (Khyber Pakhtunkhwa), and West Punjab joined Pakistan because they were Muslim-majority areas. The situation with Punjab was such that, West Punjab was a Muslim-majority part of the province, while East Punjab had a mixed population of Hindus and Sikhs, so the division of Puniab was decided. West Punjab, which includes Lahore, Sialkot, Narowal, Shakargarh, etc., came Pakistan's share. And East Puniab. which includes Amritsar, Ludhiana, and Haryana, etc came to India's share

United India had hundreds of small and large princely states. There were states directly ruled by the British and those called semi-autonomous states with which the British had treaties. The general nature of these treaties was that internal autonomy belonged to the Nawab or Maharaja of the state, while federal powers such as currency, foreign policy, communications, defense, etc., were the responsibility of the British government. The few states that joined Pakistan included Bahawalpur, Swat, Kalat, Khairpur, Chitral, and Dir, among others. In

some of the joining states a Sharia judicial system was also in force even during the British era, such as in the states of Swat, Bahawalpur, and Dir, where the Qada (Islamic justice) system was prevalent. At the time of the partition of United India, it was decided that the rulers of these states could choose to accede to either Pakistan or India. The accession of the areas to Pakistan took place under this very principle.

The case of Kashmir was somewhat different, where the majority was Muslim, but the government was that of a Dogra Hindu family. The entire region of Kashmir, which is now divided into different parts, was ruled by the Dogra dynasty. Thus, Maharaja Hari Singh, against the inclination of Kashmir's Muslim majority, announced accession to India at the time of the partition, and the Indian army entered Kashmir and occupied it. This led to the Muslims of Kashmir declaring a rebellion against the government. The Dogra rulers had been committing much cruelty even before, which is a long story, but the Dogra Maharaja's accession to India sparked a rebellion among the Muslims, which started a new phase of the freedom movement. The people of Gilgit were the first to begin the fighting, in which scholars the general (Ulama) and public participated. Similarly, in the areas of the Valley, scholars initiated struggle for freedom based on the Fatwa (religious decree) of Jihad. Here too, scholars and tribal chiefs collectively participated in the Jihad. Besides this, Mujahideen (freedom fighters) from the tribal and the Pakistan Army participated in this fighting, and as a result, the freedom fighters reached the gates of Srinagar. The current liberated areas like Mirpur, Muzaffarabad, Rawalakot, etc., were all liberated during this rebellion against the Dogra government.

When Srinagar was close to being conquered, the Indian Prime Minister, Pandit Jawaharlal Nehru, went to the United Nations for a ceasefire and promised that they would accept whatever decision the United Nations made. Consequently, the United Nations put pressure on Pakistan to stop the fighting and, through its resolutions,

promised that the decision regarding Kashmir would be made by the people of Kashmir through a plebiscite. UN resolutions in this regard have appeared at various times, but despite three-quarters of a century having passed, this plebiscite has not yet been held, the main reason being India's influence and pressure at the international level.

One thing often said about the Kashmir issue is, "How can you talk about the division of a region on religious grounds in this era?" To this, my submission is: on what basis was the division of Israel done, and who did it? The United Nations did, didn't it? Similarly, who orchestrated the separation of the Eastern region of the Indonesian island of Timor into a separate Christian state? And who later granted separate statehood to the Christian-majority area in South Sudan? Yet, here in Kashmir, you ask how the division can be based on religion, while Pakistan itself was created on the basis of religion.

The role of the United Nations regarding the Kashmir issue is before us, but the common organization of Muslim governments, the OIC (Organization of Islamic Cooperation), has also played virtually no role in preventing oppression and tyranny against Muslims in regions like Palestine, Kashmir, Arakan, Xinjiang, etc.

This is the case of Kashmir that I have briefly presented to you. In this regard, the first request I would make is to our own state: Pakistan's role in this case is not merely that of a supporter; rather, Pakistan is a party against India in the United Nations, and we must maintain the continuity of this role. My second request is to the scholars and the government of Azad Kashmir: the regions of Kashmir that are currently part of Azad Kashmir were liberated as a result of the Fatwa of Jihad and the act of Jihad. So. my question concerns the status of that Fatwa of Jihad today. If it still holds, whose responsibility is it to carry it forward? I would request the government and scholars of Azad Kashmir to formulate a principled stance and a plan of action in this regard, and to take the government institutions of Pakistan into confidence and not overlook