

--- مجلسِ مشاورت ---

قاضی محمد رویس خان ابو بی - ڈاکٹر محمد طفیل ہاتھی ۔ پروفیسرغلام رسول عدیم -ڈاکٹر سید متین احمد شاہ - ڈاکٹر محمد عمار خان ناصر -

— مجلسِ تحرير —

ڈاکٹر محد زاہد صداقی مغل \_ مولانا تہ ہے اللہ سعدی \_ ڈاکٹر حافظ محدر شید \_ مولانا عبدالغنی محدی \_ مولانا فضل الہادی \_ مولانا حافظ خرم شہزاد \_ مولانا محداسامہ قاسم \_ ہلال خان ناصر \_

——معاونين——

مولانا حافظ كامران حيدر \_مولانا حافظ شيرازنويد \_مولانا حافظ دانيال عمر \_ حافظ شاہدالرحمٰن مير \_

الشريعة اكادمي، ہأتمي كالوني، تنگني والا، گوجرانواله، پاکستان

www.alsharia.org — editor@alsharia.org

# فهست

| 5  | پاکستان میں سودی نظام کے خلاف جدوجہد کاعدالتی سفر   |
|----|-----------------------------------------------------|
|    | مولانا ابوعمار زابد الراشدي                         |
| 12 | كتمبر – بوم تحفظ ختم نبوت                           |
|    | حضرت مولانا الله وسايا                              |
| 29 | سپریم کورٹ کاغیر شرعی فیصلہ                         |
|    | ڈاکٹر <i>محمدامی</i> ن                              |
| 30 | مروّجه نعت خوانی — چند قابلِ اصلاح پہلو             |
|    | مولانا زبيراحمد صديقي                               |
| 36 | ابنِ خلدون: مسّله عصبيت، ايك تجزييه                 |
|    | دُّاكتُرمحمدعمارخان ناصر                            |
| 37 | 295C — قانونِ توہینِ رسالت — حدیاتعزیر؟             |
|    | دُّاكِتُر مِفتى ذبيح الله مجددي                     |
| 46 | جسٹس منصور علی شاہ اور اسلامی قانونِ نکاح وطلاق     |
|    | دُّاكِتُر محمد مشتاق احمد                           |
| 47 | كب معاش سے صوفيه كى وابشكى:مشائخ تيغيہ كے حوالے سے. |
|    | داكثر محمد ممتاز عالم                               |
| 57 | مہذب دنیا کے غیر مہذب کھیل                          |
|    | ڈاکٹ عافان شاناد                                    |

| 59                            | ''خطباتِ فتحیه:احکام الفرآن اور عصرِ حاضر ''(۴)                         |
|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
|                               | مولانا ابوَعمارزاېدالراشدي/مرتب: مولانا داكثر محمد سعيد عاطف            |
| ں اور قرآن کی روشنی میں (۵)73 | حدیث میں بیان کی گئی علاماتِ قیامت کی تاریخی واقعات سے ہم آہنگی، بائیبا |
|                               | <b>ڈ</b> اکٹرمحمدسعدسلیم                                                |
| 95                            | "اسلام اور ارتقا:الغزالی اور جدیدار تقائی نظریات کاجائزه"(۸)            |
|                               | دًاكثرشعيب احمد ملك/مترجم: دُاكثر ثمينه كوثر                            |
| 108                           | Z-10MEجنگی ہیلی کا پٹرز کی پاکستان آر می میں شمولیت                     |
|                               | ابرار اسلم / ڈان نیوز                                                   |
| 112Khatm-e-Nubu               | uwwat Conferences: A Referendum of Our Stance                           |

Abu Ammar Zahid-ur-Rashdi



قائد اظلم محرعلی جناح مرحوم نے ملک کے معاثی نظام کو اسلامی تعلیمات کی بنیاد پر تشکیل دینے کی ہدایت کی تھی، دستوری طور پر معیشت کو اسلامی قوانین و تعلیمات کے مطابق چلانے اور غیر اسلامی سودی نظام کو جلد از جلد ختم کر دینے کی ضانت موجود ہے، سپریم کورٹ اور وفاقی شرعی عدالت نے متعدّ دبار سودی نظام کے خاتمہ اور ملک کے معاشی نظام کو اسلامی تعلیمات کے مطابق تبدیل کرنے کے واضح احکام جاری کیے ہیں، حتی کہ غیر سودی بینکاری کے قابلِ عمل بلکہ زیادہ محفوظ اور نفع بخش کا سرکاری اور بین الاقوامی اور بین الاقوامی ادارے بلاسود بینکاری کی طرف بتدرت کر دے ہیں الدوری بین کی طرف بیش رفت کر رہے ہیں جدرت کی طرف بیش رفت کر رہے ہیں اور روس میں الدن فیر سودی بینکاری کا عملاً آغاز ہود کیا ہے۔

اس فضامیں ہماراحال ہے ہے کہ ملک میں رائج سودی قوانین کو اسلامی نظریاتی کونسل، وفاقی شرعی عدالت، اور سپریم کورٹ آف پاکستان میں واضح طور پر دستور کے منافی قرار دیے جانے کے باوجودان سے بیچپاچھڑانے کی کوئی صورت دکھائی نہیں دے رہی اور گزشتہ تین عشروں سے ہماری عدالتوں میں سودی قوانین کے حوالہ سے آنکھ مچولی کا سلسلہ جاری ہے اور ہم سود کو لعنت قرار دیتے ہوئے بھی اس کا جواگر دن سے اتارنے کے لیے عملاً تیار نہیں ہیں جبکہ سودی معیشت کے پیداکردہ معاشی تفاوت اور اقتصادی لوٹ کھسوٹ نے ملک کے عام آدمی کی زندگی اجیرن کررکھی ہے۔ اس تناظر میں ہمارے ہاں سودی نظام کے خلاف ہونے والی عدالتی جدوجہد کے بارے میں ایک رپورٹ قاریکن کی خدمت میں پیش کی جاری ہے جوامید ہے اس حوالہ سے صور تحال کو سجھنے میں معاون ثابت ہوگی۔

ماہنامہالشریعہ ۔۔۔۔ ۴ ۔۔۔ اکتوبر ۲۰۲۵ء

پاکتان میں سودی نظام کے خلاف عدالتی جدوجہد کا آغاز 1980ء کی دہائی میں ہواجب مختلف افراد اور تنظیموں نے وفاقی شرعی عدالت میں درخواستوں کی بنیاد دستورِ وفاقی شرعی عدالت میں درخواستوں کی بنیاد دستورِ پاکتان کے آرٹیکل 203-ڈی اور دیگر دفعات پر رکھی گئی جن کے مطابق ریاست پر لازم ہے کہ وہ قرآن و سنت کے خلاف کئی دہائیوں پرشتمل اس عدالتی جدوجہد میں متعدّد شخصیات خلاف کئی دہائیوں پرشتمل اس عدالتی جدوجہد میں متعدّد شخصیات اور اداروں نے نمایاں کردار اداکیا:

- ا. وفاقی شرعی عدالت اور سپریم کورٹ شریعت اپیلٹ بنٹے کے سامنے مقدمات میں جماعتِ اسلامی پاکستان نے مستقل طور پر در خواست گزار کی حیثیت سے آواز بلندگ ۔
- ۲. اسلامی نظریاتی کونسل نے اپنی سفار شات اور راپورٹس کے ذریعے سودی معیشت کے خلاف ٹھوس قانونی بنیادیں فراہم کیں۔
- س. ڈاکٹر محمود احمد غازیؓ، جسٹس تنزیل الرحمٰن ؓ اور مفتی محمد تقی عثانی صاحب نے عدالتی دلائل اور علمی رہنمائی کے ذریعے اس جدوجہد کو تقویت بخشی۔
- ۷۲. تنظیم اسلامی نے سودی معیشت کے خاتمے کے لیے فکری وتحریکی سطح پر عدالتی اور عوامی توجہ مبذول کرانے میں اہم کر دار اداکیا۔
- ۵. ان کے علاوہ بہت سی علمی شخصیات اور اداروں نے اپنے اپنے دائرے میں اس سلسلۂ جدوجہد میں اپنا حصہ ڈالا۔

ان سب کاوشوں کے نتیج میں عدالتوں نے مختلف او قات میں سود کے خلاف فیصلے دیے، جو پاکستان کے معاثی نظام کواسلامی اصولوں کے قریب لانے کی کوششوں کا حصہ ہیں۔

اس سلسلے کی فیصلہ کن اور با قاعدہ ابتدا 14 نومبر 1991ء کو ہوئی جب وفاقی شرعی عدالت نے اپنے تاریخی فیصلے (10 PLD 1991 FSC) میں قرار دیا کہ ہرفتم کا سود، خواہ کم ہویا زیادہ، قرآن و سنت کے مطابق ناجائز اور حرام ہے۔ عدالت نے حکومت کوہدایت دی کہ 30 جو ن 1992ء تک تمام سودی قوانین ختم کیے جائیں اور اسلامی مالیاتی متبادل جیسے مضاربہ، مشارکہ، مرابحہ اور اجارہ و غیرہ درائج کیے جائیں۔ یہ مقدمہ جسے عمواً ''مقدمہ سود'' یا Riba Case کہاجا تا ہے، پاکستان کی آئینی اور قانونی تاریخ میں ایک سنگ میل ثابت ہوا۔ اس میں علماء، ماہرینِ معیشت اور وکلاء نے تفصیلی دلائل دیے۔ عدالت نے اپنے فیصلے میں واضح کیا کہ ریاست پر یہ آئینی ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ مالیاتی نظام کو سود سے پاک دیے۔ عدالت نے اپنے میں واضح کیا کہ ریاست پر یہ آئینی ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ مالیاتی نظام کو سود سے پاک کرے۔ تاہم اس فیصلے کے خلاف حکومتِ پاکستان اور بعض مالیاتی اداروں نے سپریم کورٹ کے شریعت اپیلیٹ پنج میں

طویل ساعت کے بعد 23 دسمبر 1999ء کو سپریم کورٹ کے شریعت اپیلیٹ بیٹے نے وفاقی شرعی عدالت کے 1991ء کے فیصلے کو رقرار رکھتے ہوئے ایک اور تفصیلی فیصلہ دیا (225 PLD 2000 SC) ۔ اس فیصلے میں قرار دیا گیا کہ سودی قوانین قرآن و سنت کے خلاف ہیں اور حکومت پرلازم ہے کہ وہ 30 جون 2001ء تک سودی نظام ختم کرے۔ عدالت نے یہ بھی واضح کیا کہ اسلامی مالیاتی نظام صرف ایک نظریاتی خاکہ نہیں بلکہ عملی طور پر قابلِ عمل ہے اور دنیا کے کئی ممالک میں مختلف دائروں میں نافذ ہے۔

کیکن 2002ء میں حکومت کی نظر ثانی در خواست پر سپریم کورٹ نے اپنے ہی 2000ء کے فیصلے (PLD 2000 SC 225)کو کالعدم قرار دیتے ہوئے یورامعاملہ دوبارہ وفاقی شرعی عدالت کو بھیج دیا۔

اس کے بعد سود کے خلاف عدالتی جدوجہد تعطل کا شکار ہوگئ اور مکمل نفاذ کے بجائے پاکستان میں ایک متوازی اسلامی بینکاری "کے اسلامی بینکاری کا نظام وجود میں آیا، جبکہ روایتی سودی نظام بھی بر قرار رہا۔ اس عرصے کے دوران "اسلامی بینکاری "کے نام سے ادارے قائم ہوئے اور اسلامی مالیاتی مصنوعات متعارف ہوئیں، مگر ریاتی سطح پر سودی نظام کا خاتمہ مؤخر ہوتا رہا۔

2019ء میں وفاقی شرعی عدالت میں ایک بار پھر ساعتیں شروع ہوئیں اور بالآخر 14 اپریل 2022ء کو عدالت نے ایک اور فیلہ سنایا جس میں کہا گیا کہ پاکستان میں سودی نظام مکمل طور پر غیر اسلامی ہے اور حکومت کو ہدایت کی گئی کہ 2027ء تک ملک کوسود سے پاک کر دیا جائے۔اس فیصلے کے بعد حکومتِ پاکستان نے بھی لیقین دہائی کرائی کہ معیشت کو مرحلہ وار بلا سود بنایا جائے گا۔

یوں یہ پوری عدالتی جدوجہد چار دہائیوں پر محیط ہے۔ 1991ء کا فیصلہ اس سفر کا نقطہ آغاز تھا، 1999ء/2000ء کے فیصلے نے اس کی توثیق کی، 2002ء میں نظر ثانی نے عمل درآمد کو مؤخر کر دیا، اور 2022ء کے فیصلے نے ایک بار پھر اس جدوجہد کو زندہ کیا۔ اس عرصے میں نظریاتی سطح پر بار بار سود کو حرام قرار دیا گیا مگر عملی نفاذ مسلسل آئدہ تاریخوں سے مشر وط رہا۔ پاکستان کی معیشت آج بھی ایک ایسے دوراہے پر ہے جہاں سودی اور اسلامی بینکاری دونوں ساتھ ساتھ چل رہے ہیں اور اصل امتحان میہ ہے کہ آیاریاست آئدہ برسوں میں اپنے وعدے کے مطابق مکمل طور پر بلا سود نظام قائم کر سکے گی یانہیں۔

# وفاقی شرعی عدالت کافیصله 1991ء

14 نومبر 1991ء كاوفاتی شرعی عدالت كافيصله (PLD 1991 FSC 10) اہم نكات كى صورت ميں يوں ہے:

#### سود(ربا)کی تعریف اور حرمت

عدالت نے قرآن وسنت کی روشنی میں واضح کیا کہ قرض پر لیا جانے والا ہر اضافہ، خواہ وہ کم ہویازیادہ، سود ہے اور شریعت کے مطابق حرام ہے۔ ہرقتم کا سود، خواہ وہ بینکول کے قرضوں کی شکل میں ہویا تجارتی معاہدوں کی صورت میں، قرآن وسنت کے مطابق ناجائزاور قطعی طور پر حرام قرار دیا گیا۔

# بینکاری اور مالیاتی قوانین: ریاست کی ذمه داری

مینکوں اور مالیاتی اداروں میں سود پر مبنی لین دین (interest-based transactions) اسلامی تعلیمات کے منافی قرار دیے گئے۔

#### رياست کی ذمه داری

آئینِ پاکستان کے تحت حکومت پر لازم قرار دیا گیا کہ وہ سودی نظام ختم کرے اور مالیاتی ڈھانچے کو قرآن وسنت کے مطابق ڈھالے۔

### مدتِ عمل درآ مد

حکومت کوہدایت دی گئی کہ 30 جون 1992ء تک تمام سودی قوانین ختم کرکے اسلامی مالیاتی متبادل رائج کرے۔

#### اسلامی متبادل کی نشاند ہی

عدالت نے مضاربہ،مشارکہ،مرابحہ،اجارہ،سلم اور استصناع جیسے اسلامی مالیاتی طریقوں کو متبادل کے طور پر اپنانے کی تجویز دی۔

# مرحله وارتبديلي

عدالت نے کہاکہ نظام کواع پانک ختم کرنے کے بجائے مرحلہ وار تبدیلی لائی جائے تاکہ معیشت پرمنفی اثرات نہ پڑیں۔

# قانونی ترامیم کی ہدایت

حکومت کو تمام ایسے قوانین میں ترامیم کرنے کی ہدایت کی گئی جوسودی لین دین کو تحفظ دیتے ہیں، تاکہ وہ شریعت کے مطابق ہوجائیں۔

#### آئيني جوازاور فيصله كي حيثيت

عدالت نے فیصلے میں کہا کہ یہ عکم دستور کی روح کے مطابق ہے کیونکہ دستور پاکستان کی دفعات (خصوصاً آرٹیکل 203۔ ڈی اور 38۔ ایف)ریاست کو پابند کرتی ہیں کہ وہ معیشت کو اسلامی اصولوں پر استوار کرے۔ یہ فیصلہ پاکستان کی قانونی اور آئینی تاریخ میں سود کے خلاف پہلا جامع اور باضابطہ عدالتی حکم ہے جس نے اسلامی بینکاری کے نظام کی بنیاد فراہم کی۔

# سیریم کورٹ کے شریعت ایپلٹ بینج کا فیصلہ 2000ء

سپریم کورٹ شریعت اپیلیٹ پنچ کا فیصلہ (PLD 2000 SC 225) جو 23 دسمبر 1999ء کو محفوظ اور 2000ء میں شائع ہوا، اس کے اہم فکات درج ذیل ہیں:

# وفاقی شرعی عدالت کے فیصلے کی توثیق

سپریم کورٹ نے 1991ء کے فیلے (PLD 1991 FSC 10) کوبر قرار رکھا اور واضح کیا کہ سود (ربا) قرآن و سنت کے مطابق ہر صورت میں حرام ہے۔

#### سودى قوانين كالعدم

عدالت نے قرار دیا کہ پاکستان میں رائج سود پر مبنی قوانین ، جیسے بینکنگ قوانین ، فنانس ایکٹس اور سودی معاہدات ، سب قرآن وسنت کے منافی میں اور ان پرنظرِ ثانی ضروری ہے۔

# رياست كى ذمه دارى اور مدتِ عمل

حکومتِ پاکستان پرلازم قرار دیا گیا کہ وہ معیشت کو سود سے پاک کرے اور اسلامی مالیاتی ڈھانچہ قائم کرے۔عدالت نے حکومت کوہدایت دی کہ 30 جون 2001ء تک سودی نظام مکمل طور پرختم کر دیاجائے۔

# اسلامی متبادل پر تفصیل

فیلے میں اسلامی مالیاتی طریقے جیسے مضاربہ ،مشار کہ ، مرابحہ ، اجارہ ،سلم اور استصناع تفصیل کے ساتھ بیان کیے گئ اور کہا گیا کہ بیاطریقے معیشت کو چلانے کے لیے کافی ہیں۔

# عملى امكان اور تعليم وتربيت كى ہدايت

عدالت نے کہاکہ اسلامی نظامِ معیشت محض نظری نہیں بلکہ عملی طور پر قابلِ عمل ہے اور کئی ممالک اس کے اصولوں

#### ماهنامه الشريعه ٨ \_\_\_\_ اكتوبر ٢٠٢٥ء

پر کسی نہ کسی حد تک عمل پیرا ہیں۔ حکومت سے کہا گیا کہ وہ بینکنگ و مالیاتی اداروں کے ماہرین اور تعلیمی اداروں میں اسلامی مالیات کی تعلیم و تربیت کوفروغ دے تا کہ عملدرآ مدممکن ہوسکے۔

### مرحله وارتبديلي كااصول

عدالت نے زور دیا کہ معیشت کو مکیرم بدلنے کے بجائے مرحلہ وار تبدیلی کی جائے تاکہ نظام کو نقصان نہ پہنچے اور متبادل ڈھانچہ آسانی سے کھڑا ہو سکے۔

#### بين الاقوامي پہلو

فیلے میں اس حقیقت کو بھی تسلیم کیا گیا کہ سود کے خاتمے کے لیے بین الاقوامی معاہدات اور مالیاتی تعلقات کودیکھتے ہوئے متوازن حکمت عملی اپنانی ہوگی۔

# سپریم کورٹ کا کالعدمی فیصلہ 2002ء

سپریم کورٹ کے شریعت ایپک بینچ کا 2000ء کا فیصلہ پاکستان میں سودی نظام کے خلاف عدالتی جدوجہدگی سب سے مضبوط توثیق تھا، لیکن بعد میں حکومت کی نظرِ ثانی در خواستوں کے باعث 2002ء میں سپریم کورٹ نے اس فیصلے کو کالعدم قرار دے کرمعاملہ دوبارہ وفاقی شرعی عدالت کو بھیج دیا۔

#### وفاقی شرعی عدالت کافیصله 2022ء

Shariat Petition No. 30-L of 1991 & all) في شرعى عدالت كے فيصلے (2022 ء كے وفاقی شرعى عدالت كے فيصلے (other 81 connected matters relating to Riba/Interest

- سود (ربا) ہر صورت میں غیر اسلامی ہے، چاہے وہ نجی معاملات ہوں یا بینکنگ لین دین۔
  - موجودہ سودی بینکاری نظام کوشریعت کے خلاف تسلیم کیا گیا۔
- وفاقی اور صوبائی حکومتوں کو ہدایت کی کہ وہ متعلقہ قوانین میں ترامیم کریں تاکہ وہ اسلامی شریعت کے مطابق ہوں۔
  - Interest Act 1839 جیسی قدیم قانونی دفعات جوسود کی سہولت دیتی ہیں، غیر شرعی قرار دی گئیں۔
- تمام قرضوں(loans) پر جواصل رقم کے علاوہ کوئی اضافی رقم وصول کرتے ہیں، انہیں ربائی تعریف میں شامل
   کیا، چاہے اضافہ کم ہویازیادہ۔
- سودي لين دين يانجي سود دونوں ہي ربائے زمرے ميں آتے ہيں؛ صرف بينكنگ نہيں بلكه كوئي بھي سود پر مبنی

- معاہدہ شریعت کے منافی ہے۔
- پورے نظام مالیات کو 3 دسمبر 2027ء تک مکمل طور پر سودی نظام سے پاک کیا جائے۔
- اسلامی بینکاری کے نظام قابلِ عمل ہیں، ان کو فروغ دیاجائے تاکہ مالیاتی نظام میں منصفانہ، شفاف اور استحکام لا ماجائے۔
  - رباکی ممانعت اسلامی معیشت کابنیادی جزہے، جواستحصال اور منافع خوری سے محفوظ رکھتا ہے۔
- حکومت اس فیلے پرعمل کرنے کے لیے رہنمالا تحد عمل بنائے، اور قانون سازی، انتظامی اقدامات اور بینکاری نظام میں اصلاحات کرے تاکم ستقبل میں سود پر مبنی لین دین نہ ہوں۔

#### References

- Federal Shariat Court, Pakistan. (2022, April 28). \*Judgment in the matter of Riba (Usury) case (Shariat Petition No. 30/L of 1991)\*. Retrieved from https://www.federalshariatcourt.gov.pk/Judgments/S-P 30-L1991 Riba Case-28.04.2022.pdf
- Mansoori, T., & Ayub, M. Federal Shariah Court's judgement on Ribā: An appraisal and some suggestions. Journal of Islamic Business and Management. https://doi.org/10.26501/jibm/2022.1201-001
- Bhatti, H. (2022, April 28). Federal Shariat Court rules laws related to interest are contrary to Islam in landmark verdict. Dawn. Retrieved September 24, 2025, from https://www.dawn.com/news/1687237

(ربورٹ:ادارہالشربعہ)



عام عثانی: السلام علیم ناظرین، درسِ قرآن بوڈ کاسٹ کی اس خصوصی نشست سے اپنے میزبان عام عثانی کاسلام قبول کیجھے۔ عقیدہ ختم نبوت بلاشیہ ہماری زندگیوں میں، ہمارے ایمان میں، وہ کلیدی اور بنیادی حیثیت رکھتا ہے کہ جس کے بغیریقینا ہماراایمان ململ نہیں ہوسکتا، اور وہ شخص مومن نہیں ہوسکتا جو عقیدہ ختم نبوت پر کامل اور مکمل ایمان نہ رکھتا ہو۔ اس سے پہلے کہ میں بوڈ کاسٹ میں آگے بڑھوں آپ نے ہائی لائٹ میں دیکھ لیاہوگا، تھمب نیل پر آپ نے دیکھ لیاہوگا محمد نیل پر آپ نے دیکھ لیاہوگا محمد نیل پر آپ نے دیکھ لیاہوگا کہ آج کون شخصیت اس سٹوڈ لو میں ہمارے ساتھ موجود ہیں اور جن سے ہم نے ان تمام موضوعات پر آج بات کرنی ہے۔ یہ موضوع چونکہ بہت زیادہ حساس ہے بہت sensitive ہے اور یہ ہمارامعا شرہ جس طرف چل پڑا ہے ان تمام چیزوں کومد نظر رکھتے ہوئے میں سے جمعتا ہوں کہ چہلے مجھے چھوٹا ساایک disclaimer دے دینا چا ہیے اور وہ ڈسکلیمر سے ہے کہ

''میں عامر عثانی الحمد للہ ایک مسلمان ہوں اور عقیدہ ُختم نبوت پر کامل ایمان رکھتا ہوں اور جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کوآخری نبی مانتا ہوں اور اُن کے بعد کسی کونبی نہیں مانتا۔''

جباب رسائ مل المدسية و المواقع المال المدسية و المواقع المواقد المال المود المال ال

آج میرے ساتھ درس قرآن ڈاٹ کام کے سٹوڈیو میں عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے عظیم رہنما جنہوں نے اپنی پوری زندگی وقف کی ، اور کیا جو انکی کیا بڑھا پا، اور آج تک وہ آپ کو اس عمر میں پیرانہ سالی میں ختم نبوت کے سٹیجز پر نظر آتے ہیں۔ ان کی جوانی ان کے مشن میں رکاوٹ نہیں بنی ، ان کا بڑھا پا، ان کی بھاری ، کوئی چیزر کاوٹ نہیں بنی۔ میں بہت اپنے آپ کو خوش نصیب محسوس کر رہا ہوں کہ آج میں ان کے ساتھ موجود ہوں اور ان سے گفتگو کی سعادت اور یہ موقع مجھے نصیب ہورہا ہے۔ میں خوش آمدید کہوں گا جناب مولانا اللہ وسایاصاحب کو۔ السلام علیم ورحمۃ اللہ۔

مولاناالله وسايا: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته.

عام عثانی: مولاناصاحب، بہت شکریہ آپ نے وقت دیااور یہ موقع ہمیں عنایت کیاکہ ہم اس تحریک کے بارے میں جان سکیں جو ایک بہت عظیم تحریک ہے۔ میں چاہوں گا کہ آپ کی اجازت سے میں اس انٹرویو کا با قاعدہ آغاز کروں۔ اس سے قبل کہ میں موضوعات کی طرف آگے جاؤں، آپ کی زندگی پر ایک طائزانہ نظر میں چاہوں گا کہ دکیھی جائے۔ کیا بچین، کیاجوانی، کیا تعلیم تربیت، کس ماحول میں آنکھ کھولی اور کیسے پھریہ زندگی کاسفرآگے بڑھا؟

مولانااللہ وسایا: برادر، میرے والدین زراعت پیشہ ہیں اور میری تاریخ پیدائش دسمبر 1945ء ہے، اس حوالے سے 80 سال اس وقت میری عمر ہے جی۔ توابتدائی تعلیم میں نے سکول کی میٹرک تک، وہ تواپنے علاقہ میں حاصل کی، میراعلاقہ بہاولپور کے دیہات میں ہے، وہاں پر حاصل کی۔ اور اس کے بعد پھر دینی تعلیم جامعہ خیر المدارس، جامعہ قاسم میراعلاقہ بہاولپور کے دیہات میں ہے، وہاں پر حاصل کی۔ اور اس کے بعد پھر دینی تعلیم جامعہ خیرا لمدارس، جامعہ قاسم العلوم، جامعہ مخزن العلوم عید گاہ و ان العلوم، جامعہ مخزن العلوم، جامعہ میں نے 1967ء کے آخر میں اور 1968ء کے اوائل میں دورہ حدیث شریف کی تھیل کی۔ اس طرح ہمارے بہاولپور میں ایک جامعہ عباسیہ ہوتا تھا جو اس زمانے کی بہاولپور ریاست کی وہ تو نیورسٹی شار ہوتا تھا، اس سے میں نے "مولوی فاضل" بھی کیا جے "شالشہ فاضل" اس زمانے میں کہتے تھے۔ تو یہ میری دنیوں اور دئی تعلیم ہے۔ اور اس کے بعد دئی تعلیم سے فارغ ہوتے ہی اللہ تعالی نے کرم کیا۔

عامر عثانی: کس سن میں آپ کی فراغت ہوئی؟

مولانااللہ وسایا: یہ 1967ء کے آخراور 1968ء کے اوائل میں۔ اور اس کے بعد پھر میں مجلس تحفظ ختم نبوت کے اندر شامل ہو گیا۔ تو اس زمانے میں دارالعلوم دیوبند کے ایک فاضل تھے، فیجی آئی لینڈ کے مولانا عبدالمجید صاحب۔ تو مولانا لال حسین اخر ؓ مناظر اسلام، وہ فیجی آئی لینڈ گئے ہوئے تھے، تو انہوں نے ان مولانا کو فیجی سے دارالعلوم دیوبند مجھوایا۔ دورہ حدیث شریف کرنے کے بعدا سپیشلی طور پروہ ملتان آئے، توان کے لیے ایک کلاس کا اہتمام کیا گیا کہ جمیس عقیدہ ختم نبوت سے متعلق مناظر انہ تربیت دی جائے۔ تو دو تین پاکستان کے علاء کرام جن میں میں بھی شامل تھا، تواستاذ مناظر اسلام حضرت مولانا محمد حیات صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے وہ ہمیں پڑھایا اور ہمیں تربیت دی۔

اس کے بعدوہ مولانا تو بھی آئی لینڈ چلے گئے اور مجھے حضرت مولانا محمد علی صاحب جالند هری رحمۃ اللہ علیہ نے میرٹ پر، میرے استاذوں کی سفارش پر مجھے مجلس تحفظ ختم نبوت کے اندر کام کرنے کے لیے آپ نے انتخاب فرمایا۔ تو بحیثیت مبلغ کے میری 1969ء کے اوائل میں تقرری ہوئی فیصل آباد کے اندر اور پھر میں 1984ء تک وہاں رہا۔ 1984ء میں حضرت مولانا محمد شریف صاحب جالند هری رحمۃ اللہ علیہ کے انتقال کے بعد؛ ان کے پاس دو عہدے سے ،ایک تووہ آل پارٹیز مرکزی مجلس عمل کے رابطہ سیکرٹری سخے، اور دوسرامجلس تحفظ ختم نبوت کے ناظم اعلیٰ۔ تومجلس تحفظ ختم نبوت کے ناظم اعلیٰ ۔ تومجلس تحفظ ختم نبوت کے ناظم اعلیٰ ۔ تومجلس تحفظ ختم نبوت کے ناظم اعلیٰ کے وہ رابطہ سیکرٹری سے ، تو یہ عہدہ انہوں نے مجھے تفویض کیا۔ حضرت مولانا خواجہ خان محمد صاحب مرکزی مجلس عمل کے وہ رابطہ سیکرٹری سے ، تو یہ عہدہ انہوں نے مجھے تفویض کیا۔ حضرت مولانا خواجہ خان محمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے میری تقرری کی اور پھریوں میں ملتان آیا جی۔

عامر عثانی: اس وقت عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے جوسر براہ تھے وہ خواجہ خان محمہ صاحب تھے؟

مولاناالله وسایا: وہ حضرت مولانا خواجہ خان محمصاحب تھے، یہ 1984ء میں۔ اور جو 1968ء میں تقرری ہوئی اس وقت حضرت مولانا محمد علی صاحب جالند هری محضرت مولانا الله علی صاحب جالند هری محضرت مولانا لائل صاحب جالند هری محضرت مولانا الله علی صاحب جالند هری محضرت مولانا عبد المجید لد هیانوی محضرت مولانا خارجہ خان محمد صاحب محضرت مولانا عبد المجید لد هیانوی محضرت مولانا خال عبد الرزاق سکند را اور موجودہ ہمارے امیر حضرت حافظ ناصر الدین خاکوانی ، ان تمام اپنے اکابر کے ساتھ اللہ تعالی نے مجھے کام کرنے کی سعادت سے نوازا ہے۔

عامرعثمانی: بہت شکریہ حضرت ، بیر آپ نے تحرکی اور تعلیمی دونوں زندگیوں پر اپنی تفصیلی روشنی ڈالی ہے۔ یہ جو تحریک ختم نبوت کا جو آغاز ہے تھوڑ اسااس طرف بھی میں چاہوں گا کہ اس پر بھی آپ تھوڑی سی گفتگو کریں ، کس وقت با قاعدہ طور پر اس تحریک کا آغاز ہوااور کب بیر محسوس ہوا کہ یہ جو قادیانی ہیں ان کوغیر مسلم اقلیت قرار دیاجائے ؟ اس تحریک کے اگر کچھ بنیادی فکات پر آپ روشنی ڈالناچاہیں۔

مولانا اللہ وسایا: برادر، میری پہلی در خواست ہے ہے کہ مرزاغلام احمد قادیانی نے 1880ء میں وہ کتاب "براہین احمدیہ" لکھنی شروع کی اور اس میں اس نے مہدی ہونے کا متحبور من اللہ ہونے کا دعویٰ کیااور 1901ء میں آگراس نے واضح طور پرنی ہونے کا دعویٰ کیا۔ تواس کا جوابتدائی دعویٰ ہے، جس زمانے میں مہدی سے ہونے کا دعویٰ میں آگراس نے واضح طور پرنی ہونے کا دعویٰ کیا۔ تواس کا جوابتدائی دعویٰ ہے، جس زمانے میں مہدی تے ہونے کا دعویٰ کر رہاتھا اور بیدا پی ابتدائی کتاب کے سیاق وسباق کو دیکھ کراس وقت کی ہماری دینی قیادت نے اپنی ایمانی لیا لیے معلام احمد قادیانی کا جو سفر ہے بیدانہائی خطر ناک ہے اور اس نے آگے چل کر دعوائے نبوت کر نا میسرت سے بھانپ لیا کہ غلام احمد قادیانی کا جو سفر ہے بیدانہائی خطر ناک ہے اور اس نے آگے چل کر دعوائے نبوت کر نا کے جی خلاف ہیں سنت کے بھی خلاف ہے۔ چینا نچہ اس زمانے میں ۔ اور بید 1901ء سے پہلے خلاف ہے اور امریم سلمہ کے 1900ء کے در میان کی۔ تواس زمانے میں ایک قصور کے بزرگ عالم دین تھے مولانا غلام کی بات ہے، 1880ء اور 1901ء کے در میان کی۔ تواس زمانے میں ایک قصور کے بزرگ عالم دین تھے مولانا غلام

دستگیر قصوریؓ، لدھیانہ کے حضرات علاء کرام مولانا عبداللہ لدھیانویؓ، مولانا مجہ لدھیانویؓ، مولانا عبدالقادر لدھیانویؓ، اور حضرت اور اسی طرح مولانا مجہ حسین بٹالویؓ، مولانا نذیر حسین دہلویؓ، حضرت مولانا بیر مہر علی شاہ صاحب گولڑویؓ، اور حضرت مولانار شیدا حمدصاحب گنگوہی ؓ، مولانا شاہ عبدالرحیم رائے بوریؓ، ان حضرات نے اس زمانے میں؛ دارالعلوم دیوبند کے استاذ ہوتے سے مولانا سہول خان صاحب ؓ، انہوں نے ایک فتوی مرتب کیا تو اس پر 600 علاء کرام نے؛ اس میں دیوبندی، بریلوی، شیعہ، سن، حنق، غیر حنقی کی کوئی قید نہیں تھی؛ تمام مسالک کے ایک چوٹی کی دینی قیادت نے مرزاغلام قادیانی کے خلاف فتوی دیا۔ اور وہی فتوی آگے چل کر مرزاغلام احمد قادیانی کے کفر کے شوت میں تمام عدالتوں کے اندر پیش ہوا۔ چہنا نچہ مولانا سید محمد انور شاہ صاحب شمیریؓ نے بھی بہاولپور کی عدالت میں بطور دستاویز کے اس فتوے کو جمع کراماتھا۔

تووہاں سے اس تحریک کا آغاز ہوا۔ اور اس فتوے کے اندر بہت ہی؛ آج تقریبًا سواؤیڑھ سوسال گزرنے کے باوجود اتنا اعتدال پر ہبنی معتدل فتوکی، جانچ تول کر، ناپ پر کھ کروہ فتوکی مرتب کیا گیا کہ اتناع صہ گزرنے کے باوجود آج بھی اس کے اندر ایک لفظ کی کی یابیشی کی ضرورت نہیں ہے اس فتوکی کے اندر۔ اور اتناجاندار اور معتدل فتوکی تھا ہبنی بر حقائق۔ اور پھر اس کے بعد تاریخ گواہ ہے کہ بہاولپور کی عدالت ہو، بھا گپور کی عدالت ہو، اللہ آباد یامدراس کا ہائی کورٹ ہو، جوہانسبرگ کی عدالت ہو، مصریا شام کی عدالت ہو، مصریا شام کی عدالت ہو، عرب امارات کی عدالت ہو، جہال کہیں بھی، اور خود پاکستان کی مقامی عدالتوں سے عدالت ہو، مصریا شام کی عدالت ہو، عرب امارات کی عدالت ہو، جہال کہیں پیش ہواوہ فتوکی بطور بنیادی دستاویز کے ہمیشہ لے کر سپر یم کورٹ تک جن جن عدالتوں میں قادیانیت اور اسلام کاکیس پیش ہواوہ فتوکی بطور بنیادی دستاویز کے ہمیشہ اُن تمام عدالتوں کے کیسوں کی ساعت کے دوران پیش ہو تار ہا۔ اور واقعہ ہے کہ پھر اس ڈیڑھ سوسالہ جدو جہد میں جہاں کہیں بھی قادیانیت سے متعلق، قادیانیت اور اسلام کاآلیس کے اندر تھابل ہوااور کیس پیش ہوا، ہمیشہ اللہ تعالی نے کرم کیا کہ کھر ہارا ہے اور اسلام جیتا ہے۔

اور سیہ ہماری اس تحریک کا بالکل آغاز تھاجس میں حضرات علماء کرام نے متفقہ طور پر ہمبئی سے لے کر کراچی تک،
کراچی سے کابل اور کلکتہ تک، کلکتہ سے کوئے تک، اس پورے خطے کی دینی قیادت نے متفقہ طور پر کہاکہ مرزا قادیانی کی ان
عبارات کی روسے، سیہ مرزاغلام محمد خود اور اس کے ماننے والے وہ سلم سوسائٹ کا حصہ نہیں، ان کا اسلام یامسلمانوں کے
ساتھ کوئی تعلق نہیں۔ چیانچہ وہ فتو کی میں سمجھتا ہوں کہ وہی ابتدائی طور پر، جو مرزا قادیانی کے عقائد سے متعلق بنیادی
دستاویز مرتب کی گئی تھی، وہی ہماری تحریک کا حصہ ہے۔ اور اس کی بنیاد پر، وہ دن جائے آج کا دن آئے، قادیانیت کے
متعلق ہمیشہ۔

عامر عثانی: اس میں حضرت میں بہاں ایک سوال ایڈ کرنا چاہوں گا آپ کی اجازت سے، وہ جو فتو کی تھایا اس کے بعد جو بھی د ستاویزات تیار ہوئے اس میں قادیانی کا اسٹیٹس کیا ہے؟ آپ قادیانی کواقلیت ڈکلیئر کرتے ہیں، ظاہر ہے اگر آپ اقلیت کہیں گے تو" اقلیت ''توایک بورپ سے اڈاپٹ کیا ہوا ایک لفظ ہے۔ نمبر دو، یہ سوال اصل میں اس لیے کر رہا ہوں کہ گزشتہ

سال جب مینار پاکستان پراس تاریخی دن کی گولڈن جو بلی منائی گئی 50 سال مکمل ہونے پر اس میں مولاناڈاکٹر منظور احمد
مینگل نے ؛ ان کے بیان میں جو چیز سامنے آئی پھر نیشنل اور انٹر نیشنل میڈیانے اس کولیا؛ اپنے بیان میں انہوں نے اس
بات کا اظہار کیا کہ قادیائی مرتد ہیں اور مرتد کی سزاقتل ہے۔ یہ ان کے بیان کے بیان کھ شاید الفاظ نہ ہوں لیکن اس کا
ٹوٹل مدعا یہی تھا۔ اس کے بعد یہ ڈیبیٹ شروع ہوئی اور لوگوں نے اس پر بات چیت شروع کی۔ پھر جب ہم نے اپنے
طور پر اس پر ریسر چ کرنے کی کوشش کی توبیہ تین چیزیں ہمارے سامنے آئیں کہ (۱)اقلیت ہے (۲) مرتد ہے (۳) یازندلق
ہے۔اگر آپ اس فتو کی اور اس کے بعدوالے تمام د ساویزات کی روشنی میں اس پر گفتگو کرنا چاہیں تووہ کیا ہوگی ؟

مولانااللہ وسایا: میں درخواست کرتا ہوں کہ ابتدامیں تو مرزاغلام احمہ قادیانی کے عقائداور نظریات کا مطالعہ کرنے کے بعد حضرات علماءکرام نے یہی کہاکہ مرزاغلام احمہ قادیانی اور اس کے ماننے والے مسلم امت کا حصہ نہیں ، وہ غیرمسلم میں۔ اور جوشخص اب قادیانیت کو اختیار کرتا ہے توگویاوہ اسلام کو ترک کرکے قادیانیت کو قبول کر رہا ہے۔ اور قادیانیت کو وہ حضرات کفر قرار دے بچکے ہیں۔ تواسلام کو ترک کرکے کفر کو اختیار کرنا، تو یہی ارتداد کہلا تاہے۔

عامر عثمانی: یعنی 1974ء کے فیصلے کے بعد، جو قومی آمبلی سے یا پاکستان کے آئین میں جو چیز شامل ہوئی ہے،اس کے بعد ہم بات کررہے ہیں؟

مولانااللہ وسایا: میرے خیال میں ہم توبہت پہلے کی بات کررہے ہیں، یہ 1974ء توابھی آیا ہی نہیں تھا۔ عامر عثانی ننہیں، ظاہرہے میں نے اپنے سوال میں بھی یہ چیز شامل کی کہ تمام دستاویزات میں۔

عامر معمای: ،یں، طاہر ہے یں ہے اپ صوال یاں جی ہے پیزسان کی لد ہمام دساویزات یں۔

مولانااللہ وسایا: میں یہی در خواست کرتا ہول کہ جس وقت کوئی قادیانی اسلام ترک کرکے قادیانیت کوقبول کرتا ہے،

اور علماء قادیانیت کو کفر قرار دے چکے ہیں، تواسلام کو ترک کرکے کفراختیار کرنا، یہی ارتداد ہے۔ جس وقت ارتداد کے

متعلق ہم یہ کہتے ہیں کہ یہ ارتداد ہے اور ارتداد کی سزا شریعت کے اندر قتل ہے اور بخاری شریف کے اندر بھی روایت
موجود ہے کہ "من بدل دینہ فاقتلوہ"۔ اور مسٹر جسٹس تنزیل الرحمٰن آپ کے یہال کرائی سے تعلق رکھنے والے تھے

انہوں نے بھی، مولانا سید ابوالاعلیٰ مودود کیؓ نے، اور تقریبًا کوئی پچیں تیس حضرات نے اس عنوان پر کہ قادیانی مرتد ہیں

اور مرتد کی شریعت کے اندر سزایہ ہے، یہ انہوں نے فتاویٰ جات مرتب کیے، دستاویزات، وہ ایک ساتھ حجیب چکی ہیں

اس سے یہ معنیٰ نہیں ہے کہ شریعت یہ کہتی ہے کہ جہاں کہیں تمہیں کوئی مرتد مل جائے، پبک قانون کوہا تھ میں لیس اور ان کا قتلِ عام شروع کر دیں۔ وہ حضرت مولانا مینگل صاحب ہوں، یا میں، یا آپ۔ اگر کوئی اس کا یہ معنی کر تا ہے تو یہ بالکل اسلام کی روح کے منافی ہے، قطعاً شریعت اس کی اجازت نہیں دیتی، کسی بھی شخص کو قانون ہاتھ لینے کی اجازت نہیں۔ ایک اسلامی مملکت، جو اسلامی مملکت ہو، وہاں پراگر کوئی شخص ارتدادا ختیار کرے توجو اسلام کی عدالت ہے جب وہ فیصلہ دینے گئے گی تواس جرم کی، مجرم کی سزاسوائے سزائے موت کے اور کوئی نہیں۔ یہ معنیٰ ہے۔

عامر عثانی کیکن ظاہرہے یہ اختیار قانون کے پاس ہے، مملکت کے پاس ہے۔

مولانااللہ وسایا: مملکت کے پاس ہے اور مملکت بھی باقاعدہ ان مراحل سے گزار کر کہ کیس درج ہوگا، اس کو توبہ کا موقع دیاجائے گا، اگروہ توبہ نہیں کر تا توعد الت کے اندر جرم کو ثابت کیاجائے گا۔عدالت فیصلہ دے گی اور حکومت اس کے اوپر عمل کرے گی۔ پیلک کے کسی آدمی کا قانون ہاتھ میں لے کراس کونافذ کرنا، یہ اسلام کی روح کے بھی منافی ہے اور آج تک کسی نے یہ نہیں کہا۔ اور میرے خیال میں خود حضرت مینگل صاحب کی بھی قطعًا یہ مراد نہیں تھی، ممکن ہے الفاظ میں، گفتگو کے اندر کوئی جملہ ایسا آگیا ہو، توان کے بھی پیشِ نظر بدبات نہیں ہوگی۔ یہ حکومتی معاملہ ہے، حکومت ہی اس پرعمل کرسکتی ہے، پیلک کوا یہے کرنے کی قطعًا شریعت اجازت نہیں دیتی۔

عام عثانی : بہت شکر ہے۔ حضرت، ایک چیز ہیکی جاتی ہے کہ ؛ ظاہر ہے جس محاذ اور جس مثن پر آپ حضرات کام کر رہے ہیں ؛ اگر اُن کی آپ ابنگ دیکھیں، دیگر چیزیں دیکھیں، اور پھراس سے ہیں ؛ اگر اُن کی آپ البنگ دیکھیں، دیگر چیزیں دیکھیں، اور پھراس سے آپ اپنے کام کو کمپیئر کریں، تومیں بڑے حد ادب کو ملحوظ رکھتے ہوئے یہ سوال کرنا چاہوں گا کہ عالمی مجلسِ تحفظ ختم نبوت کا نیشنل البنگ میں کیا کر دار ہے کتنا کر دار ہے ؟ نمبر ایک ۔ اور نمبر دو، عالمی مجلسِ تحفظ ختم نبوت ہر سال حمبر کے مہینے میں ختم نبوت ہر سال حمبر کے علاوہ پوراسال کیاان کا مشغلہ رہتا ہے ؟

مولانااللہ وسایا: میں درخواست کرتا ہوں، قادیانی ساری دنیا کے اندر جینے بھی متحرک ہوں، ان کے تمام تر تحرک کے باوجود، واقعہ سیہ کے باوجود، واقعہ سیہ کے بوری دنیا میں ایک بھی کام ایسانہیں بتایا جاسکتا کہ جس میں قادیا نیوں نے کامیابی حاصل کی ہو۔امت کو،اسلام یا اہلِ اسلام کو شکست ہوئی ہو۔کوئی ایک بطور سیمیل کے بھی ایک واقعہ پیش نہیں کیا جاسکتا۔

اب میں سب سے پہلے آنا چاہتا ہوں اپنے ملک عزیز پاکستان کی طرف۔ ایک وقت تھا کہ قادیانی فتنہ سے متعلق اگر ہم یہاں پر کوئی گفتگو کرتے تھے منبر و محراب پر توہم پر کیس چلتے تھے کہ تم نے قادیانیوں سے متعلق الی گفتگو کیوں کی ؟ اور آج پوزیشن میہ ہے کہ ہماری مملکت پاکستان کا پر بزیڈنٹ اور پرائم منسٹر اپنے عہدے پر اس وقت تک وہ فائز نہیں ہو سکتا، صدارت اور وزارت کی کرسی نہیں سنجال سکتا، جب تک کہ اپنے حلف نامہ میں عقیدہ ختم نبوت کا افرار، اور مرزا قادیانی کے کفرسے متعلق حلف نامہ علی عقیدہ ختم نبوت کا افرار، اور مرزا قادیانی کے کفرسے متعلق حلف نامہ علی صدارت

عامر عثانی: مگراس میں سوال توبیہ ہے کہ یہ تووہ کام تھا جو بڑے کرکے چلے گئے۔ یہ توظا ہرہے اگر آج صدرِ مملکت اس اقرار کے بغیر اپنی کرسی پرنہیں جاسکتے توبیہ وہ کام تھا جو آئین میں بڑے کرکے چلے گئے ،اس کے بعد کیا ہوا؟

مولانا الله وسایا: جزاک الله۔ میں یبی درخواست کرتا ہوں کہ یہ اس سلسل کا نتیجہ ہے کہ لوئر کورٹ سے لے کر سپریم کورٹ تک یہ 1974ء کے بعد ہوا۔ 1974ء میں آئین کی ترمیم کے بعد سپریم کورٹ کے اندر ایک نہیں اٹھارہ بیس کیس آئے اور سنگل بینچ نہیں پانچ رکنی لار جز بینچ نے بیٹھ کر قادیانیوں کے متعلق فیصلے دیے۔ اس کے بعد انڈونیشیا میں قادیانیوں سے متعلق سرکاری سطی پر فیصلہ آیا، بنگلہ دیش کی عدالت نے قادیانیوں کے خلاف فتو کی دیا ہے، جوہانسبرگ میں۔
اور اس وقت روئے زمین پر پوزیشن میہ ہے کہ کوئی مسجد، مدرسہ، خانقاہ، دینی ادارہ، پوری دنیا کے اندرانٹر نیشنل کیول
پر کام کرنے والے جتنے دینی ادارے ہیں، کسی بھی مسلک اور عقیدے سے تعلق رکھتے ہوں مسلم، تووہ تمام قادیائی گفرسے
آگاہ ہیں۔ اور پوری دنیا میں اب قادیانیوں کے ساتھ معاملہ یہی کیا جارہا ہے کہ کوئی ان کو مسلمانوں کی کیٹاگری میں قبول
نہیں کرتا۔ حتی کہ خود برطانیے کی گور نمنٹ کو بھی پہتہ ہے کہ قادیانی وہ لائی ہیں کہ جن کو مسلمان اپنے بدن کا، اپنی تحریک کا،
یااسلام کی تنظیم کا حصہ نہیں سبجھتے۔ تو قادیانیت کوہر جگہ شکست ہوئی ہے اور اللہ تعالی کے فضل وکرم سے۔

آپ کابیار شاد فرماناکہ اس کے بعد کیا ہوا۔

مجلس تحفظ ختم نبوت نے ایک تو کام یہ کیا کہ ابتدا سے قادیانیوں کے متعلق جو تحریری کام شروع ہوا ہے اِس وقت تک، اُس کی ایک سوجلد اور چودہ پندرہ سوکے لگ بھگ کتابیں وہ"احتسابِ قادیانیت" ور"محابد قادیانیت" کے نام پر ان کوشائع کیااور بیدانیائیکلو پیڈیا تیار کیا۔اور بیراس تحریک کے بعد ہوا ہے۔

قادیانیوں سے متعلق قومی آنبگی کی جوکار وائی تھی اس ساری کارروائی کووہاں نیشنل آسمبلی سے سرکاری سطح پر گور نمنٹ نے اس کو پرنٹ کیا۔ اس کوری پرنٹ کر کے ساری دنیا کے اندر تقسیم کرنا، انگریزی کے اندر اس کا ترجمہ ہوجانا، عربی کے اندر اس کا ترجمہ ہوجانا، یو وہ اقدامات ہیں کہ کل تک اندر اس کا ترجمہ ہوجانا، یہ وہ اقدامات ہیں کہ کل تک جو قادیانی کہتے تھے کہ کہاں پر ہے قومی آمبلی ؟ توہم نے ان کے چیلنے کو بھی قبول کیا، امت کی ایک ضرورت کو بھی پوراکیا۔ اس طرح میں آپ سے در خواست کرتا ہوں کہ دنیا بھر میں جہاں کہیں قادیانیت سے متعلق دنیا کی سی عدالت میں کیس پیش ہوا تو وہاں پر مجلس شخفظ ختم نبوت نے اپنے نمائد گان کو بھیج کر اسلام اور مسلمانوں کی صرف نمائد گی کا عزاز حاصل نہیں کیا بلکہ امت اور مسلمانوں کو کا میابی کی چٹان پر اور لقین پر بھی جاکھڑا کیا ہے۔

عامرعثانی:اس وقت آپ کے پاس،اگر پاکستان کی سطح پر بات کی جائے یا انٹر نیشنلی، کوئی اعداد و شار، فیبکٹس اینڈ فگر ز ہیں؟اس چیز کے کہ کتنے لوگ وہاں سے یہاں کنورٹ ہورہے ہیں یا یہاں سے وہاں کنورٹ ہورہے ہیں؟

عامر عثانی: قادیانیوں نے، ظاہر ہے ان کی لاہیز نے، ان کی تولابنگ مختلف حوالوں سے؛ مثال کے طور پہ اگر انٹیریئر سندھ کے کسی اندر کے علاقے کے اندر کسی مسلمان کو گھر کی ضرورت ہے، اس کے پاس پہننے کے لیے کیڑا نہیں ہے، کھانے کے لیے روڈی نہیں ہے، اگر میساری کھانے کے لیے گھر نہیں ہے، اگر میساری جیزیں اس کو فراہم کر دی جائیں تو میرا خیال ہے ایک بھو کا نگا انسان، اگر اس کو جو آدمی سے چیزیں مہیا کرے گا، اس کا خدا تو وہی ہوگا۔

مولانااللہ وسایا: میں آپ سے در خواست کرتا ہوں کہ یہ دو چیزیں بالکل علیحدہ علیحدہ ہیں۔ ایک بیہ ہے کہ جتنی رفائی۔
عام عثمانی: اچھامیں نے جو یہ سوال کیااس میں، معذرت قطع کلامی کے لیے، یہ بھی ساتھ بتادیجے کہ کیااس لیول پہ
عالم مجلس تحفظ ختم نبوت کا بھی ان علاقوں کے اندر کوئی نیٹ ورک، کوئی کام کی ترتیب، فلاحی رفائی جو ہوتے ہیں طریق،
اگر یہ لوگ جاکے کرتے ہیں توکیا آپ حضرات کا بھی ہے سٹم کوئی ؟

مولانااللہ وسایا: میں یہی در خواست کرتا ہوں کہ بیربالکل علیحدہ علیحدہ سوالات ہیں اور ہم نے تین چار سوالوں کو گڈیڈ لیا۔

پہلی میری بات سے ہے کہ قادیانیت کے تبلیغ کا انداز کیا ہے؟ same ان کا انداز وہی ہے جو عیسائی مشنر یوں کا تھا۔
ہپتالوں کے نام پر، لوگوں کے رفاہ عامہ کے نام پر۔ اور بہ قادیانی کی کوئی نئی ترتیب نہیں، ہمیشہ کفریہ حربے استعال کرتا
ہے۔ مسیحی تنظیموں کا یہاں پر، مسیحی اداروں کا، خود متحدہ ہندوستان میں تقسیم سے پہلے جس وقت یہاں پرانگریز کی حکومت تھی، اُس وقت سے لے کراس وقت تک رفاہی کاموں کے نام پر انہوں نے عیسائیت کوآگے پروان چڑھانے کی کوشش کی۔ قادیانی بھی اس قادیانی رفاہی سکولوں کے نام پر اوگوں کی مد دوغیرہ کرتے ہیں، میں اس سے انکار نہیں کررہا۔ باہر کی دنیا میں قادیانی رفاہی سکولوں کے نام پر لوگوں کی مد دوغیرہ کرتے ہیں۔

مجلس تحفظ ختم نبوت یا ہمارے جتنے رفاہی ادارے ہیں یہ تمام تر رفاہی ادارے اللہ کے فضل وکرم سے مشرق سے لے کر مغرب تک کہیں پر میہ بین کہ ان غریب لوگوں کی مد د نہ کی جائے۔ سیلاب زدگان ہیں ان کی مد د نہ کی جائے۔ سیلاب زدگان ہیں ان کی مد د نہ کی جائے۔ یہ فلسطین کے مسلمانوں پر آفت آئی ہے۔ کہیں پر انہوں نے شدھی کی تحریک چیائی ہواور ان کوم تدبنانے کی کوشش کی ہو۔

عامرعثانی: مگر حضرت کیا وجہ ہے کہ ان کی ایکٹیویٹی سرگر میاں تونظر آ جاتی ہیں،مجلس تحفظ ختم نبوت کی سرگر میال اس انداز میں نظر نہیں آتیں۔

مولانااللہ وسایا: میرے خیال میں آپ مجلس تحفظ ختم نبوت کی بجائے امت کالفظ استعال کریں، اس لیے کہ میں اس وقت مجلس تحفظ ختم نبوت کی نمائندگی نہیں کر رہا... کام کرنے کے حوالے سے میں بید در خواست کرتا ہوں کہ جب بھی کبھی اس طرح کفرنے بیغاری ہے تواس وقت کے اہل اسلام اس سے بھی بھی بے خبر نہیں رہے۔ ایک ایک عنوان کو آپ لے لیں توجو اس کے تقاضے تھے، عنوان چاہے بچھ ہو، ٹائٹل چاہے بچھ ہو، لیکن امت بھی اس سے بے خبر نہیں رہی اور امت کے ایمان اور اسلام کو بچانے کی کوشش کی ہے۔ اور قادیانی اپنی تمام تر سرگر میوں کے باوجود، نمایاں طور پر انہوں نے کوئی ایسااقدام کیا ہو کہ جس کی وجہ سے علاقوں کے علاقے قادیانی ہوگئے ہوں؟ یا ہے کہ ان کی اس کارر وائی کی وجہ سے امت کے لیے کوئی مشکل کھڑی ہو گئی ہو، ان کے لیے راستہ بند کر دیا گیا ہو، امت کو کسی بندگل کے اندر دھکیل دیا گیا ہو، امت کے لیے بھی مشکل وقت بھی نہیں آیا؟

ہمارے حضرت مولاناسیدعطااللہ شاہ صاحب بخاری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ لوگ سجھتے ہیں کہ میرا قادیانیوں کے ساتھ مقابلہ ہے۔ فرمایا، میرا قادیانیوں کے ساتھ مقابلہ ہے جو قادیانیت کی پشت پر ہیں، کہ میں قادیانیت کی ڈم پر پاؤں یہاں رکھتا ہوں، ان کی چیخ امریکہ یابرطانیہ کے اندرسنائی دیتی ہے، فرانس کے اندرسنائی دیتی ہے، ساری سپر پاورطاقتیں ان کی پشت پر کھڑی ہیں۔ توان کو آئی سپورٹ کے باوجود۔

یہ ہمارے ملک کے نامور سائنسدان تھے جناب اپناعبدالقدیر خان، ان کی کتاب کے اندر بھی یہ حوالہ موجود ہے۔
اور خود جناب بھٹوصاحب بھی۔ بھٹوصاحب نے بھی کہا تھا، ان کا انٹر ویو بھی موجود ہے، ان سے متعلق جو کتابیں چھپیں،
آخری دنوں میں جن دنوں جیل کے اندر تھے، انہوں نے اعتراف کیا کہ "میں ایک دفعہ امریکہ گیا تھا اس وقت قادیا نی
سے متعلق کیس ہمارے ملک کے اندر چل رہا تھا توامریکہ نے واضح طور پر مجھے یہ کہا تھا کہ قادیا نی ہماری لائی ہے ان کا خیال
رکھنا۔"

اور ای طرح ان طاقتوں کی قادیانیوں کوسپورٹ ہونی اور اس کے باوجود قادیانیوں کاہر میدان کے اندرشکست کھانا، توآپ صرف اس ایک نکتے پر غور کریں، تواللہ رب العزت کا فضل ہے کہ ٹائٹل چاہے کچھ ہو قادیانیت کے مقابلے میں امت نے بھی شکست نہیں کھائی، ہر محاذیر کامیاب ہوئی۔ مثلاً اس آپ پارلیمنٹ کے فیصلے کولے لیس کہ پارلیمنٹ کافیصلہ سات تمبر 1974ء کو ہوا۔ آج آپ میں بیٹھ ہیں 2025ء میں، 51 سال ہوگئے۔ اور وہ زمانہ تھا جناب ذوالفقار علی بھٹو مرحوم کا۔ جھٹوصاحب کے بعد ضیاء صاحب آئے، جو نیجوصاحب آئے، محترمہ بے نظیر آئیں، جناب نواز شریف آئے، عام عثانی: در جنوں لوگ آئے اور چلے گئے۔

مولانااللہ وسایا: معین قریثی آئے اور خاقان عباسی صاحب آئے، ریاض گیلانی صاحب آئے، جمالی صاحب آئے، فلاں صاحب آئے، فلاں صاحب آئے، شہباز شریف صاحب ہیں، آج کوئی ہے کل کوئی۔ تو اس 50سال میں ایک بھی لمحہ ایسانہیں آیا کہ روئے زمین کی کافر مملکتوں کے اقتدار کے دروازے پر قادیانیوں نے ناک نہ رگڑا ہو، اور ان مملکتوں سے منت معذرت کرکے پاکستان پر دباؤنہ ڈالا ہو۔ جتنے حکمران ہیں ان سب کو کہتے رہے کہ آپ پاکستان گور نمنٹ پر دباؤ ڈالیس کہ وہ اس قانون کوختم کر دیں۔ اس قانون سے متعلق ترمیم کر

دیں۔ الفاظ باقی رہ جائیں اس کی روح نکال دی جائے۔ اس کا پروسیجر تبدیل کر دیا جائے۔ یہ اس کی بجائے یوں کر لیا جائے۔ ہزار کوشش کرتے رہے۔

اور میں آن کی مجلس میں آپ کے سامنے یہ عرض کرتے ہوئے دلی خوشی محسوس کرتا ہوں کہ ایک آدھ دن کی بات نہیں نصف صدی کی یہ لڑائی ہے، اور دنیا کا ایک کا فرملک نہیں روئے زمین کے بورے کفرنے مل کر کوشش کی کہ یہ قانون ختم ہوجائے، اور قادیانی نے لابنگ کی۔ لیکن نتیجہ آپ کے سامنے ہے، قانون ختم کرنا تورہا در کنار، آن تک کوئی مال کا لال اس کی زیر اور زبر، مد اور شد کے اندر بھی تبدیلی نہیں کراسکا۔ تویہ جو قانون؛ اور آن تک کے ہمارے مذہبی مطالبات میں سے کسی بھی دنی ادارے، جماعت کے اسنے مطالبات نہیں مانے گئے جتنے اس پلیٹ فارم کے مانے گئے۔

اور جس وقت میں کہتا ہوں کہ ختم نبوت کے عنوان پر مانے گئے، یہ مطالبات تسلیم کیے گئے، اس وقت میری مراد مجلس تحفظ ختم نبوت کے مجلس تحفظ ختم نبوت کے کام کومجلس تحفظ ختم نبوت کے کام کومجلس تحفظ ختم نبوت کے کام کومجلس تحفظ ختم نبوت کے کھاتے میں ڈالوں ایسے بھی نہیں، مجلس کا یہ مزاج بھی نہیں۔ ہم نے دیوبندی، بریلوی، اہل حدیث، شیعہ، اس عنوان پر کام کرنے والے تمام تر مسلمانوں کو ایک ساتھ لے کر جدوجہد کی ہے اور اس کے نتیجے میں حق تعالی نے ہمیں ان کام کرنے والے تمام تر مسلمانوں کو ایک ساتھ کے دریعے دنیا بھر کے مسلمانوں کو یہ خوشخبری دی جاس پروگرام کے ذریعے دنیا بھر کے مسلمانوں کو یہ خوشخبری دی جاسکتی ہے کہ اس وقت کامیا بیوں سے نوازاکہ آئ آپ کے اس پروگرام کے ذریعے دنیا بھر کے مسلمانوں کو ختم کرنے والے تو شاید نہ رہیں، عالون رہے گا، اس وقت بیر پوزیشن ہے۔

عامر عثانی: میں جواگربار ہاعالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کا پیلفظ استعال کررہا ہوں، وہ ظاہر ہے اس لیے کررہا ہوں کہ آپ کا ایک تعلق، ایک واسطہ تحرکی زندگی تواسی سینس میں ہے۔ باقی توظاہر ہے کہ کون مسلمان ہو سکتا ہے کہ جو نعوذ باللہ قادیا نیت کے بارے میں کوئی ایساعقیدہ رکھے، یاختم نبوت کے حوالے سے اس کے دل و دماغ میں کوئی چیز ہو۔ بہر حال آپ نے جو گفتگو کی اس کے اندر میں ایک اور سوال بیر بھی شامل کرنا چاہوں گا کہ کیا آپ کو لگتا ہے کہ ملک ِ پاکتان کے اندر قادیا نیت کے حوالے سے مزید کسی قانونی چارہ جوئی کی اس وقت ضرورت ہے، آپ کو محسوس ہوتا ہے ؟

مولانااللہ وسایا: میں در خواست کرتا ہوں کہ جس وقت قادیانیوں سے متعلق ترمیم پارلیمنٹ کے اندر منظور ہوئی اور وہ 50 سال سے لاگو ہے، توبیہ آئین کے اندر توترمیم کردی گئ، اس پر قانون سازی نہیں ہوسکی تھی۔ وہ قانون سازی پھر جزل ضیاء الحق صاحب کے نمانہ میں ہوئی۔ یہ فیصلہ پارلیمنٹ نے جو دیا تھا متفقہ وہ سات تتمبر 1974ء کا تھا۔ ضیاء صاحب کے نمانہ میں ہوئی۔ یہ فیصلہ پارلیمنٹ نے جو دیا تھا متفقہ وہ سات تتمبر 1974ء کا تھا۔ ضیاء صاحب کے نمانہ میں 1984ء کو امتناع قادیانیت آرڈینس منظور ہوا، جس کو تحفظ پھر اٹھار ہویں ترمیم کے اندر دیا گیا۔ تو اب آئینی طور پر قادیانیوں سے ۔

عامر عثانی: امتناعِ قادیانیت آرڈیننس کاکیاخلاصہ تھا؟ میں چاہتا ہوں ناظرین کے لیے یہ بھی سامنے آئے۔

مولانااللہ وسایا: بی،اس کا یہ تھاکہ قادیانیوں پر پابندی لگادی گئی کہ خود کو مسلمان نہیں کہسکتے۔ قادیانیوں پر پابندی لگادی کہ مرزا غلام محمد قادیانی کوتم نبی، رسول، علیہ السلام نہیں کہسکتے۔ مرزا قادیانی کے دیکھنے والوں کوتم صحافی نہیں کہہسکتے۔ مرزا قادیانی کے دیکھنے والوں کے لیے تم رضی اللہ کالفظ استعال نہیں کرسکتے کہ یہ اصطلاح اسلام کی ہے، قادیانیوں کی نہیں۔ مرزا غلام احمد کی بیویوں کوتم امہات المومنین نہیں کہسکتے۔ قادیانیت کی اسلام کے نام پرتم تبلیغ نہیں کرسکتے۔ عام عثائی : شعائر اسلامی کا استعال بھی قادیانی نہیں کرسکتے۔

مولانااللہ وسایا: تَمَام تربیہ چیزوں پر پابندی لگ گئی اور ایک دونہیں ؛خود اسلامی نظریاتی کونسل سے بھی سفار شات ما گئی گئیں۔

عامر عثانی: اس میں بنیادی تمام شعائرِ اسلام شامل ہیں۔ظاہرہے قربانی، عید، نماز، بیساری چیزیں اس کے اندر شامل ہیں۔

مولانااللہ وسایا: بعض چیزیں ایسی ہیں کہ اس آرڈیننس کے اندر وضاحت اور صراحت کے ساتھ الفاظ موجود ہیں۔ عامر عثانی: حبیباکہ؟

مولاناالله وسايا: جيساكه خود كومسلمان نهيس كهسكته \_ جيساكه قادياني \_

عام عثانی : وہ جو صراحت کے ساتھ موجود نہیں ہے ، کنایاً ہے ، توہ کیا ہے ، مسلمانوں کانام رکھ سکتے ہیں قادیانی ؟ مولانا اللہ وسایا: نہیں ، میں یہی عرض کرتا ہوں کہ اس کے اندر ایک فنظ ہے بھی ہے کہ قادیانی کوئی ایسی تحریر ، مرئی نقوش کے ذریعے ، کوئی ایک ایساد عوی نہیں کر سکتے جس سے کہ ان کا مسلمان ہونا تمجھا جائے ۔ ہے قادیانی (لیکن) کوئی ایسی علامت ، نشانی ، مرئی نقوش یاغیر مری نقوش کے ذریعے ، کوئی ایساوہ اپنا اقدام کرتا ہے جس سے ہے ہے جھا جائے کہ سے مسلمان ہے ۔ مثلاً مسلمانوں والانام ، مثلاً میکہ جوالسلام علیم کہنا ، مثلاً میر کہ علی الاعلان قربانی کرنا۔ تو سے ساری چیزیں اس کے اندر ، اس لیے کہ یہ چیزیں مسلمانوں کے شعائر ہیں ۔

عامر عثانی: بیہ قانون کا حصہ بن چکی ہیں؟

مولانااللہ وسایا: بالکل بن چکی ہیں جی۔ اور جب بھی بھی عدالت میں میہ چیزیں زیر بحث آئیں کہ ''اِس چیز کا توتذکرہ نہیں ہے، توآپ اِس کو کیسے شامل کرتے ہیں؟''توانہوں نے کہا کہ جناب میہ۔

عامر عثانی: اصل میں جب بدبات ہوتی ہے، سوشل میڈیا پر چہ مگوئیاں شروع ہوجاتی ہیں۔ اور بہت سارے ایسے وِنگ کے لوگ بھی توہیں جو تھوڑاساسپورٹ میں جاکر کہتے ہیں کہ جی اس میں کیا مسئلہ ہے، اگروہ قربانی کررہے ہیں تواس سے مسلمانوں کوکیا تکلیف ہونی چاہیے؟لیکن ظاہر ہے ایک چیز پاکستان کے آئین کا حصد، قانون کا حصہ ہے، تو پھر کیسے؟ مولانااللہ وسایا: میں یہی تو درخواست کرتا ہوں کہ انہیں بیہ سوچنا چاہیے کہ کوئی ہندو قربانی کانام نہیں لیتا، کوئی سکھ جو ہے وہ قربانی کانام نہیں لیتا، کوئی پارسی قربانی کانام نہیں لیتا۔ قربانی کرنا بیہ توصرف اسلام اور اہلِ اسلام کا شعار ہے، کفر کا نہیں۔ تو قادیانی جب کافر ہیں تو مسلمانوں کے شعار کو استعال کرکے وہ مسلمانوں کی حیثیت کو مجروح کر رہے ہیں، مسلمانوں کے ٹائل کو وہ مجروح کررہے ہیں۔ تو قانون کے اعتبار سے ان کو اجازت نہیں۔

اور یہی بات مسٹر جسٹس قاضی فائز عیسی صاحب کے فیصلے میں بھی ڈسٹس ہوکر آگئی اور انہوں نے کہد یا۔ اس کے اندر ایک جملہ ہے، آپ اس کو دیکھیں تو تمام تران سوالات کے جوابات کے اندر وہی ایک کافی ہے۔ انہوں نے کہا کہ قادیا نی اقلیتوں کے حقوق توما نگتے ہیں، خود کواقلیت تسلیم نہیں کرتے۔ ان کا فرض بنتا ہے کہ جو آئین نے ان کی حیثیت متعیّن کی ہے اینی آئینی حیثیت کو متعیّن کریں۔ اس آئینی حیثیت کے مطابق جو آئین ان کورعایات دیتا ہے سہولتیں دیتا ہے، وہ ساری مملکت بھی سٹیٹ بھی ان کو دینے کے لیے تیار ہے، ان کاحق ہے۔

عام عثانی: یہ جو شعائر اسلامی اور ان تمام چیزوں کی امتناع فادیانیت آرڈیننس کے حوالے سے جوہم نے بات کی ، اس میں اگر کہیں سے کوئی چیز آئی ہے سامنے ، جیسے مثال کے طور پہ گزشتہ سال بھی ہوا، کراچی کے اندر واقعات ہوتے ہیں ، دیگر جگہوں کے اندر ہوتے ہیں، توکیا آپ اس کو جائز سجھتے ہیں؟ یا اس کی کسی صورت میں آپ اجازت دیں گے کہ کسی سامل (جھتے) کی شکل میں جائیں لوگ اور آگ لگا دیں، جلا دیں، چیزیں کر دیں؟ یا یہ بھی قانونی راستے سے ان چیزوں کو روکنا چاہیے؟

مولانااللہ وسایا: پہلے توآپ سے مجھیں، جہال کہیں اس طرح کی کوئی اشتعال انگیزی ہوتی ہے، پیلک آٹھی ہوئی، انہوں نے کسی پردھاوابول دیا، کوئی عبادت گاہ گرادی، قادیانیوں کا محاصرہ کرلیا۔ ہمیشہ سے اِس وقت تک تاریخ: ایک بھی واقعہ اس سے میرے خیال میں مشتنی نہیں ہوگا کہ جہال پر بھی اس طرح کا کوئی واقعہ ہوتا ہے ابتدامیں قادیانی حضرات کی شر انگیزی اور قانون شکنی اور ان کے فساد کی بنیاد رکھنے کی بنیاد پرردعمل میں سے ہوتا ہے۔

عامر عثانی: لعنی آغاز اُن کی طرف سے ہو تاہے۔

مولانااللہ وسایا: آغاز اُن کی طرف سے ہوتا ہے۔ مثلاً ان کوکہا گیا کہ خود کو مسلمان نہیں کہسکتے۔ پندرہ بیس مسلمان بیس مسلمان ہیں اور قادیانی دھڑلے ہیں اور قادیانی دھڑلے کے ساتھ جاکر کہتا ہے کہ 'تم توآئینی مسلمان ہو، ہم حقیقی مسلمان ہیں''۔ اب جب یہ گفتگو کرے گا تووہاں پر فساد تو کھڑا ہوگا۔ اور پھر قادیانی پر اپیگیٹرا۔ اور قادیانی یہ محض اس لیے کرتے ہیں کہ ہمارے متعلق تحریک چلتی رہے ، کہیں نہ کہیں کوئی فتنہ فساد کا دھواں اٹھتارہے اور ہم باہر کے ویزے حاصل کر سکیس۔ خود قادیانی عیار قیادت وہ محض اپنے کے کھرے کرنے کے لیے قادیانیوں کو انگیجت کرتی ہے کہ تم کوشش کرو، کوئی ایسا اقدام کرو کہ تم محال کے فاریان تمام تر ؛ جہاں کہیں تمہارے خلاف کوئی ہیں ہے ، ایف آئی آر ملے ، اور اس کی بنیاد پر تمہیں باہر کا ویزہ لے کر دیں۔ توان تمام تر ؛ جہاں کہیں بھی اس طرح کی کوئی ہے ایدا میں قادیانی سازش ہوتی ہے۔

ردِعمل میں مسلمان اکٹھے ہوئے، تومسلمان اکثریت میں ہیں تو قادیانیوں کارگڑازیادہ لگ جاتا ہے، پھروہ جینخے لگ جاتے ہیں، کیکن شرارت کی ابتداوہ کرتے ہیں۔نمبرایک۔

چاہے شرارت کی ابتداوہ کریں، چاہے اس کا کوئی سبب بنے، لیکن سہ بات بہر حال اپنی جگہ سلّم ہے کہ قادیا نیول کے متعلق جو بھی مسلمانوں نے قدم اٹھانا ہے، یا اٹھانا چاہیے، یا اٹھاتے ہیں، انہیں ہمیشہ قانون کوسامنے رکھ کر اٹھانا چاہیے۔ لا ایٹد آرڈر کا مسلمہ پیلک کھڑا کرے، ان کے لیے بالکل ٹھیک نہیں ہے۔ اس ملک کو سختم دیکھنا، قانون کی پاسداری کرنی، یہ ایک ملکت کے ذمہ دارشہری ہونے کے ناطے ہمارے ذمہ ہے، اس سے بالکل نہ انکار کیا، نہ کرتے ہیں۔

عام عثمانی: بہت شکر رہے ، بیہ بتائیے گا حضرت کہ کیااس وقت آپ پوری surety کے ساتھ ،اطمینانِ قلبی کے ساتھ ، یا شرح صدر کے ساتھ بیبات کر سکتے ہیں کہ پاکستان کی تعلیمی اداروں کے نصاب کے اندر کوئی ایسی چیز ہمارے بچوں کو نہیں پڑھائی جار ہی جواس طرف لے کے جارہی ہے ؟

مولانااللہ وسایا: میں بیہ تونہیں کہتا کہ پاکستان کاسارانصابِ تعلیم خالصتّا اسلامی تعلیمات پر بنی ہے، بیہ تومیں نہیں کہہ سکتا۔ آپ میرے خیال میں۔ بیہ 'آپ ''کالفظ میں غلط استعال کررہا ہوں، ہم سب مل کر بیہ بھی نہیں کہہسکتے کہ پاکستان کے سارے قانون اسلام کے مطابق ہیں۔ مملکت اسلامی ہے، اصولی طور پر طے ہے کہ یہاں کاکوئی قانون۔

عامرعثانی: میں صرف specifically اس عنوان پہ بس۔

مولانااللہ وسایا: میں اس پہ ؟ بیہ طے ہے کہ کوئی قانون قرآن اور سنت کے خلاف نہیں بن سکتا۔ لیکن ساتھ اس وقت بیہ مسلمانوں کی حکومت ہے ، بیہ تو ہم بھی تسلیم کرتے ہیں ، لیکن بیہ کہ یہاں پر اسلام کی حکومت ہے سو فیصد ، بیہ تو شاید حکومت بھی دعویٰ نہ کرتی ہو۔ بہت ساری چیزیں ہماری قابلِ اصلاح ہیں۔ سو قادیانیت کے متعلق بھی ہماری یہی بوزیشن ہے ۔ علی الاعلان کوئی ایسی نصابِ تعلیم کے اندر بات ہو جو خالصتاً ختم نبوت کے خلاف ہو، ہمارے ، امت کے نوٹس میں آئی ہواور امت نے اس پراحتجان کرکے اس مصیبت پر قابونہ پایا ہو، اس کی کوئی مثال نہیں دی جاسکتی۔

عامر عثانی :علی الاعلان توظاہر ہے کیسے ہو سکتی ہے اسلامی مملکت کے اندر ،کیکن ظاہر ہے خفیہ کا بھی تو۔ مولا نااللہ و سایا:میرے خیال میں نصاب تو بھی بھی خفیہ نہیں ہو تا، ذراسوال میں ترمیم کرلیں توبہت اچھارہے گا۔

عامرعثانی نہیں ،کوئی اگرایسی چیزہے۔

مولانااللہ وسایا: نصاب جو پڑھایاجا تاہے، آپ اسے خفیہ کیسے کہہسکتے ہیں، یامیں کیسے کہہسکتا ہوں؟ عامر عثمانی: اچھا یہ آپ شور ٹی کے ساتھ کہہسکتے ہیں کہ پاکستان کے اندر کلیدی عہدے ہوں، یاغیر کلیدی عہدے ہوں، وہاں پر کوئی قادیانی اس وقت براجمان نہیں ہے؟

مولانااللہ وسایا: میں نے تواس کا دعویٰ نہیں کیا۔ قادیانی ہوں گے، میں بیہ نہیں کہدر ہاکہ قادیانی نہیں ہیں۔ میں توبید کہتا ہوں کہ قادیانی اینی آبادی سے زیادہ عہدے لے رہے ہیں۔ اور قادیانیوں کی جتنی تعداد ہے وہ اپنی اس تعداد کے

اعتبار سے زیادہ عہدے لے رہے ہیں، زیادہ ملاز متیں کررہے ہیں، زیادہ ان کو حقوق حاصل ہیں، زیادہ وہ اپنا کاروبار کر رہے ہیں دھڑلے کے ساتھ۔ پاکستان کے اندر کوئی ان کے اوپر قدعن نہیں۔ لیکن یہ بات میں علی الاعلان کہتا ہوں کہ بڑے سے بھی بڑا قادیانی ہو، اب وہ چاہے کسی بھی ادارے کے اندر ہو، وہ اپنی کرسی پر بیٹھ کر مرزاغلام احمد کی و کالت کا کردار ادائہیں کر سکتا، علی الاعلان۔ یہ اللہ تعالی کافضل ہے اور ہم یہی چاہتے ہیں۔

عام عثمانی: تھوڑا سامیں حضرت ان سوالات کی طرف آؤں گا، جب ہم نے آپ کے حوالے سے سوشل میڈیا پر کھا۔ توسوالات ہیں، میں as it is وہ پڑھ کرآپ کوسناؤں گا،آپ اس میں سے کسی پربات کرناچاہیں۔

مولاناالله وسایا: ایک ایک کرتے جائیں۔

عامر عثمانی: بی بی بی ایک ایک ایک ون ایک صاحب لکھتے ہیں کہ آج کے دور میں عقیدہ ختم نبوت کونئی نسل کے دلوں میں راسخ کرنے کے لیے علماء اور والدین کوکیاعملی اقدامات کرنے چاہئیں ؟

مولانا اللہ وسایا: یہی ہے کہ جو ابتدائی بنیادی آگاہی ہوتی ہے ، اپنے بچوں کو ہم دینِ اسلام کے متعلق دیتے ہیں ، ہر مسلمان کافرض بنتاہے کہ وہ عقیدہ ختم نبوت کی اہمیت بھی ان پرواضح کرے۔

عامر عثانی: میں نام نہیں لوں گا، ایک دوسرے صاحب کھتے ہیں کہ سوال تونہیں تاہم نیاز مندانہ مؤدبانہ دست بستہ التماس ہے کہ شاہین ختم نبوت بن کر صرف قادیانیوں کی ہی بوٹیاں نوچیں، حضرت بعض دفعہ اپنوں کے خلاف ہی بلڈ پریشر ہائی کر بیٹھتے ہیں، اور ایساہائی کرتے ہیں کہ جیرانگی ہوتی ہے۔

مولانااللہ وسایا: ہاں، ان کی اس تمام تر محبت بھری زبان کے باوجود، میں اس وقت بھی بڑے صبراور خمل کے ساتھ درخواست کرتا ہوں کہ یہ تادیانیوں کی ہم بالکل بوٹیاں نہیں نوچتے۔ ہم قادیانی عقائد اور نظریات کے دشمن ہیں، قادیانیوں کے نہیں۔ قادیانیوں کے نہیں۔ قادیانیوں کے نہیں۔ اللہ توفیق قادیانیوں کے نہیں۔ قادیانیوں کو ہم تبلیغ کرنا اپنا فرض سجھتے ہیں۔ دن کواگر ان کے خلاف ہم تبلیغ کرتے ہیں، اللہ توفیق دے تورات کو ان کی ہدایت کی دعا بھی کرتے ہیں۔ اور اگر قادیانیت کی ہم بوٹیاں نہیں نوچتے اور کوئی مجھ پریہ کے کہ مسلمانوں کی نوچتے ہیں، تو میرے خیال میں انہیں اس کرم فرمائی پر خود گھر میں بیٹھ کے غور و فکر کر لینا چاہیے کہ وہ مجھ مسلمان پر کیا الزام لگارہے ہیں۔

عامر عثمانی: ایک صاحب لکھ رہے ہیں کہ ختم نبوت کا منکر کئی طرح سے عقیدہ ختم نبوت پر وار کر تا ہے لیکن اس کے خلاف کوئی کارر وائی نہیں کی جاتی، اس حوالے سے حضرت کیا کہیں گے ؟

مولانااللہ وسایا: میں درخواست کرتا ہوں کہ ہمیشہ سے ہمارے اکابرنے کام کی تقسیم کی ہے۔ مثلاً ایک تبلیغ کا کام ہے۔ تعلیم کا کام ہمارے دنی مدارس وفاق المدارس کے ساتھ ہے۔ اس ملک کے اندر اسلامی نظام کے حوالے سے کوشش کرنی میہ جمعیۃ علاء اسلام کے ذمہ ہے۔ اور دیگر جو فتنے ہیں دیگر جو غلط نظریات ہیں اسلام کے خلاف، ان کے خلاف بھی کام کرنے کے لیے جماعتیں اور ادارے ہیں۔ مجلس تحفظ ختم نبوت کی بھی تقسیم کار کرکے انہی

اکابر نے، جنہوں نے تبلیغ جماعت کی بنیاد رکھی، جنہوں نے جمعیۃ علاء اسلام کی بنیاد رکھی، اس سے کہیں پہلے انہوں نے مجلس تحفظ ختم نبوت کے لیے بھی ایک لائن متعیّن کر دی، ہمارے کام کی ایک ترتیب بیان کر دی۔ توجن دوستوں کے ذمے جو کام ہے وہ اپناکام نہ کرپایئں اور ہمیں کہیں کہ آپ اپناکام چھوڑ کر اس طرف آجائیں، تومیرے خیال میں وہ اُس کام کی طرف ہمیں متوجہ نہیں کررہے، اِس کام ہے محروم کرناچاہتے ہیں۔

عامر عثمانی: ایک صاحب لکھ رہے ہیں کہ؛ پہلے توانہوں نے سلام کیا ہے، پھر وہ لکھتے ہیں ایک مرتبہ حضرت، گولڑہ کے جانثین گدی نثین کے قدموں میں بیٹھے تھے،اس کی کیاوجہ تھی؟ حالانکہ وہ توعلم سے تقریبًا خالی ہیں۔

عے جا ین مدی یئی عدل ہوں ہیں بیصے سے ۱۰ کی لیاوجہ کی ؛ حال مدوہ و سے سے سربیا حال ہیں۔
مولانا اللہ وسایا: برادر، برادر، ہمارے حضرت مولانا فضل الرجمن صاحب مدظاہم ، یا حضرت مولانا تلیم اللہ خان ، یا حضرت مولانا قاری مجمد حنیف صاحب، یا کوئی اور، مجھ سے عمر میں بڑے ہوں یا چھوٹے ، اللہ رب العزت نے ؛ اللہ تعالی ریا کاری سے بچائے ؛ میں توہر ایک کے ساتھ نیاز مندی کے ساتھ پیش آتا ہوں۔ اللہ تعالی نے تواضع میرے مزاج کے اندر کھی ہے۔ اور بھی زندگی بھر میں نے کوئی تعلی کا جملہ عمد آئیس کہا ہوگا ، اگر کہا ہے بحیثیت انسان ہونے کے تواللہ تعالی اندر رکھی ہے۔ اور بھی زندگی بھر میں نے کوئی تعلی کا جملہ عمد آئیس کہا ہوگا ، اگر کہا ہے بحیثیت انسان ہونے کے تواللہ تعالی کمچھے معاف فرمائے ، میں کوئی دعویٰ بھی نہیں کررہا۔ اِن دوستوں کا بیہ کہنا کہ ان کے قدموں کے اندر بیٹھے تھے ، میں ان کوئیس آپ سے کے قدموں کی بات نہیں کررہا، میں اُن کوئیس دیکھ رہا، میں تومولانا پیر مہرعلی شاہ گولڑو گی گود کھ رہا ہوں۔ اور میں آپ سے ایک دوستوں کہ بین سکہ بند دلو بندی ہونے کے لیے کسی بندہ خداسے مجھے سرٹیفیکیٹ لینے کی بھی ضرورت نہیں ۔ لیکن جب امت نے میری ڈیوٹی لگائی ہے عقیدہ ختم نبوت کی تو میں پر دلو بند، بریلوی ، لکھنو اور د بلی کی بات نہیں کروں گا، میں توگنبر خضری کی بات کروں گا۔

عامر عثمانی: واہ واہ، واہ واہ، کیابات ہے۔

مولانااللہ وسایا: اور الحمدللہ میں اس کے اوپر قائم ہوں، قائم ہوں۔ تمام تر مکاتبِ فکر، دیو بندی ہوں، بریلوی ہوں، شیعہ ہوں، اہلِ حدیث، خانقابیں ہوں۔

عامر عثانی:اس مشن کے لیے سب کے ساتھ۔

مولاناالله وسایا: جس خص نے بھی ایک لمحہ ملعونِ قادیاں اور اس کے ماننے والوں کے خلاف کوئی کام کیا ہے، میں انہیں اپنا مخدوم اور مُتاع بچھتا ہوں، یہ میرے لیے عیب انہیں اپنا مخدوم اور مُتاع بچھتا ہوں، یہ میرے لیے عیب نہیں۔ جومیرے لیے نخری بات ہے اُسے اگر کوئی صاحب میری خوبی کوعیب بنانا چاہتے ہیں تواللہ ان کو بڑائے خیر دے۔ نہیں۔ جومیرے لیے نخری بات ہے اُسے اگر کوئی صاحب نے کھا ہے کہ اپنے اللہ کیوں نہیں بلاتے اگر چہ ختم نبوت کا عقیدہ منفقہ ہے؟

مولانااللہ وسایا: اللہ کافضل ہے ہمیشہ بلاتے ہیں، تمام مکاتب فکر کوبلاتے ہیں۔جس طرف انہوں نے اشارہ کیا، ہم ان حضرات کو بھی بلاتے تھے۔ ہماری کوئی کانفرنس ایسی نہیں ہوتی تھی جس میں مولاناحق نواز مرحوم نہ آئیں، مولاناضیاء الرحمٰن فاروتی ؓ نہ آئیں ، یامولاناعلی شیر حیدری ؓ نہ آئیں۔ تمام تر حضرات ان کے تشریف لاتے تھے۔ ایک جلسے کے موقع پر جان بوجھ کر انہوں نے ہمارے جلسے کو اللئے کی کوشش کی ، اور وہ چناب نگر میں قادیانیوں کے شہر کے اندر۔ عقیدہ ُختم نبوت کے پلیٹ فارم کو قادیانیوں کے شہر میں اگر وہ اس طرح الٹ پلٹ کر شکار بنائیں تو اس پر احتجاج کر نا ہمارا حق بنتا ہے۔ اور ہم نے ان کو واضح طور پر کہا کہ آپ حضرات نے بیہ کرکے زیادتی کی ہے ، آپ اس کے اوپر معذرت کریں۔ ان کی قیادت آمادہ ہوئی کہ ہاں ہم سے غلطی ہوئی ہے۔ اس کے اوپر انہوں نے کہا زبانی ، علی الاعلان کہا کہ ہم اس کے اوپر معذرت کرتے ہیں۔ ہم نے ان کو کہا کہ معذرت ایسی نہیں ، آپ تحریری طور پر لکھ کر دیں کہ آپ نے یہ زیادتی کی ہے۔ انہوں نے آئ تک تحریر نہیں دی اور ہم نے ان کو ہلیک آؤٹ کر دیا۔ اور ہلیک آؤٹ ہم نے کیا، اس کے اوپر اب ہم یقین انہوں نے آئ تک تحریر نہیں دی اور ہم نے ان کو ہلیک آؤٹ کر دیا۔ اور ہلیک آؤٹ ہم نے کیا، اس کے اوپر اب ہم یقین کے ساتھ کھڑے ہیں یہ اپنا کھیا لگانے کی کوشش کے ساتھ کھڑے ہیں یہ اپنا کھیا لگانے کی کوشش کرتے ہیں۔

اصولی طور پر رہے ہے کہ میرافرض بنتا ہے کہ میں جمعیۃ کے سٹنے پہ جاؤں تواسلامی نظام کی بات کروں، وہ ہمارے سٹنے پر
آئیں توختم نبوت کی بات کریں۔ میں اِن کے سٹنے پہ جاؤں توعظمت ِ صحابہ گل بات کروں، وہ ہمارے سٹنے پر آئیں توختم نبوت کی
بات کریں۔ میں تبلیغی جماعت کے ساتھ ان کے پاس جاؤں تو میرافرض بنتا ہے کہ وہاں پر انہی کی بات کرنی چاہیے۔ ان
کے اوپر میں اپنا ٹھپالگاؤں، ان کے جلسوں میں جا کر میں اپنے جھنڈوں کے نمائش کروں، تو یہ میرے خیال میں کہیں
میم شخص نہیں ہوگا۔ توجو اخلاقی قدریں ہیں، اگر ان کے دوست اس کا خیال نہیں کررہے تو ہمیں ملزم گردانے کی بجائے
پیار اور محبت کے ساتھ؛ کوئی ان کا ایساموقع نہیں کہ کوئی فوتگی ہوئی ہوتم تعزیت کے لیے نہ گئے ہوں، کوئی ایسانہیں کہ ان
پر کوئی مشکل وقت۔

عامر عثانی:میرا خیال ہے یہ چیزیں صرف سوشل میڈیا پر سامنے نظر آتی ہیں، باقی توسب ایک ہی ہے۔

مولانااللہ وسایا: ان کی ساری قیادت کے ساتھ ادب واحترام کا، باہمی پیار اور محبت کا تعلق کل بھی قائم تھا آج بھی قائم ہے۔ بیران کے جو نوجوان، جونہ تین میں نہ تیرہ میں، چاچاخوا مخواہ، بیہ حضرات ان چیزوں کو اچھالتے ہیں، ان سے ہمارا؛ بس ٹھیک ہے وہ لگے رہیں، ہم ان کو پچھ کہتے بھی نہیں۔

عامر عثانی: حضرت، آپ کا بہت شکر ہے۔ سوالات کی میرے پاس اسٹ بہت طویل ہے، آپ کی بھی آگے ظاہر ہے کمٹمنٹس ہیں، آپ نے وہاں بھی پہنچنا ہے۔ میں مختصر کرکے بس سے چاہوں گاکہ ہماری نوجوان نسل کے لیے آپ کی طرف سے کوئی پیغام آنا چاہیے۔

مولانااللہ وسایا: وہ تو تھیک ہے۔ نہیں ،اگر سوالات کے سلسلے میں میری مصروفیت کا خیال نہ کریں ،ان سوال کرنے والوں کی کوئی حسرت باقی نہیں رہنی چاہیے، میں بالکل تیار بیٹھا ہوں ایک ایک سوال کا جواب دینے کے لیے۔ باقی سے نوجوان نسل، میں ان سے عرض کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے اب اس طرح کی رپورٹیں ہیں، کئی بستیاں

قادیانیوں سے پاک ہوگئی ہیں۔ قادیانیت بڑی تیزی کے ساتھ اللہ کے فضل سے اپنے انجام کی طرف جار ہی ہے اور اللہ تعالی امت کو کامیا بی سے سر فراز کررہے ہیں۔ ہر مسلمان عقیدہ ختم نبوت کے تحفظ کے حوالے سے اپنافرض سمجھ کراس کام کوآگے بڑھائے۔رب کی رحمت بھی ان کے ساتھ ہو۔ محمرِ عربی شفاعت بھی ان کے ساتھ ہو۔ عام عثمانی: بہت بہت شکر یہ مولانا اللہ و سایاصا حب۔

ناظرین، آپ نے بیہ گفتگوسنی، ظاہر ہے ہم نے تحریک کے حوالے سے، ان کی زندگی کے حوالے سے، اور بہت سارے موضوعات کو ڈسکس کیا۔ even وہ تلخ سوالات بھی ہم نے کرنے کی یہاں جرائت اور کوشش کی جو آپ حضرات نے بھیجے اور مولانااللہ وسایاصاحب نے بڑی خندہ پیشانی کے ساتھ اور بڑے کھلے دل کے ساتھ اور بڑی اعلیٰ ظرفی کے ساتھ ان تمام سوالات کو ایڈریس کیا، ان کے جوابات دیے۔ میراخیال ہے کہ بیہ جوابات کافی ہونے چاہئیں۔ اور یہاں بیٹھ کران سوالوں کو کرنے کا ہرگز ہرگز ہرگز ہرگز ہی مقصد نہیں تھا، نہ ہے، کہ خدانخواستہ کوئی انتشار کی فضا قائم کی جائے۔ بلکہ یہ چندوہ سوالات جوبارہاسوشل میڈیا پر ڈسکس کیے گئے، آپ حضرات نے بھیجے، ہم نے کیے، اور وہاں سے بڑی خندہ پیشانی کے ساتھ جواب آیا۔

اور عقید اُختم نبوت کی جہاں تک بات کی جائے ، ان حضرات نے اپنی زندگیاں لگائیں ، قربانیاں دی ہیں ، اور ظاہر ہے ان کے سامنے یہ سوالات کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔ لیکن ایک روایت ہے ، ہم نے اسی روایت اور تسلسل کو بر قرار رکھتے ہوئے اس پوری کہانی کو محفوظ کرنے کے لیے اس پوڈ کاسٹ کی ریکارڈنگ کا فیصلہ کیا کہ ان حضرات کی یہ کاوشیں ، یہ کوششیں ، یہ تاریخ ، یہ کسی طور پر زندہ رہیں اور آئندہ آنے والی نسلوں تک بھی یہ چیزیں پہنچ سکیں۔ اختتام اسی پر کہ

نہ جب تک کٹ مروں میں خواجۂ بطحاً کی حرمت پر خدا شاہد ہے کامل میرا ایماں ہو نہیں سکتا

میں۔

https://youtu.be/cLLrrdcv5VE



سپریم کورٹ اسلامی جمہوریہ پاکستان کی اعلیٰ ترین عدالت ہے اور چونکہ پاکستان کے دستور میں لکھاہے کہ یہاں کوئی قانون قرآن وسنت کے خلاف نہیں بنایاجائے گالہذاہم اپنی عدالتوں خصوصًا ملک کی اعلیٰ ترین عدالت سے یہ توقع رکھنے میں حق بجانب ہیں کہ وہ کوئی فیصلہ خلاف قرآن وسنت اور خلافِ آئین نہیں کریں گے لیکن دیکھنے میں آیاہے کہ پاکستان کی حیورت میں حقیق ٹیری عدالتیں خلافِ اسلام فیصلے کرتی رہتی ہیں اور علماء اس پراحتیاج بھی کرتے ہیں لیکن معاملہ عمومً جی صورت میں حل نہیں ہوتاجس سے معاشرے میں اور خصوصًا دینی حلقوں میں بے چینی پائی جاتی ہے۔

ایساہی ایک فیصلہ سپریم کورٹ نے حال ہی میں کیا ہے جس میں جسٹس منصور علی شاہ اور جسٹس عقیل احمد عباسی نے ایک ایس فاقون کو نان و نفقہ دینے کا فیصلہ کیا ہے جس کی نہ رخصتی ہوئی تھی اور نہ وہ خاوند سے ملی تھی کہ اس کو طلاق دے دی گئے۔ یہ فیصلہ قرآن کی سورۃ الاحز اب کی آئیت نمبر ۱۳۳ کے صریحاً خلاف ہے۔ حال ہی میں اسلامی نظریاتی کونسل نے جو پاکستان کا ایک آئینی ادارہ ہے یہ قرار دیا ہے کہ یہ فیصلہ قرآن وسنت کے خلاف ہے۔ نیز اس فیصلے میں مرد کے عورت پر قوام ہونے اور اس کے ایک درجہ زیادہ رکھنے کے قرآنی احکام کی بھی خلاف ورزی کی گئی ہے۔

ملی مجلس شرعی، جو پاکستان کے مختلف دینی مکاتبِ فکر کا ایک مشتر کہ علمی پلیٹ فارم ہے، اس کے صدر مولانا زاہد الراشدی، سیکرٹری جزل ڈاکٹر محمد المین اور دیگر علماء کرام مفتی ڈاکٹر محمد کریم خان، حافظ عبدالغفار رویڑی، مولانا عبدالمالک، مولانا عبدالروّف فاروقی، مولانا ظهر خلجی، ڈاکٹر فریدا حمد پراچہ، مفتی شاہد عبید، حافظ حسن مدنی، مولانا غضنفر عزیز، مولانا محمد عمران طحاوی اور دیگرنے اسلامی نظریاتی کونسل کے فیصلے کی تائید کرتے ہوئے عدالت عظمیٰ سے اپیل کی ہے کہ وہ اپنے فیصلے پر نظر ثانی کرے اور اسے قرآن و سنت کے مطابق بنائے۔ نیز اسلام پسند و کلاء سے کہا ہے کہ وہ اس کے خلاف نظر ثانی اپیل دائر کریں۔

۲۷ستمبر۲۰۲۵ء



حمد و ثناء ربِ لَم یَزل کے واسطے، جس نے کائناتِ عالم کو بنایا۔ درود و سلام سیّد کونین صلی اللّه علیہ وسلم کے حضور جنھول نے کائنات وعالم کوسنوارا۔امابعد!

# حرونعت: اسلامی ادب کی ایمان افروز صِنف

حمد و نعت اسلامی ادب کی روح پرور ، ایمان افروز اور وجد آفرین صنف ہے ، بیر صنف عہدِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے ہی جاری ہوگئی تھی ، جناب رسول اللہ صلیہ وسلم حمد و نعت پر شتمل اشعار کو پسند فرماتے اور بعض شعراء کے توحید پر مشتمل مضمون کے اشعار آپ تکلم بھی فرماتے۔ مثلاً : حجے بخاری میں حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: سچاترین کلمہ (شعر) وہ ہے جے لبید نامی شاعر نے یوں کہا ہے:

الاكل شيءٍ ما خلا الله باطل (صحيح بخاري:٣٨٢)

''الله تعالی کے علاوہ ہر چیز فانی ہے۔''

اسی طرح آپ صلی الله علیه وسلم نے غزوہ خیبر میں صحابہ کرام رضوان الله علیهم اجمعین کے رجزید اشعار (جوحم مشتمل عظمی ) و نہ صرف پسند فرمایا بلکہ جواب بھی مرحمت فرمایا۔اور بعض روایات میں ہے کہ غزوہ احزاب میں آپ صلی الله علیه وسلم خود مٹی اٹھا اٹھا کر منتقل کررہے تھے اور عبد الله بن رواحةً کے بیدا شعار بھی پڑھ رہے تھے:

والله لولا الله ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا فانزلن سكينة علينا وثبت الاقسدام ان لا قينا

ماہنامہ الشریعہ — ۲۹ — اکتوبر ۲۰۲۵ء

#### ان الاولى قد بغ وا علينا اذا ارادوا فتن ة ابينا

"الله کی قسم اگرالله تعالی نه ہوتے توہم ہدایت یافتہ نه ہوتے ،ہم نماز پڑھتے نه صدقه کرتے ،ہم پر سکینه نازل فرماد بیجے ، اگر ہماری دشمن سے مڈ بھیڑ ہو تو ثابت قدم رکھیے ،ان لوگوں نے ہم پرظلم کیا، انہوں نے جب بھی فتنه چاہاہم نے انکار کیا،ہم نے انکار کیا۔ "(صحیح بخاری:۴۰۴) اس طرح آپ صلی الله علیه وسلم نے صحابہ کراٹم کے اس شعر کو بھی سنا:

نحن الذين بــــايعوا محمــــدا

على الجهاد ما حيينا ابدا

آپ صلی الله علیه وسلم نے اس کے جواب میں پیہ شعرار شاد فرمایا:

اللهم لا عيش الا عيش الآخــــره

فالغفر للانصار والماجره

''اے اللہ! زندگی توآخرت کی ہی زندگی ہے ،اے اللہ! انصار اور مہاجرین صحابہ کراٹم کی مغفرت فرما۔''

دیگر بعض صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی طرح حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ نہ صرف جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدح سرائی فرماتے تھے، بلکہ کفار کی جانب سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور اسلام پر کی جانے والی ہَجو کا بہترین پیرایہ میں جواب ارشاد فرماتے اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اشعار پڑھتے۔ آپ علیہ السلام نے ان کے کلام پرخوش ہوکران کے لیے ان الفاظ سے دعافرمائی:

اللهم ايده بروح القدس\_

"یااللہ! حسان کی جبرائیل امین کے ساتھ تائید فرما۔"

حمد و نعت گوئی نیز شجاعت پر مشتمل اشعار گوئی توصحابه کرامٌ میں مردّج تھی۔ علاوہ ازیں شعر وسخن کی کچھ مزید اصناف قرونِ اولی سے اگر چپہ ثابت ہیں، لیکن حمد و نعت کی صنف کو ہمیشہ امتیاز حاصل رہا۔ بیشتر محدثین ، مفسرین ، فقہاء عظام اور صوفیاء کرام کے شعری مجموعے بالخصوص حمد و نعت اور معرفت باری تعالی پرمشتمل دلیوان بکثرت موجود ہیں۔ بلاشبہ حمد و نعت کے ذریعے شاعر اور حمد و نعت گوجہاں حق تعالیٰ کی ذات و صفات اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اپنی محبت و فریفتگی کا اظہار کرتا ہے، وہاں سامعین و قاریئن تک معرفت وعشق کا پیغام پہنچا کران کے دلوں پر دستک بھی دیتا ہے۔ حمد و نعت قوت فکری کو مضبوط ترکر کے قوت عملی میں بھی جوش پیدا کرتے ہیں۔ اعلیٰ کلام اور خوبصورت آواز کے ذریعے سنے جانے والے کلام کی تاثیر کی بدولت عملی طور پر بھی زندگی میں انقلاب بیا ہوتا ہے، لوگوں کی زندگی میں نمایاں تبدیلی اور اصلاح کا پہلوا جاگر ہوتا ہے۔

#### حمد ونعت اور منقبت میں حداعتدال

جملہ دنی امور کی طرح تھ و نعت اور منقبت میں بھی حدِاعتدال اور افراط و تفریط سے اجتناب ضروری ہے۔ افراط و تفریط کے پیدا ہوجانے سے نہ صرف مقصد فوت ہوجاتا ہے بلکہ بعض او قات میں میہ شخصن اور مستحب عمل معصیت اور گناہ میں تبدیل ہوجاتا ہے ، جس سے آخرت سنور نے کے بجائے خراب و برباد ہوکر رہ جاتی ہے۔ ایسانعت گواور شاعر دوسروں کے گناہوں میں ابتلا کا ذریعہ بن کر سب کے گناہوں کا بوجھ اپنے ذمہ لے لیتا ہے۔ اس گناہ میں جلسہ اور محفل کے منتظمین و معاونین بھی غیر محسوس طور پر مبتلا ہوکر خسارے کا سوداکرتے ہیں۔ عصرِ حاضر میں رفتہ رفتہ یہ مبارک صنف منکرات اور معاصی کی سر حدول کو چھور ہی ہے اور سے منکرات روز برطتی جارہی ہیں۔ ستم بالائے ستم سے کہ ان منکرات پر نکیر بھی نہیں کی جاتی ، جس کی وجہ سے مقدس مقامات و مواقع اور مقدس و مقبول او قات میں بھی منکرات کا در تکاب ہور ہاہے ، جونہایت خطرناک ہے۔

اہلِ علم کافریضہ ہے کہ وہ ان منکرات کی نشاندہی فرمائیں، اور دنی طبقہ اور شعراء کرام ان منکرات ہے اپنے آپ کو محفوظ کریں، تاکہ یہ مبارک سلسلہ مؤثر اور مفید بھی ہواور اُخروی نجات کا ذریعہ اور سبب بھی۔عاجزنے حمد و نعت کی بعض محافل میں چند منکرات محسوس کی ہیں جن کا ذکر برائے اصلاح ضروری ہجھتا ہے، اس کا مقصد خدا نخواستہ کسی کی تنقیص ہر گز نہیں بلکہ صرف اور صرف اس مقدس صنف کے آداب کی طرف متوجہ کرنا اور نہی عن المنکر ہے۔ ذیل میں ایسی چند منکرات کا ذکر کیا جارہا ہے:

### دىني اجتماعات اور جلسه جات كى اصل غرض

میرے شخ کیم العصر حضرت مولاناعبدالمجید لدھیانوی ارشاد فرماتے تھے کہ سلف میں دنی اجھاعات اور دنی جلسہ جات کی غرض تعلیم بالغاں ہواکرتی تھی۔ یعنی جولوگ مساجدومدارس میں باقاعدہ دنی تعلیم حاصل نہیں کرپاتے ،ان کے عقائد کی تعلیم واصلاح، نیز اعمالِ صالحہ کی ترغیب و تعلیم کے لیے جلسے کیے جاتے تھے۔ بیان کرنے والوں اور سامعین دونوں کے ذہن میں یہی مقصد ہوتا تھا۔ بسااوقات تین روزیادو دوروز کے جلسے ہوتے۔ لوگ بغرضِ تعلیم ان جلسوں میں باوضواور باادب شریک ہوتے ، وہ اہلِ علم و تقویٰ کے بیانات س کر دین سمجھتے تھے۔ اس لیے اجھاعات میں مقصود

بیان ہواکرتے تھے، جبکہ نعت خوانی یا حمد و منقبت؛ تشویق، ترغیب اور نشاط کے لیے ضمنًا ہوتی تھیں، مقصدِ اصلی الال الذکر ہوتا۔ اس طرح ایک یا دواجھے قاری صاحبان کی تلاوت بھی کرائی جاتی تھی، جس سے مقصد برکت اور تعلیم قرآن کا شوق پیداکرنا ہوتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ اکابر کے زمانہ میں الگ سے محافلِ حسنِ قرأت کا اہتمام ہوتا، نہ محافل حمد و نعت کا۔ بہ چیزیں ضمنًا ہوتی تھیں۔

دورِ حاضر میں معاملہ برعکس ہوگیا، اب کثرت سے محافل حسنِ قراَت و حمد و نعت کرائی جار ہی ہیں، جن میں بیانات یا تو ہوتے ہی نہیں یاضنًا، جنہیں سامعین و منتظمین بوجھ سمجھ رہے ہوتے ہیں۔ اس صورت حال میں یہ مجالس بے غرض اور بے مقصد ہو کر رہ گئی ہیں۔ ان محافل سے نہ تو اصلاحِ عقیدہ ہوتی ہے، نہ ہی تعلیم عقیدہ، اور نہ ہی تعلیم اعمال اور نہ ترغیبِ اعمال اور نہ ہی اصلاحِ اعمال کوئی شخص بوری رات نعتیں سنتارہے تو عمومی مشاہدہ ہے کہ اعمال کی طرف کوئی توجہ پیدائہیں ہوتی، نماز تک کی جانب توجہ نہیں رہتی۔

ضرورت اس امرکی ہے کہ ان محافل کو بامقصد بنایا جائے، تقاریر اور نعت خوانی وغیرہ میں تعلیم دین کا عضر غالب رہے، نعت خوانی ضرور ہولیکن ساتھ تعلیم اصلاح کا پہلو بھی غالب رہے۔

# بامعنی شعر گوئی کی تروت

نعت خوانی ہویاا شعار کی دیگر اصناف، اس کے جواز کے لیے ضروری ہے کہ بامعنی ہوں۔ حمر میں کمالاتِ باری تعالی، صفاتِ خداوندی، توحییر اللی علیہ مضامین؛ اور نعت خوانی میں سیرتِ نبوی صلی الله علیہ وسلم، سنتِ نبوگ کی اہمیت، شاکلِ نبی صلی الله علیہ وسلم کو نمایاں کیا جائے۔ مستند اور معتمد مضامین ان اشعار کا حصہ ہوں۔ اس سے سامعین کو پیغام ملتا ہے اور ان کے علم میں اضافہ ہوتا ہے، دین کی جانب رغبت پیدا ہوتی ہے۔

عصرِ حاضر میں اکثر کلام بے مقصد اور بے معنی محض لفاظیت پرمشتل ہوتے ہیں، نیز مخصوص کیجوں پر چند الفاظ پڑھنے سے زیادہ نہیں ہوتے، جو فقط وقت گزاری اور مجمع سے رقم بٹورنے کا ذریعہ ہوتے ہیں۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ بامعنی شعر گوئی کی تروی کی جائے، تاکہ نعت خوانی سے حقیقی عشقِ نبوگ کا احیا ہواور عملی زندگی میں اتباعِ سنت اور اتباعِ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجعین کا پہلوشاہد ہو۔

#### خلافِ شریعت اصطلاحات اور غلُوسے اجتناب

بعض کلام غیر شرعی مضامین ، فاسداور خلافِ شریعت اصطلاحات سے مرکب سننے کو بھی ملتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کو مخلوق کے ساتھ تشبیہ ، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف میں اس قدر غلوکہ خدائی صفات اور توحید کی اصطلاحات کا آپ پر کھلے بندوں اطلاق کیاجا تا ہے۔ نیز جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدح میں دوسرے انبیاع میں السلام یاصحابہ کراٹم واہل بیت اطہاڑ کی منقبت کرتے کرتے دیگر شخصیات کی تنقیص یامنقبت میں غلو؛ نیز ایسے مضامین ذکر کیے جاتے ہیں

جو جملہ مسالک کے محققین کے نزدیک غلط ہیں۔ان پر ہزاروں کا مجمع عش عش کراٹھتا ہے ،اور بیہ غلط مضامین لوگوں کو دین سے دور کرواکرانہیں گمراہی پر ایکاکرتے ہیں۔

یہ امر بھی نہایت خطرناک ہے۔ نعت خوال حضرات کو چاہیے کہ وہ کسی مستند عالم ، بزرگ یا معتمد شاعر کے کلام کا انتخاب کریں ، اور کسی ماہرِ شریعت سے اس کی توثیق کروا کر پھر مجالس میں گوش گزار کریں۔ قوالیوں کا اکثر حصہ مذکورہ بالا مفاسد پر شتمل ہوتا ہے ، اور نعت خوال حضرات قوالوں کا کلام پڑھ کرعوامی داد سیٹنے کی کوشش کرتے ہیں۔

#### گوتیوں اور گانوں کی طرزکے مفاسد

بہت سے نعت خوال حضرات ما شاء اللہ اپنی فکر اور ذاتی نظر یے کو اشعار کی صورت میں پیش کرتے ہیں، جو یقینًا قابلی تحسین ہے۔ ایسے نعت خوانوں کی بھی کی نہیں جو باقاعدہ گانے سنتے ہیں اور ان عشقیہ گانوں میں چند کلمات بدل کر انہیں گانوں کی طرز وانداز میں دنی کلام یا گانے سے ملتا جلتا کلام، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدح سرائی یا صحابہ کرائم اور اہل بیت عظام رضوان اللہ علیہ مجعین کی منقبت، نظم و شعر گوئی سے نابلہ ہوتے ہیں اور گانے کا سہارا لے کر مفاسد پر مشتمل ہے۔ ایک توالیے شعراء حقیقت میں منقبت، نظم و شعر گوئی سے نابلہ ہوتے ہیں اور گانے کا سہارا لے کر کلام تفکیل دینے کی کوشش کرتے ہیں، جو بذاتِ خود کہیرہ گناہ اور حرام ہے۔ حدیث میں گانے سننے پر سخت و عیدیں وارد ہیں۔ گائے کے یہ رسیانعت خوال دنی محافل کی زینت بن کرماحول میں فساد بیا کرنے کا ذریعہ ہیں، ان کا کلام بھی بے ادبیوں اور خرافات پر ششتمل ہوتا ہے، لوگ اس کلام کوئی کرتھا تیا کہ وجائے ہوں کر تجائے روحانیت محسوس کرنے کے؛ جس گانے کے طرز پر کلام پر شاجا تا ہے، اس گانے کو یاد کر کے نقل کی بجائے اصل کو ترجے دیتے ہیں، اس گانے کا تذکرہ کرتے ہیں اور گانے انداز محفل کو مزید بدیودار بنا تا ہے، اور عوام کے ذہنوں میں یہ تاثر قائم ہوجاتا ہے کہ نعت خوال حضرات گانے سنتے اور گائی سنتے اور عوام کے ذہنوں میں یہ تاثر قائم ہوجاتا ہے کہ نعت خوال حضرات گانے سنتے اور فلس میں یہ تاثر قائم ہوجاتا ہے کہ نعت خوال حضرات گانے سنتے اور فلس دیکھے ہیں، اس کے تو یہ گائے اور واجب الترک ہے۔

# شرعی وضع قطع اور دینی معاشرت کے حاملین

نعت خوال حضرات بھی ایک لحاظ سے دین کے دائی ہیں، اس لیے ضروری ہے کہ ان کی وضع قطع، نشست و برخواست، گفتگواور معاشرت میں داعیوں کی صفات چھلکتی ہوں۔ اس کے علی الرغم بیشتر نعت خوانوں کی معاشرت اور وضع قطع شریعت کے بالکل خلاف محسوس ہوتی ہے، اہلِ فکراس اجمال کی تفصیل خوب جانتے ہیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ دینی آسٹیج پر باعمل لوگوں کو ہی بلایا جائے، تاکہ قولی دعوت کے ساتھ فعلی دعوت بھی عوام تک پہنچ سکے۔ خلاف شرع لباس، مقطوع اللحیے، غیر مسنون بالوں کے حامل اور غیر مہذب انداز میں آسٹیج پر جولانی دکھانے والے حق نہیں رکھتے کہ

منبرومحراب رسول كوداغدار كريي\_

ضروریات کاخیال اور پیشه واریت سے پر ہیز

عوام الناس، نعت خواں اور خطباء بھی کواس بات کا خیال رکھنا چاہیے کہ دینی طبقہ کی مالی خدمت کی جائے۔ ان کی ضروریات، آمد ورفت کے اخراجات کی بخیل ان کا حق ہے، لیکن کسی بھی دینی طبقہ کور قم بٹورنے، تبلیغ دین کے جلسوں میں شرکت کے لیے پیشگی بھاری رقوم طے کرنے، یا دورانِ نعت ادا کارانہ طرز پر پیسے ڈالنے یا نوٹ نچھاور کرنے یا کروانے میں کوئی مثال نہیں ملتی۔ نعت خواں حضرات کی اسٹیج پر ضرور خدمت کا شرعی طور پر کوئی حق نہیں۔ ان خرافات کی سلف میں کوئی مثال نہیں ملتی۔ نعت خواں حضرات کی اسٹیج پر ضرور کے میں کی جائے کیکن نوٹ نچھاور کرنے کا طریقہ نہایت غیر مہذب اور دینی و قار کے خلاف ہے، اس سے اجتناب ضرور کی ہے۔ دین کو دنیا کمانے کا ذریعہ بنانا نہایت خطرناک عمل ہے، جس کی احادیث میں سخت وعیدیں بیان کی گئیں ہیں۔ دین کو دنیا کمانے کا ذریعہ بنانا نہایت خطرناک عمل ہے، جس کی احادیث میں سخت وعیدیں بیان کی گئیں ہیں۔ دین کو دنیا کمانے کا ذریعہ بنانا نہایت خطرناک عمل ہے، جس کی احادیث میں سخت وعیدیں بیان کی گئیں ہیں۔



ابن خلدون نے بیان کیا ہے کہ تاریخ میں کی گروہ کو ابتداءً عصبیت کے اسباب میسر ہونے اور پچھ اوصاف کی وجہ سے ایک خاص حیثیت اور شرف حاصل ہوجاتا ہے، تاہم تہذیب کے آگے بڑھ جانے سے بیر شرف توختم ہوجاتا ہے، لیکن اس گروہ میں اس کا "وسواس" باقی رہ جاتا ہے، حالانکہ اس شرف کے تاریخی اسباب مفقود ہو چکے ہوتے ہیں۔ ابن خلدون کہتے ہیں کہ عرب وعجم میں بہت سے گروہ اس کی مثال ہیں۔ اس میں وہ خاص طور پر بی اسرائیل کا ذکر کرتے ہیں جن کو انبیاء ورسل کی وجہ سے اور پچر قبائل عصبیت کی بدولت حکومت واقتدار حاصل ہوا، لیکن سے سب پچھ ختم ہوجانے اور ذلت اور غلامی مسلط ہوجانے کے باوجود یہ "وسواس" ہوجانے اور ذلت اور غلامی مسلط ہوجانے کے باوجود یہ "وسواس"

ابن خلدون کے اس بیان میں ایک تکتے کا اضافہ کیا جاسکتا ہے۔
وہ ہیر کہ ایسے کی گروہ کا پہلا دور وہ ہوتا ہے جب وہ تاریخی اسباب
سے میسر ہونے والے "وسائل شرف" کو ایک تاریخی عصبیت میں
بدلنے اور اس کی بقا و تسلسل کے لیے چیلنجزسے نبر د آزما ہونے کی
صلاحیت سے بہرہور ہوتا ہے۔ای دور میں تمام تر تہذیبی وسائل کو
تخلیقی اور اجتہادی انداز میں استعال کرنے اور نئے سے نئے وسائل
پیدا کرنے کاعمل ظہور میں آتا ہے۔ پھر بیصلاحیت مدھم پڑتی چلی
جاتی ہے اور تدریجاً گروہ کے تمام طبقوں پر "طفیلیت"
جاتی ہے اور تدریجاً گروہ کے تمام طبقوں پر "طفیلیت"
(parasitism)کی نفسیات غالب آناشروع ہوجاتی ہے۔

طفیلیت کا مطلب یہ ہے کہ جو وسائل پچھلی نسلیں تخلیق کر گئی ہیں، ان کو تقدّس کا درجہ دے کر ان کی بنیاد پر اپنے "وسواس" کو قائم رکھنے کی کوشش کی جائے۔ بالفاظ دیگر طفیلیت، نئے تہذیبی وسائل پیدا کرنے کے لیے در کار محنت اور جدوجہد سے گریز کی کیفیت ہوتی ہے جو بحثیثیت مجموعی قوم پر غالب آ جاتی ہے۔ عوام کیفیت ہوتی ہے ہوائش یاد ماضی کلچرل سطح پر اس کا شکار ہوتے ہیں، اہل علم ودائش یاد ماضی کلچرل سطح پر اس کا شکار ہوتے ہیں، اہل علم ودائش یاد ماضی کوشش کرتے ہیں اور حکمران طبقات مجبور ہوتے ہیں کہ ہوشیاری کوشش کرتے ہیں اور حکمران طبقات مجبور ہوتے ہیں کہ ہوشیاری سے اس "وسواس" کو اپنے اقتدار کے تسلسل کے لیے استعال کریں۔

#### تنبيہ:

قال: ((وقد يكون للبيت شرف (۱۰۰۰) اول بالعصبية والخلال، ثم ينسلخون منه لذها بها بالحضارة، ويختلطون بالغمار (۱۲۰۰۱، ويبقى في نفوسهم وسواس ذلك الحسب، وليسوا من ذلك في شيء لذهاب العصبية جملة، وكثير من اهل الامصار الناشئين في بيوت العرب والعجم (۱۲۰۱) لا ول عهدهم، موسومون بذلك (۱۲۰۰)).

قال: ((واكثر ما رسخ الوسواس فى ذلك لبنى اسرائيل، لما سبق لهم من شرف البيت بتعدد (۱۲۰۰) الانبياء والرسل، ثم بالعصبية، والملك الذى وعدوا به، و بعد انسلاخهم عن جميع ذلك، وضرب الذلة، وانفرادهم بالاستعباد (۱۲۰۰) آلافا من السنين، ما زال هنا الوسواس مصاحبا لهم، فيقولون: هذا هارونى، او من قبائل يوشع او من سبط (۱۲۰۰) كذا (۱۲۰۰) مع ذهاب ما اوجب ذلك اولا ورسوخ ما عفا بعد على اثره (۱۲۰۰)).



پاکستان کی عدالتیں جس طرح آئین و قانون کوموم کی ناک بناکرلبرل انتہا پیندوں کی منشاکے مطابق اس کی تعبیر وتشریح کرکے انھیں مسلسل سپورٹ کررہی ہیں، کیا یہ اسلام کے نام پر بننے والے ملک کی عدلیہ کے شایانِ شان ہے؟ ہر کوئی جانتا ہے کہ دین مخالف لابیاں پاکستان میں کتنی متحرک ہیں اور کس زور وشور سے پروپیگنڈہ کرتی نظر آتی ہیں۔ دینی طبقے کو انتہا پینداور متشد د ثابت کرنے کے لیے قسم قسم کے شکوک وشبہات پیدا کیے جاتے ہیں۔

اباحت پہند متجد دین کی طرف سے ایک مشہور اعتراض پید کیا جاتا ہے کہ حضور پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم رحمة للعالمین سے ،بڑے بڑے وشمنوں کو معاف فرمانے والے سے ، توکسے ممکن ہے کہ اپنی ذات کے لیے بدلہ لے لیں ؟ اور کہی خوبے عفو و احسان کئی صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ مسلمانوں کی دینی وعلمی روایت اور تراث کے بالکل متوازی تصورات ، اصطلاحات اور تشریحات کی بنیاد رکھنے والے معروف اسکالر جاوید احمد غامدی صاحب عہد نبوی میں توہین رسالت کے جرم میں سزایافتہ مجرموں کے واقعات کو جزئی اور غیر متعلق مانتے ہیں، لینی ان مجرموں کو سزاتوہین رسالت کے جرم میں نہیں ہوئی، کیونکہ توہین رسالت کے جرم میں نہیں ہوئی، کیونکہ توہین رسالت توسرے سے قابلی مواخذہ جرم نہیں ، بلکہ بیدلوگ توہین رسالت کے علاوہ بڑے بڑے ناقابلی معافی جرائم کے مرتکب ہوئے سے ، لینی غامدی صاحب اس بات سے انکار کرتے ہیں کہ کعب بن اشرف ، ابورافع یا ابن خطل کو گستانی کے جرم میں قتل کر دیا گیا ہے ، بلکہ وہ کہتے ہیں کہ یہ سب بغاوت ، قتل وغارت ، عہد شکنی یاخیات کے جرم میں قتل ہوئے ہیں۔ اپنی اس بات کی دلیل میں سورۃ المائدہ کی آیت نمبر ۲۳۳ پیش کرتے ہیں:

من قتل نفسًا بغير نفس او فساد في الارض فكانما قتل الناس جميعاـ

اس آیت سے بوں استدلال کرتے ہیں کہ آیت میں "فساد فی الارض" کوعدالتی قتل کے جواز کا واحد سبب قرار دیا گیا ہے، لینی اگر کوئی شخص زمین میں فساد کرے یا قتل کرے تواس کو سزاے موت دی جائے گی، اس کے علاوہ زناہویاار تداد، ڈکیتی ہویا کوئی اور بڑے سے بڑا جرم و گناہ، کسی کاخون بہانے کا جواز پیدائہیں کر سکتا۔ یہ ہواان متجددین کا استدلال، پیتنہیں "فساد" کا کونساخود ساختہ پیانہ ان کے ہاں مقرر ہے کہ بینہ تو تو ہین رسالت جیسے انسانیت سوز گھناؤنے جرم کوفساد کہتے ہیں اور خمسلے رہزنی کو، حالانکہ فقہاء فساد کا دائرہ حرابہ سے بھی وسیع مانتے ہیں۔ حرابہ کی مخصوص سزاجو سورہ مائکہ کی مذکورہ آیت میں ذکر ہے، بیہ صرف حرابہ کی سزاہے جو اسلحہ بردار رہزنوں پرلاگو ہوگی، اس کے علاوہ فساد کرنے والوں کے لیے احناف کے ہاں تعزیری سزائیں ہیں۔ محاربہ (قطع الطراق /رہزنی) ایک خاص شکل ہے فساد کی، لیکن فساد کا دائرہ اس سے وسیع ترہے۔

امام ابو بکر الجصاص (المتوفی • سره) این کتاب احکام القرآن میں سورة المائدہ کی مذکورہ آیت کے تحت کھتے ہیں: فاما من افسد فی الارض بوجہ لیس فیہ محاربة فلا یدخل تحت هذا الحصمـ ترجمہ: جو شخص زمین میں فساد کرے، لیکن محاربہ ( یعنی قتال اور رہزنی ) کی صورت کے بغیر، تووہ سورة المائدہ آیت سسس کے تحت نہیں آئے گا۔

یہاں امام جصاص فساد فی الارض کو حرابہ کے بغیر بھی ممکن مانے ہیں، تاہم ساتھ یہ فرق بھی بیان کرتے ہیں کہ جہاں فساد فی الارض ہولیکن حرابہ (قتل اور رہزنی) نہ ہو تو وہاں پر آیت ۳۳ کے احکام لاگونہیں ہوتے۔ لینی وہ محاربہ کے بغیر بھی فساد کوستقل جرم مانے ہیں۔ پھر ایبا گھناؤنا جرم جو گواہوں کے سامنے بر سرِعام رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نہ صرف ذاتِ مبارکہ کونشانہ بنائے، بلکہ ذاتِ مبارکہ سے جڑے ہوئے دین کے حصار کو توڑنے کی کوشش کرے اور تمام امتِ مسلمہ کے دلوں کو چیر کے رکھ دے ، کتنے افسوس کی بات ہے کہ ان متجد دین کے ہاں فساد نہیں۔ ان سے بو چھاجائے کہ اگر فساد صرف امنِ عامہ کو خراب کرنے کا نام ہے، توکیا انسانیت کی لکیرسے گرے ہوئے توہین کرنے والے در ندے امنِ عامہ کو بڑھاوا دے رہے ہیں؟ یا ایمان واسلام جو امن وسلامتی کے ضامن ہیں، کی نے کئی کررہے ہیں؟

امام سرخسی ؓ لمبسوط میں گویاز مانہ حاضرکے ڈیجیٹل آلات اور میڈیا کے ذریعے توہین آمیز مواد نشر کرنے کے جرم ہی کو فساد کہتے ہیں:

ومن أظهر الفسق، ونشر الفاحشة، وأبطل الحق، وزين الباطل، فقد أفسد في لأرضـ

ترجمہ:جس نے فحاشی پھیلائی، حق کومٹایا، باطل کو مزین کیا، اس نے زمین میں فساد کیا۔

الغرض توہینِ رسالت فساد توہے ہی، چاہے محاربہ نہ بھی ہو۔ کیونکہ یہ فتنہ اور بغاوت ہے۔ یہ معاشرے میں نبی صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی محبت، دینی سلامتی اور امنِ عامہ کو نقصان دیتی ہے۔ فقہائے احناف کے ظاہر مذہب و روایت کی بنیادی علت یہی بغاوت ہے۔ وہ توہین رسالت کوار تدادیعنی دین سے بغاوت قرار دیتے ہیں۔

اور توہین کرنے والااگر مسلمان مرد ہے تووہاں بغاوت کامعنیٰ پایاجا تا ہے۔ اور مسلمان مرد کی بغاوت بغیر قتل و
 قتال کے زائل نہیں ہوتی۔ اگر پوراجھہ توہین کرے توسب سے جنگ کرنالازم ہے۔ البتہ اگر جھہ اتنامضبوط ہو

کہ جنگ میں اسلامی ریاست کو فائدے سے زیادہ نقصان ہونے کا خدشہ ہو تواسلامی ریاست عارضی طور پر مصالحت بھی کرسکتی ہے۔

• عورت کی بغاوت کو جیل میں رکھنے سے دبایا جا سکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقہائے احناف توہین کرنے والی مسلمان عورت کے قتل کے قائل نہیں۔

توہین کرنے والے کافر مردوعورت کوحالات کی مناسبت سے تعزیری سزا تودی جاسکتی ہے، تاہم توہین کے جرم
کی وجہ سے اسلامی ریاست میں ایسے کافروں سے رہائش کاحق (عہد ذمہ)سلب نہیں ہوتا۔

یہ حنی مذہب کی روسے احکام کی تفصیل ہے، لیکن پاکستان میں تمام معتبر مفتیان کرام حفی ہونے کے باوجود توہین رسالت کے معاط میں تفصیل ہے، لیکن پاکستان میں تمام معتبر مفتیان کرام حفی مذہب کے مطابق فتوگی نہیں دیتے، اس لیے کہ پاکستان کا آئین و قانون ہر حال میں توہین کرنے والے کو سزائے موت دیتا ہے، جو جمہور امت کا مذہب ہے۔ اور اصول یہ ہے کہ آئین و قانون چار مذاہب میں سے کسی بھی مذہب کے موافق ہو، توفتو گی اسی مذہب کے مطابق دیاجائے گا،اگرچہ مفتی کے اپنے مذہب کے خلاف ہو۔ کیونکہ آئین و قانون کواسلامی تسلیم کرنے کی انتہائی کوشش شریعت کو مطلوب ہے۔

قرآنی لغت کے امام راغب اصفہانی اپنی معروف کتاب المفردات میں فساد کامعلی ایول فرماتے ہیں:

الفساد يُطلق على ما تجاوز حدود الاعتدال...وعمل الخروج عن صلاح الدين يُعد فسادا.

ترجمہ: فساد وہ ہے جو دین، اعتقاد یا نظم معاشرہ کی حدود سے تجاوز کرے، خلافِ اعتدال ہواور اصلاح سے بعید ہو۔

الغرض دین کی بنیادی حدود کو پامال کرنافساد کی سب سے پہلی قسم ہے۔ باقی اخلاقی انحطاط اور اجھائی برائی کو غیرمسلم ماہرینِ لغت نے بھی فساد کامعنیٰ قرار دیا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ توہینِ رسالت سے زیادہ اخلاقی انحطاط اور کیا ہو سکتا ہے۔ اب ذراامتِ مسلمہ کے معتبر ومستند علاء کاموقف بھی ملاحظہ فرمائیں۔

امام ابن تیمیه رحمه الله فرماتے ہیں:

وسب النبي ﷺ هو اكبر انواع الفساد في الارض، فيجب قتله حتى ولو اسلم بعد ذلك\_(الصارم المسلول، ص٣، دار ابن حزم)

ترجمہ: نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی توہین زمین میں سب سے بڑا فساد ہے، اس لیے توہین کرنے والے کو قتل کرناواجب ہے، چاہے وہ بعد میں توبہ کرلے پااسلام قبول کرے۔

علامه خفاجی حنفی فرماتے ہیں:

وسبم ﷺ من افحش الفساد في الارض، ومن فعل ذلك فقد اشاع الفتنة، وتعين

ترجمہ: نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی توہین زمین میں بدترین فساد ہے، جو ایسا کرے وہ فتنے کو پھیلانے والاہے،اوراس پرحد (سزا)واجب ہے۔

شيخ الاسلام مفتى تقى عثمانى صاحب دامت بركاتهم لكصة بين:

"شاتم رسول مَثَالِيَّا ِ عَمَل ہے جو فساد فی الارض پیدا ہو تاہے ، وہ قتال ، ڈاکہ ، اور قتل جیسے جرائم سے کہیں زیادہ ہے۔"(ماہنامہ البلاغ ، جامعہ دارالعلوم کراچی )۔

علامه قاضى عياض رحمه الله عشق رسول سے لبريز اپني كتاب "الشفا" ميں فرماتے ہيں كه

من سب النبي ﷺ فقد كفر، وقتل، ولا يستتاب، لانه طعن في النبوة، وافسد في الرض.

ترجمہ: جس نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو گالی دی، وہ کافرہے اور قتل کیا جائے گا، اس سے توبہ کامطالبہ نہ ہوگا، کیونکہ اس نے نبوت پر طعن کیا اور زمین میں فساد پھیلایا۔

دین کے اسرار و مقاصد کا تھوڑا سابھی ادراک و شعور ہو تو دل ہے بات مانے میں ایک لمحے کو بھی تامل نہیں کر تاکہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذاتِ اقد س کی ناموس بلکہ ہر گوشہ حیات کی حفاظت میں دینِ اسلام کی بقاہے، کیونکہ اس میں دورائے نہیں کہ دینِ اسلام کا مرکز و محور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذاتِ اقد س ہے۔ اقبال نے کیا خوب کہا ہے:

> بمصطفیٰ برسال خویش را که دین همه اوست اگر به اونه رسیدی، تمام بولهی است

اگر دین کوایک جسم تصور کیاجائے تو ناموسِ رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کی روح ہے، جس کے بغیر سارا دین حیات سے محروم ہے۔ میرِ جاز ہی میرِ کاروال ہیں، ان کاہر قول وفعل اور اداوا شارہ دین ہے، وہ مرکز ایمان ہیں۔ پاکستان کا آئین بھی اپنی بنیاداسی سے اٹھا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ خودر حمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی مبارک زندگی میں جہاں خونخوار دشمن معاف فرما دیتے ہیں، وہاں ججو وگستاخی اور ہرزہ سرائی کرنے والوں کے بارے میں انتہائی حساس ہیں۔ اور یہی وجہ ہے کہ ہر دور میں گستاخی رسالت کی سزاقتل رہی ہے۔

عہدِ نبوی صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم ،عہدِ خلفائے راشدینؓ اور بعد کے جمہور فقہاء نے گتاخِ رسول صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کی سزاقتل ہی مقرر کی ہے۔ابنِ خطل ، ابورافع ، کعب بن اشرف ، عقبہ بن ابی معیط جیسے لوگ یقیباً دوسرے بڑے جرائم کی وجہ سے قتل کے ستحق تھے، لیکن بہت سے مواقع پر اور بالخصوص فیج مکہ کے موقع پر بغاوت و خیانت اور قتل و سازش کے سب مجر مول کے لیے سرِ عام اور باعزت معافی کا اعلان ہوا، تو پھر کیا وجہ تھی کہ گستا خ ابن خطل کو رحمۃ للعالمین کی بارگاہ رحمت سے معافی نہیں مکی، سوائے اس کے کہ اسی رحمت کی ناقدری کر کے حرماں نصیب ہوا۔ کس قدر سخت تھم دیا جارہا ہے کہ اگر کعبہ کے غلاف سے بھی چیٹ جائے تو بھی قتل کر دیا جائے ۔ کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ناموس دین کا محافظ حصار ہے، اگرید حصار ٹوٹے گا تو دین کے بقیہ احکام پرعمل درآ مد باقی نہیں رہے گا۔

آج کل ایک خاص سیکولر طبقہ قانونِ توہینِ رسالت کے خلاف نہ صرف مسلسل آواز بلند کر رہاہے بلکہ بعض حکومتی شخصیات، صحافی، وکلاء اور جج برادری کی حمایت حاصل کر کے اس قانون کو ہیومن رائٹس کے خلاف بلکہ ظالمانہ قرار دے کرملت کے اس عقیدے اور وحدت پر حملہ آور ہورہاہے۔ بھی کہتے ہیں کہ بیہ قانون غلط استعمال ہورہاہے اور ذاتی دشمنی یا کسی اور پلائنگ کے تحت بے گناہ لوگوں پر قانون کا بیہ شکنجہ کساجارہاہے۔

اس مشہور اعتراض کا ہم تحقیقی جائزہ لیں گے اور دکھائیں گے کہ شریعت کے بے مثال عادلانہ نظام میں بیاسی طرح ممکن ہی نہیں کہ شریعت کا کوئی قانون ، اللی ہونے کے باوصف؛ ظالمانہ ہویا اُس میں ظلم وستم کوروار کھنے کے لیے چور دروازے کھلے چھوڑ دیے گئے ہوں۔ بالخصوص حضور کریم خاتم النہیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آخری شریعت میں توہر شرعی حکم میں اس بات کا خاص اہتمام کیا گیا ہے کہ برائی کا کوئی ایسادروازہ کھلانہ رہے جس سے قیامت تک کسی برائی کے در آنے کا امکان ہو۔

لعنی پربات قطعی اور بریمی طور پر ناممکن ہے کہ شریعت نے پہلے سے مس یوز یعنی غلط استعمال ہونے سے بیخے کی کوئی تذہیر نہ کی ہو۔ اگر خدانخواستہ ہمیں اس کے خلاف کہیں نظر آتا ہے تو دو باتیں ممکن ہیں: یا تو شریعت کے قانون پر بوری طرح (As it is) ممل نہ ہوا ہوگا، یااس کی تنفیذ واجرا (پروسیجر) میں کوئی خامی رہی ہوگی۔ ورنہ یہ نہیں ہو سکتا کہ قانون شریعت کا ہواور اس کا پروسیجر بھی درست ہو پھر بھی کسی ظالم کو اس کے غلط استعمال کا موقع مل جائے۔ اس لیے شریعت شریعت کے کسی قانون پر تنقید کرنے سے پہلے ہمیں ہزار بار سوچنا پڑے گا کہ کیا ہم نے اس قانونِ شریعت پر صحیح طرح عمل کیا ہے اور کیا جو پروسیجر شریعت نے اس کے لیے وضع کیا ہے ہم نے اس میں کہیں غلطی تو نہیں کی ہے۔ اگر قانونِ شریعت اپنا عادلانہ نتیجہ نہیں دے رہی، تو کہیں نہ کہیں غلطی ضرور ہے۔

اس بنیادی تکتے کی وضاحت کے لیے اب ہم توہینِ رسالت کے قانون پر ہونے والی تنقید کا تفصیل سے جائزہ لیتے ہیں کہ ناقدین کی تشویش کی اصل وجہ:

- شرعی قانون اوراس کاشریعت میں وضع کردہ پروسیجرہے؟
- یا قانون اوراُس کا پروسیجر کامن لاء جیوریسپر وڈنس کا لے کرالزام شریعت پر لگایاجار ہاہے؟
  - یاشری حدود و قوانین سے جان چیرانے کے لیے منظم لابنگ اور پلاننگ کی جارہی ہے؟

سرِ دست عرض میہ ہے کہ دفعہ C 295 توہین رسالت کے جرم کی دفعہ ہے اور شریعت و آئین کی روح کے عین مطابق ہے۔ آئین پاکستان 1973ء کے آرٹیکل 227 کاسب آرٹیکل 1 کہتا ہے کہ

" پاکستان میں تمام موجودہ قوانین کو قرآن و سنت کے احکام کے مطابق بنایا جائے گا، اور ایسے احکام کے منافی کوئی قانون نہیں بنایاجا سکے گا۔"

نیز توہینِ رسالت کے اس قانون کونہ صرف فیڈرل شریعت کورٹ بلکہ سپریم کورٹ آف پاکستان نے بھی اپنی تفصیلی عدالتی تشریحات میں اسلامی ، آئینی اور ضروری قرار دیا ہے۔ جب بیہ بات واضح ہوئی کہ بیہ شریعت کے عین مطابق قانون ہے ، اب جمیں اس کی شرعی حیثیت واضح کرناضروری ہے کہ ک۔ 295 حدہے یا تعزیر ؟ نیز پاکستان میں بطورِ حد نافذہ بیا بطور تعزیر ؟ اور اگر بطورِ حد نافذہ ہے تا بطور تعزیر ؟ اور اگر بطورِ حد نافذہ ہے تو کیا حدے شرائط و تقاضے بھی پورے کیے جاتے ہیں ؟ بوں واضح ہوجائے گا کہ غلطی قانون میں نہیں بلکہ شرائط و تقاضے بورے نہ کرنے میں ہے۔

### 295-c عدے یاتعزیر؟

اس تکتے پرغور کئی اشکالات کور فع کر سکتا ہے۔ نہ قانون کے غلط استعال کا شکوہ ہو گا اور نہ تحقیقاتی نمیشن کی جھنجھٹ میں پڑنے کی ضرورت ہوگی۔ قانون و شریعت پر ٹھیک ٹھاک عمل ہو گا، ظلم کاسدِ باب ہو گا اور انصاف کے تقاضے بورے ہوں گے ، ان شاءاللہ تعالیٰ۔ توآئے ایک نظر دیکھ لیتے ہیں۔

اسلامی فقہ، شریعت کورٹ اور سپریم کورٹ <u>سن</u>نوں اس بات پرمتفق ہیں کہ توہینِ رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سزاقتل (موت) ہے اور یہ سزا تعزیر نہیں بلکہ "حد" ہے۔ (مقدمہ: مجیب الرحلٰ بنام حکومت پاکستان C۔295 پر شریعت ریو ہوکیس)

عدالت نے C 295 کوشریعت ہے ہم آہنگ قرار دیتے ہوئے کہاکہ: "رسول الله صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی شانِ اقد س میں گتاخی کی سزاصرف موت ہے۔اس میں کسی معافی ، جرمانے یا تخفیف کی گنجائش نہیں۔"

اس فیصلے میں یہ بھی کہا گیا کہ: "توہینِ رسالت ایک ایساجر م ہے جو حدکے درجے میں آتا ہے، نہ کہ تعزیر کے۔ "حنی مذہب کے خاتمۃ المحتقین علامہ شامی رحمہ اللہ نے اگرچہ تعزیر ہونے پر اپنی تحقیق ختم کی ہے، لیکن "قضاء القاضی رافع للخلاف" کی روسے پاکستان کے تمام اکابر مفتیان کرام فتو کی حد کا جاری کرتے ہیں اور یہی ہر لحاظ سے مناسب اور مضبوط موقف بھی ہے۔

اصل غور وفکر کے لائق مقام ہیہ ہے کہ "آدھا تیتر آدھا بٹیر" کی طرح جرم کو حد قرار دینا، سزاحد کی دینا اور اثباتِ جرم میں تعزیر کا پروسیجراور شرائط کافی بجھنا غیر معقول، غیر قانونی اور غیر شرعی ہیں۔اس بات کا لازمی تقاضا یہ ہونا چاہیے کہ توہینِ رسالت کے جرم کے ثبوت کے لیے شہادت کا معیار ثبوتِ حد کے شایانِ شان ہو۔ قانونِ شہادت کا دیباچہ (

Preamble) بالكل واشكاف الفاظ مين كهتا ي:

Qanun-e-Shahadat Order, 1984, Application Clause;"Provided that the provisions of this Article shall not apply to the trial of cases under the laws relating to the enforcement of Hudood"

لینی "اس آرڈرکی کوئی بھی شق اس مقدمے میں لاگونہیں ہوگی جو'Hudood Laws' کے تحت حلایا جائے گا۔"

قانونِ شہادت آرڈیننس 1984ء کا (Article 45) واضح قرار دیتا ہے کہ 'Hudood Laws' کے تحت آنے والی
عدالتی کارر وائیوں میں یہ آرڈر بالکل لاگونہیں ہوتا۔ اس کا مطلب ہے کہ زنا، چوری، قذف، شراب نوشی، یا جب بھی
توہینِ رسالت صاف طور پر 'حد' شار ہوتی ہے —ان مقدمات میں عام شہادت کے اصول نافذ نہیں کیے جاتے ، بلکہ شرعی
حدود کی مخصوص شرائط ہی قابلِ اطلاق ہیں۔

تعجب کی بات ہے کہ قانونِ شہادت کے ماتھے پر کاسی گئی ان ہدایات کے بالکل برعکس کئی اعلیٰ عدالتوں نے حد کی سزا قانونِ شہادت کی ان دفعات کی رو سے دی ہے جو عام دیوانی یا فوجداری مقدمات سے متعلق ہیں۔ مثلاً آرٹیکل 17 ( Explanation) کی 'Explanation' ان الفاظ میں ہے:

"Explanation: This Article shall apply to all proceedings except proceedings relating to Hudood".

ترجمہ:"وضاحت: یہ آرٹیکل تمام کارروائیوں پر لاگوہو گاسوائے اُن کارروائیوں کے جو حدود سے متعلق ہوں"۔ واضح رہے کہ 'Explanation' قانون کا جزو لازم ہوتی ہے، اور عدالت میں اس کی حیثیت کسی بھی ' Substantive' جھے کے برابر ہوتی ہے۔ عدالتیں قانون کی 'Explanation' کو قانون کی تشریح اور دائرہ کار ( Scope)متعیّن کرنے کے لیے استعال کرتی ہیں۔

پاکستان کی عدالتی تاریخ میں کے 295 میں حد کی شرائط کہیں بھی پوری نہیں ہوئیں اور یہی شریعت کے فلسفۂ جرم و سزا کا تقاضا ہے کہ سزاعبر تناک دی جائے، مگر جرم کا معیارِ ثبوت شک وشبہ سے بالاتر ہو۔ یہاں تک کہ غلطی سے سزانہ ہوئی تومعاف ہے، لیکن سزا دینے میں غلطی نہ ہو۔ اقرار یا دوعادل گواہ نہ ہوں تومعاملہ حدسے تعزیر کی طرف جائے گا۔ عدالتوں نے کے 295 کے تحت جتنی سزائیں سنائی ہیں، سب کی سب کو تعزیر وسیاست کے خانے میں ڈالنا بھی ممکن نہیں عدالتوں نے 295 کے خصوص حالات میں دی جاسکتی ہے، اور یہاں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ تمام کیسز ہی اس مخصوص نوعیت کے تھے۔

پھر یہ بھی ایک طرفہ تماشہ ہے کہ پاکستانی عدالتوں نے اب تک C-295کے تحت جتنی بھی موت کی سزائیں سٹائی ہیں :کم و بیش ڈیجیٹل ڈیواکسز کے ذریعے حد کی سزائیں سٹائی ہیں، جو شریعت اور قانون دونوں کی روسے محلِ نظر ہے۔ یہ فلسفۂ شریعت اور احتیاط کے خلاف ہے جس کالحاظ رکھنا حدود میں فرض ہے۔ بعض عدالتوں نے اپنی تفصیلی جمبٹ میں وضاحت کی ہے کہ ڈیجیٹل الویڈیفنس کو پرائمری سورس آف الویڈینس کے طور پر تسلیم کیا گیا ہے اس لیے ہم اس کی بنیاد پر موت کی سزاسنار ہے ہیں۔ ایسے عدالتی فیصلوں کی پشت پر کوئی قانون نہیں بلکہ قانون کی واضح تصریحات اس کے برعکس ہیں، جن کا ٹیکسٹ ہم نے پیش کیا، نیز شرعی اصول کے بالکل خلاف ہمیں بلکہ قانون کی واضح تصریحات اس کے برعکس ہیں، جن کا ٹیکسٹ ہم نے پیش کیا، نیز شرعی اصول کے بالکل خلاف ہمیں بلکہ قانون کی فقیہ و مجتبد نے ڈیجیٹل الویڈینس کو شوت حدکے لیے کافی نہیں مانا۔ تاہم سپور ٹیوالویڈینس کے طور پر سب مان رہے ہیں؛ جس پر زیادہ سے زیادہ تعزیری سزادی جاسکتی ہے۔ کیونکہ قانون شہادت آرٹیکل 164 کے تحت جدید آلات سے دستیاب شہادت (مثلاً ویڈیو، ڈیجیٹل ریکارڈ، DNA وغیرہ) قبول کی جاسکتی ہے، لیکن اس جھے کا اطلاق حدود کے مقدمات پر نہیں ہوتا، جیسا کہ قانون کے آرٹیکل 17 کی وضاحت میں واضح ہے۔

اب سوچاجائے کہ شریعت اور قانون کے ان واضح احکامات پر عمل ہو؛ توغلط استعال (Misuse) کی نہ ٹلنے والی مصیبت، خواہ واقعی ہے یاسازشی، سے کس آسانی سے ہم محفوظ رہ سکتے ہیں۔اسی طرح جولوگ ابھی تک تحقیقاتی کمیشن کی تشکیل پر ممصر ہیں،ان کا بیراصر اربھی بے معنی ہوکررہ جائے گا۔

اس اہم اور بنیادی نکتہ کو کامن لاء جیوریسپر وڈیفنس کے ماہر ججزاور عدالتیں اب تک سیجھنے سے قاصر ہیں۔انٹر نیشنل لاء کے بالکل برعکس فقہاءِ مجتہدین توحد کے نفاذ میں اتی احتیاطیں برتتے ہیں کہ غیر معقول (unreasonable)، کمزور (weak) یا over-stretched شک بھی ۔اگر شوت کی قوت کو مجروح کرے ۔توحد کے نفاذ میں رکاوٹ بنے گا۔ علامہ ابن قدامہ، نووی، کاسانی، مرغینانی، شامی، زیلعی اور شوکانی رحمہم اللہ نے یہ ضابطہ بار ہا بیان کیا کہ ہرقشم کاشک، عیامے وہ کمزور کیوں نہ ہو، حد کوساقط کر دیتا ہے۔ بعض ائم کہ فقہاء کی عبارات ملاحظہ فرمائیں:

امام زیلعی حنفی لکھتے ہیں:

وان حصلت شبہة في موجب الحد، سقط الحد وان كانت الشبهة واهية \_ ترجمہ: "اگر حدك موجب ميں شبر پيرا ہوجائے توحد ساقط ہوجاتی ہے، چاہے وہ شبر كمزور ہى

كيون نه مور" (نصب الراية ، للزيلعي ، جلد ٣٠٩ س٣٣٩)

علامه ابن الهام الحنفي فرماتے ہيں:

واذا وجدت شبهة، لم يجز اقامة الحد، ولو كانت الشبهة بعيدة او متاولة\_

ترجمه: "جب شبه موجود هو توحد قائم کرناجائز نهیں، خواہ وہ شبه دور از کار ہویا تاویلی ہو۔" (فتح القدیر، للامام ابن الھمام، جلد ۴، ص ۵۴)

الموسوعة الفقهية الكويتية نے تمام فقهاء كا اجماع ان الفاظ ميں نقل كياہے:

واتفق الفقهاء على ان الحدود تدرا بالشبهات، سواء كانت قوية او ضعيفة\_

ماهنامه الشريعه ٢٥٠ --- اكتوبر ٢٥٠ ٢ء

ترجمہ: "فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ حدود شبہات کے ذریعے ساقط ہوجاتی ہیں، خواہ وہ شبہ قوی ہویاضعیف۔" (جے ۱۵س ۱۵۲)۔

فقہاءومجتہدین کی ان تصریحات کے بعد آئیے پاکستانی قانون پر بھی اس حوالے سے ایک نظر ڈالتے ہیں۔

#### پاکستان کا قانون

آرٹیکل 17 قانونِ شہادت واضح کر تاہے کہ: "حدکے مقدمات میں عام شہادت کا قانون لاگونہیں ہو تا"۔اس طرح circumstantial evidence یاesk, unreasonable قابلی قبول نہیں۔

آرٹیکل 164 صرف تعزیرات میں digital/forensic evidence سلیم کرتا ہے۔ حدود کے مقدمات میں ایسے شواہد مُمِد (تائیدی) ہوسکتے ہیں، لیکن کافی نہیں۔ فیڈرل شریعت کورٹ کاواضح حکم ہے کہ حد صرف اس وقت نافذ ہو گی جب:

- شهادتِ شرعیه (دوعادل، بالغ، مردمسلمان گواه) هو۔
  - بلاشک وشبه جرم کاار تکاب ہو۔
  - کسی شک یا قیاس کی گنجائش نه ہو۔

خلاصہ پیر کہ C۔295 چونکہ حدہے اس لیے اس میں حدود آرٹیکل 17 اور 64 کا لاگونہیں ہوں گے۔

Circumstantial Evidence یا Weak or Irresistible Evidence کی بنیاد پر حد نہیں لگائی جا سکتی۔البتہ تعزیر ہو سکتی ہے اور معاملے کی نوعیت دیکھتے ہوئے مخصوص حالات میں جج موت کی سزابھی دے سکتا ہے۔



سپریم کورٹ کے دورکنی بی نے نققہ کے متعلق ایک تازہ فیملہ جاری کیا ہے جسے جسٹس سید منصور علی شاہ نے لکھا ہے اور بی کے دوسرے جی جسٹس عقیل احمد عباسی نے ان کے ساتھ اتفاق کیا ہے۔ فیصلے میں اسلامی قانون کی وہ تعبیر پیش کی گئی ہے جو مغربی نظریات بالخصوص فیمینزم کے زیرانزلوگوں، جیسے امینہ ودود، کی آرا پر منی ہے اور صاحب بدایہ اور دیگر فقہائے کرام کے کام کو "پدر سری"کااثر قرار دے کر ہلکا دکھانے کی کوشش کی گئی ہے۔

اس فیعلے پر تفصیلی تقدیر کروں گا، ان شاء اللہ ، کیکن سرِ دست ایک نکتے سے اندازہ لگائے کہ اسلامی قانون کے متعلق بنیادی معلومات نہ رکھنے کے باوجود فاضل بج صاحبان کتنے بڑے دعوے کرتے ہیں!

اس مقدمے میں جس عورت کے لیے نفقہ کا سوال تھا، اس کی فات کے بعد بھی دوئی ہی نہیں تھی اور اسے اس کے شوہر نے رخصتی سے قبل ہی طلاق دے دی تھی، لیکن اس کے باوجود فاشل جج صاحبان نے اس کے لیے " نفقہ اس کے مدت کے لیے بھی " نفقہ اس کے سابق شوہر پر عائد کردیا، یہ سوچ بغیر، بلکہ شاید میہ جانے بغیر، کہ

جب رخصتی ہوئی ہی نہیں، دخول ہوا ہی نہیں، توعدت کہاں سے آگئ، اور جب عدت ہی نہیں ہے توعدت کے دوران کا نفقہ کہال سے آگیا؟

جو چاہے آپ کا حسنِ کرشمہ ساز کرے! (قرآن کریم نے سورۃ الاحزاب کی آیت 49 میں تصریح کی ہے کہ دخول سے پہلے طلاق ہو، توعدت نہیں ہے۔)

شاہ صاحب چیف جسٹس نہ بن سکے، مجھے اس کا افسوس ہے،
لیکن پچھلے کچھ عرصے میں انھوں نے اسلامی قانون کے متعلق جس
طرح کے فیصلے دینے شروع کیے ہیں، ان کے بعد میرے افسوس
میں کافی کی آئی ہے، بلکہ میں ان کے چیف جسٹس نہ بننے کوملک کے
لیے، خصوصاً اسلامی قانون کی رہی سہی نشانیاں باقی رکھنے کے لیے،
نیک شکون سجھے پرمجور ہوگیا ہوں۔
نیک شکون سجھے پرمجور ہوگیا ہوں۔

اس فیصلے پر نظرِ ثانی کی در خواست بھی فوراً ہی عائد کرنی جاہیے، لیکن سوال میہ ہے کہ ہمارے علائے کرام کیااس فیصلے کے مضمرات پر غور کرکے ، خصوصاً ذکاح و طلاق جیسے امور میں، اسلامی قانون کے تحفظ کے لیے سنجیدہ کوشش کریں گے ؟

فیطلے کامتن سپریم کورٹ کی ویب سائٹ پردستیاب ہے۔ دیکھیے:

 $https://www.supremecourt.gov.pk/downloads\_judgements/c.p.\_1107\_l\_2015.pdf$ 



الله تعالی نے جن جانداروں کو سمجھ اور شعور کے ساتھ اعضائے متحرکہ کی دولت سے نوازا ہے اسے اپنے رزق کے امہتمام کرنے کی ذمہ داری بھی سونی ہے۔ ان ذمہ داریوں کی ادائیگی کا نظارہ ہمیں ہر چہار دانگ عالم میں دیکھنے کو ملتا ہے؟ بحری جاندار پانی میں، بری جاندار زمین پر، کوئی رات کے اندھیرے میں اور کوئی دن کے اجالے میں اس تگ و دو میں مصروف ہیں۔ سارے جانداروں میں اشرف ہونے کا شرف انسان کو حاصل ہے اس لئے اس کے محاش کے ہزاروں ذرائع بھی اللہ تعالی نے پیدافرما دیئے ہے، کا نئات کے جس چپہ پر نگاہ ڈالئے ہر طرف نعمت اللی بکھری پڑی ہے جسے انسان معمولی تگ و دوکر کے بہ آسانی حاصل کر سکتا ہے اور اپنی ضروریات کی تکمیل کر سکتا ہے۔

ظاہری طور پرعوام الناس کو لگتا ہے کہ دنیا کمانے کی فکر کوئی قابلِ قدر چیز نہیں ہے مگر اسلام کی تعلیمات سے واقفیت رکھنے والے جانتے ہیں کہ اسلام نے کسبِ حلال کی بڑی تاکید کی ہے اور پینمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے پیٹ میں جانے والے کھانے میں سب سے بہتر کھانا اسے قرار دیاہے جس کی حصولیا بی میں انسان کی اپنی محنت شامل ہو۔

اب دنیا کمانے والوں کی بھی دوسمیں ہیں: ایک وہ ہے جو پورے طور سے دنیا کمانے میں لگ جاتے ہیں، نہ انہیں احکام اسلام کی بجا آوری کا خیال رہتا ہے اور نہ ہی خدا کی عبادت کا ؛ وہ حرام و طال کی تمیز بھول جاتے ہیں، جہاں جیسی دولت مل جائے دامن بھرنے کے فراق میں رہتے ہیں ظاہر ہے کہ ایسی دنیا کمانے کی تائید اسلام ہر گرنہیں کرتا۔ دوسرے وہ لوگ بیں جو کاروبار کے وقت کاروبار اور عبادت کے وقت عبادت پروردگار میں مصروف رہتے ہیں، یہی لوگ مرد میدان بیں اور انہیں کی تعریف قرآن کریم نے کیا:" رجال لا تلہیہ متجادة و لا بیع عن ذکر الله و اقام الصلوة وایتاء الذکوة"۔

معاشی تگ ودوسے باز رہنے والوں کی بھی دوتسمیں ہیں: ایک وہ لوگ ہیں جو بالکل کا ہلی اورسستی کے شکار ہیں، نہ انہیں دنیاکی فکرہے اور نہ ہی آخرت کی پرواہ۔ایساآدمی گھر، خاندان، ساج، ملک اور مذہب پر بوجھ ہے۔ دوسراطبقہ ان لوگوں کا ہے جو دنیا کو مردار و حقیر جانتے ہیں، وقت کو قیمتی گمان کرتے ہیں، وہ ایک لمحہ بھی ضائع نہیں کرنا چاہتے اس لئے ہر آن خدائے تعالیٰ کی عبادت میں مصروف رہتے ہیں، ایسے صاحبِ ہمت کے پاس اگر اپنی ضروریات کے مطابق آمد نی کے حلال ذرائع ہوں تو پھر کیا کہنا!اگر نہیں ہے اور ان کے اسبابِ حیات کا انتظام دوسرے لوگ کرتے ہیں تو پھر اس عابدو زاہد کار تبداس آدمی سے بہت کم ہے جوان کی ضروریات کی تحمیل کے لئے کوششیں کررہے ہیں۔

المام غزالى نے كسب و توكل كے اس مسكے پروضاحت سے لكھاہے آپ فرماتے ہيں:

یہال ایک بحث پیدا ہوتی ہے اور وہ ہہ ہے کہ آدمی کا بغیر کسی پیٹے اور ذریعہ آمدنی کے شہر میں بیٹے کہ ایسا کرنا حرام نہیں رہنے کا کیا تھم ہے؛ حرام ہے، مباح ہے، یا مستحب ہے؟ اس کا جواب ہہ ہے کہ ایسا کرنا حرام نہیں ہانا گیا تو یہ ہے اس لئے کہ جب جنگل میں زاد راہ کے بغیر گھو منے والا اپنی جان تلف کرنے والا نہیں مانا گیا تو یہ شخص اپنے نفس کو ہلاک کرنے والا کسے کہا جائے گا اور اس کے عمل کو حرام کس طرح کہا جائے گا؟ ہو سکتا ہے اسے کسی ایسی جگہ سے رزق مل جائے جس کا سے گمان بھی نہ ہو تاہم اس میں تاخیر ہو سکتی ہے اور اس کے لئے اس وقت تک صبر کرنا ممکن ہے کہ کوئی اسے کھان بھی نہ ہو تاہم اس میں تاخیر ہو سکتی آگر کوئی شخص گھر کا دروازہ اس طرح بند کر کے بیٹھ جائے کہ نہ خود باہر نکلے اور نہ کسی دو سرے کو اندر آئے دے دے تو یہ حرام ہے ۔ البتہ اگر وہ گھر کا دروازہ کھو لے بیکار بیٹھا ہے عبادت میں مشغول نہیں ہے آلا یہ کہ موت قریب ہوجائے اس صورت میں گھرسے باہر نکل کر سوال کرنا اور کمانا ضروری ہے۔ اگر کوئی شخص کا منتظر ہو جو اس کے لئے کھانا لے کر آئے بلکہ اس کی نظر صرف اللہ تعالی پر ہو اور اس کی عظر صرف اللہ تعالی پر ہو اور اس کی علم صرف اللہ تعالی پر ہو اور اس کی عبادت میں مشغول ہو تو اس کے لئے کھانا لے کر آئے بلکہ اس کی نظر صرف اللہ تعالی پر ہو اور اس کی عبادت میں متام ہے۔ (ا)

دنیا میں بہت سے ایسے صاحبِ یقین گذر ہے ہیں جنہیں خدا کی رزاقیت پر اتنا بھروسہ ہو گیا کہ انہوں نے رزق کا خیال کیسر بھلا دیااور رازق کے ذکروفکر کو ہی اپنامحبوب ترین مشغلہ بنالیا،ان کے اخلاص کے بتیجے میں خدائے تعالیٰ کی رحمت بھی ان پر ٹوٹ ٹوٹ کربرسی، بے موسم کے بھلوں کا لطف انہیں میسر آیا، جس مسموم فضا میں زندگی اپنی آب و تاب کھودیتی ہے اسی فضامیں انہیں عیشِ حیات اور تحفظات فراہم ہوئے۔ جہاں نہرو تالاب کا نام و نشان نہیں اسی مقام پر شفاف پانی ان کے منگوں میں چھلکتے رہے

ط بير رتبه بلند ملا جن كو مل گيا

حضرت امام غزالی نے ایسے ہی لوگوں کے بارے میں کہا ہے: توکل کرنے والوں کارزق ان کی مشقت کے بغیر بندوں کے ہاتھوں میں گردش کر تار ہتاہے اور دوسرے لوگ رزق کی فکر میں مشغول رہتے ہیں اور مشقت اٹھاتے ہیں۔ ایسے ہی صاحبِ یقین و توکل کے پیکر حضرت ابراہیم ہروی گذر ہے ہیں ان کے یقین کی کیفیت ملاحظہ کیجئے۔ آپ نے ایک امام کے پیچیے نماز اداکی نماز کے بعد امام نے پوچھاکہ آپ نہ توکوئی کام کرتے ہیں نہ کسی سے کچھے لیتے ہیں پھر کھاتے کہاں سے ہیں ؟ فرمایا کہ پہلے مجھ کو دوبارہ نماز کی قضا اداکر لینے دو، ایسے شخص کی اقتدامیں نماز جائز نہیں جوروزی دینے والے کو بھی نہیں جانتا۔

توکل کے اس افضل ترین مقامات پر اللہ تعالی کے مخصوص بندے ہی فائز ہوسکتے ہیں جنہیں خدا کے قرب کے ساتھ ساتھ ضروریات دنیا بھی مل جاتی ہیں۔ حضرت شقیق بلخی ابتداءً تاجر سے ، ترکی کے سفر میں ایک بت پرست کواس کے عقائد فاسدہ کی عار دلائی اور کہا کہ خدائے تعالی کو چھوڑ کر ہی کس کی عبادت کر رہے ہو؟ اس نے کہا: آپ کا خدا تو گھر ہیٹھے روزی دے سکتا ہے پھر تجارت کے لئے کیوں مارے مارے پھر رہے ہیں؟ اس واقعہ نے آپ کو متا ترکیا، دل سے تجارت اور کاروبار سے اچائے ہونے لگا۔ اس اثنا میں بلخ میں قحط سالی پڑی، لوگ بھوک و پیاس سے پریشاں حال سے ، ہر طرف فکر فردا کا منظر تھا، اسے میں آپ نے ایک غلام کو دیکھا جو بڑا خوش ہے ، آپ نے پوچھا زمانہ قحط سالی کا ہے اور تواس قدر خوش نظر آر ہا ہے؟ تواس غلام نے کہا میرے مالک کے پاس بہت غلہ ہے وہ مجھے بھوکا نہیں رکھے گا تو پھر مجھے قط سالی کی کیا پرواہ؟ اس غلام کا اپنے آتا پر ایسااعتاد دیکھ کر آپ کے دل کی دنیا بدل گئی، ایک عزم جمعم کے ساتھ آپ نے تجارت اور کاروبار دنیا سے بالکل کنارہ شی اختیار کرلی، آپ کے بار میں عطار نے لکھا ہے ''آپ کا توکل معراج کمال تک پہنچا''۔

دنیا میں بہت سے ایسے صوفیاگذر ہے ہیں جو تو کل کے مقام پر فائزر ہے ہیں جنہوں نے کسی معاثی ذریعہ کوہاتھ نہیں لگایا جنگوں میں زندگی گذار دی گراس کے باوجود ان اصفیا کے صف میں ایساکوئی نظر نہیں آتا جنہوں نے کسب حلال کی سعی کو مذموم قرار دیا ہوبلکہ ان الجھنوں کے ساتھ سلوک کی راہ پر چلنے والے کے مقام کی بلندیوں کا اعتراف سارے اولیاءاللہ میں شار کئے جانے والے حضرت شخ بایزید بسطامی جب خرقان میں قدم رنجہ ہوتے تواحر اما گھڑے ہو کرسانس بھرتے ، لوگوں نے اس معمول کے متعلق دریافت کیا توانہوں نے کہا: میں اس جگہ ایک مرد خدا کی خوشبویا تا ہوں جو تین درجہ مجھ سے آگے ہوگا، وہ عیال کابار اٹھائے گا اور بھیتی باڑی کرے گا۔ (۳) بایزید بسطای کی بیبشارت توقیر حضرت شخ ابوالحن خرقانی کے لئے تھی جن کی شریب حیات بڑی تنگ مزاح اور آپ کے والیت بسطای کی بیبشارت توقیر حضرت شخ ابوالحن خرقانی کے لئے تھی جن کی شریب حیات بڑی تنگ مزاح اور آپ کے والیت کی سخت منکر تھی مگر آپ اس کی ان تمام برزبانیوں کو صرف رضائے الہی کے لئے برداشت کرتے تھے ، اللہ تعالی نے انہیں بہت سے مقامات اور تصرفات آئی صلے میں عطافرمائے تھے۔ جو لوگ ان المجھنوں کو جسیل کر اسلامی احکامات کی بیندی کرتے ہیں اور باد اللہ بھی علی عطافرمائے تھے۔ جو لوگ ان المجھنوں کو جسیل کر اسلامی احکامات کی بیندی کرتے ہیں اور باد اللہ بھی دیں عطافرمائے تھے۔ جو لوگ ان المجھنوں کو جسیل کر اسلامی احکامات کی بیندی کرتے ہیں اور باد اللہ بھی اللہ بھی دیں عالم کی دنیا آباد کرتے ہیں ان پر توکل واستغنا اور تجرد کی زندگی گزار نے والے اہل اللہ بھی رشک کراگر تے ہیں۔

حضرت محمد سماک سے جب شادی کرنے کی فرمائش کی جاتی توفرماتے کہ دوا بلیسوں کی مجھ میں ہمت نہیں ۔ بعدوفات لوگوں نے خواب میں دکھ کر آپ سے کیفیت دریافت کی تو فرمایا مغفرت ہو گئی ہے لیکن جو مرتبہ بال بچوں کی اذبت برداشت کرنے سے حاصل ہوتا ہے وہ حاصل نہ ہوسکا۔ (۴)

حضرت بشر حافی کے اراد تمندوں میں ایک معتبر نام امام احمد ابن حنبل کا ہے ، آپ روزانہ بعد عصر ان کی بارگاہ میں حاضر ہوا کرتے تھے ، مگر خود بشر حافی کہا کرتے تھے امام احمد ابن حنبل مجھ سے بدر جہا فضل ہیں کیوں کہ میں صرف اپنے ہی واسطے اکلِ حلال کی کوشش کرتا ہوں لیکن وہ اپنے اہل وعیال کے لئے بھی حلال رزق حاصل کرتے ہیں (۵)

ضروریات زندگی کے حصول کے لئے کاروبار دنیامیں مصروف ہوناصوفیا کے نزدیک پبندیدہ عمل ہے۔ یہ محض نفس کا دھوکہ ہے کہ کاروبار میں مصروف رہ کراحکام اسلام کی بجاآوری دشوار ہے ورنہ حقیقت بیہ ہے کہ آدمی اگر روزی کے ساتھ ساتھ رازق کی تلاش بھی جاری رکھے تودارین کی سعاد توں سے سرفراز ہوسکتا ہے اور اکثراولیاءاللہ ایسے ہی ہوئے ہیں۔

د نیاکے پہلے صوفی حضرت حسن بھری جواہرات کی تجارت کرتے تھے اور دور دراز ممالک کا بھی سفراس سلسلے میں کرتے تھے،ساتھ ہی ساتھ راہِ احسان کے اول راہر ووراہبر تصور کئے جاتے ہیں۔

ہر شخص واقف ہے کہ تصوف کے مدون حضرت جنید بغدادی کی شیشہ فروشی کی دو کان تھی جہاں وہ کاروبار بھی کرتے تھے اور اس پر پردہ ڈال کر چار سور کعت نفل ادا کیا کرتے تھے، آپ نے خود کفیل لوگوں کی کیا شاندار تعریف کی ہے، فرماتے ہیں: جوانمر دوہ ہے جواپنا بوجھ دو سرے پر نہ رکھے۔

حضرت خواجہ معین الدین چشتی کو بھی راہِ سلوک کا سراغ اس وقت ملا تھا جب وہ اپنے ترکہ کے باغ (جس کی آمد نی وافر تھی ) کی دیکھ بھال کررہے تھے۔

ابوحفص حداد کوحداداس لئے کہاجاتا ہے کہ وہ لوہارتھے اور لوہے کااوزار بناتے تھے، آپ ایک دینار روزانہ کماکر فقر ا میں تقسیم کردیتے تھے اور بیوہ عور توں کے گھروں میں چپکے سے چھینک آتے تھے تاکہ کسی کوعلم نہ ہو۔ ثرین

حضرت شیخ فریدالدین عطار دوافروشی کرتے تھے۔

حضرت ابرائیم بن ادہم نے جب تخت و تاج تج کرراہِ سلوک پہ قدم رکھا توادھرادھر کی سیاحی کے بعد مکہ شریف کی سر زمین پرا قامت پذیر ہوئے۔ ایک طویل عرصہ کے بعد ان کے شہزادے چار ہزار آدمیوں کو اپنی جانب سے اخراجات دے کرج کرنے کے لئے مکہ شریف آئے، وہاں کے مشاکخ سے اپنے والد کے متعلق دریافت کیا تومشائخ نے کہا: وہ ہماے مرشد ہیں اور اس وقت اس نیت سے جنگل میں لکڑیاں لینے گئے ہیں کہ اپنے اور ہمارے لئے کھانے کا انتظام کریں۔ شہزادہ جب جنگل کی جانب گیا تو دیکھا ایس پر لکڑیوں کا گٹھا اٹھائے آرہا ہے، احتراماً چیھے ہولیا، بازار پہنچ کر حضرت ابراہیم ادہم نے آواز لگائی کون ہے جو پا کیزہ مال کے عوض میں پاکیزہ مال خریدے؟ یہ من ایک شخص نے روٹیوں

کے عوض لکڑیاں خریدیں۔انہوں نے اپنے پیر کی اتباع میں کاغذ بنان خرید لیں جس کو آپ نے اراد تمندوں کے سامنے رکھ دیااور خود نماز میں مشغول ہو گئے۔ آپ کے معمولات کے بارے میں عطار نے لکھاہے: آپ کو دن بھر مزدوری کے بعد جور قم ملتی وہ سب اپنے اراد تمندوں پر صرف کر دیتے۔(۵)

سے کہا ہے ابوسلیمان دارائی نے: تمام دن کی عبادت سے رات کورزقِ حلال کا ایک لقمہ زیادہ بہتر ہے۔ (۲)
حضرت مجد دالف ثانی فرماتے ہیں: ہر عمل جو موافقِ شریعت ہے ذکر میں داخل ہے اگرچہ خریدو فروخت ہو۔ (۷)
تصوف کے بنیادی سلاسل میں ایک سہرور دیہ ہے جس کے مشہور بانی حضرت شہاب الدین سہرور دی ہیں، آپ کے بارے میں جملہ سوائح نگار کا اتفاق ہے کہ وہ صاحبِ جائداد تھے اور اس کے انظام وانصرام میں بہت زیادہ مصروف رہتے تھے، ان کے اصطبل کا حال یہ تھا کہ تمام گھوڑ ہے سنہری زنجیروں سے چاندی کی شخ میں بندھے رہتے تھے۔ ایک بزرگ نے یہ شاہانہ طمطراق دیکھ کر کہا: یہ فقیری نہیں شہنشاہی ہے۔ آپ نے جواب دیا: یہ مینی میرے دل میں نہیں زمین میں گڑی ہیں۔ اس سلسلہ کی خصوصیت ہے کہ ترکِ دنیا کا اس میں کوئی تصور نہیں ہے، اس کا اصول ہے اچھا کھاؤ، اچھا کہ بنوہ دولت کماؤ، سب کچھ کرو، گر اللہ کو نہ بھولو، گناہوں سے دامن بچائے رکھو۔ یہ سلسلہ دنیا میں رہ کر اور اس میں کوئی تصور نہیں میں کر طاعت وعشق کے مظاہرے کی تعلیم دیتا ہے۔

سلسلہ تیغیہ ؛سلسلہ قادریہ آبادانیہ فریدیہ کی شاخ ہے جس کے شیخ حضرت تیخ علی شاہ ہیں۔اس سلسلے کی نہر قادر ی بحر سے پھوٹتی اور مجمع السلاسل حضرت مجد دالف ثانی کے مجد دبیہ موجوں سے فیضیاب ہوتے ہوئے آبادانیہ نہر نکالتاہے، پھر پانچ واسطوں کو طے کرکے حضرت شیخ المشاکخ سے منسوب ہوکر تیغیہ کہلاتا ہے۔

آبادانیہ کے پہلے شیخ صوفی شاہ آبادانی ہیں، یہ مرید و خلیفہ ہیں امیر الملة والدین میر محمد زکریا کے ۔صاحبِ ثروت آدمی سے ، اپنے شیخ حضرت شاہ میر محمد سندھی کی بارگاہ میں پہلی بار امیرانہ شان و شوکت کے ساتھ حاضر ہوئے۔ فقیروں کو اگرچہ بیہات پیند نہیں آئی مگر شاہ امیر محمد سندھی نے ان کی امیرانہ شان کے خلاف ایک لفظ نہیں کہا، ان پر اپنا خصوصی اگرچہ بیہات بیند نہیں آئی مگر شاہ امیر محمد سندھی نے ان کی امیرانہ شان کے خلاف ایک لفظ نہیں کہا، ان پر اپنا خصوصی خوب فیضان جاری کیا، جب روحانی لذتوں سے شاد کام ہوئے تو دوبارہ خود ،می فقیرانہ لباس میں بارگاہ مرشد میں حاضر ہوئے۔ شیخ نے دیکھتے ہی کہا: اب ٹھیک ہے۔ انہوں نے شیخ سے کہااگر آپ کی اجازت ہوتو کاروبارِ دنیا کو یکسر ترک کر دوں اور خدمتِ عالیہ میں حاضر رہوں ؟ شیخ نے فرمایا: دنیا بمعنی مشغول ہونا غیر حق کے ہے ، اسبابِ ظاہری مانعِ حق پرستی و خدا شاہی نہیں۔ (۸)

جس مرید کو پیرنے کارِ دنیا کو یکسرترک کرنے کی اجازت نہیں دی اور ''دستِ بِکار دلِ بیار'' کے ہنر کے ساتھ زندگی گذارنے کی نصیحت کی انہی کے مرید وخلیفہ حضرت صوفی شاہ آبادانی ہیں۔سلسلہ تیغیہ کے شجرہ میں آبادانی اسمِ مبارک اور روایات میں نیلگورومال انہی کی یاد دہانی کراتا ہے۔ہم کہ سکتے ہیں اس سلسلے کا آغاز ہی ایسی ذات سے ہوا ہے جنہوں نے دین اور دنیا دونوں کو تھامے رہنے کی تعلیم دی تاکہ نہ مفلسی دنیا میں منہ چڑا سکے اور نہ غفلت آخرت میں رسوائی کاسب بن سکے۔حضرت صوفی شاہ آبادانی کو آبادانی نام رکھنے کی تاکید ایک بزرگ نے کی تھی اور کہاتھا کہ اس شخص سے ایک رشدو ہدایت کاسلسلہ جاری ہوگا۔ آپ اندازہ کرسکتے ہیں اس ذات کی عبادت وریاضت اور ذکروفکر کاکیاعالم ہوگا، موضوع کی مناسبت سے توجہ طلب گوشیہ ہے کہ جہاں انہوں نے اپنے مرشد شیخ زکریا کی ذکرواذ کاراور یاد الہی میں جم کر پیروی کی، ویسے کا پیشہ بھی اختیار کیا۔حضرت شاہ آبادنی کے معمول کو دیکھئے:

آپ ہر شب آدھی رات کے بعد خواب استراحت سے بیدار ہوتے، وضوفرماتے اور دور کعت نماز تحیۃ الوضو پڑھ کر تہجد پڑھتے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ کے ذکر میں مشغول ہوجاتے۔ صبح کے اول وقت میں فجر کی نماز پڑھ کر مراقبہ فرماتے یہاں تک کہ آفتاب طلوع ہوجاتا۔ اس کے بعد اشراق کی نماز پڑھ کر در بارِ خاص فرماتے یعنی آپ کے جو مریدین، متوسلین اور طالبانِ حق حاضر ہوتے ان کا مال کی کیفیت فرماکر اس کی اصلاح فرماتے، جب ان کا مول سے فراغت حاصل کر لیتے توصنعتِ کافذگری میں مشغول ہوجاتے۔ (۹)

صوفی شاہ آبادانی کے دس خلفا ہوئے۔ خلیفہ ششم شاہ حافظ احسان علی پاک پٹنی ہیں۔ ان کے چار خلفا میں خلیفہ سوم شاہ عبدالعلیم لوہاروی ہیں۔ انہوں نے شالی ہندوستان کا خوب دورہ فرمایا۔ آپ کے مرید و خلیفہ حضرت حاجی دیدار علی عاز پپوری ہیں اور ان کے خلفا میں شاہ فریدالدین آروی ہیں۔ شاہ فریدالدین آروی کے خلفا میں حضرت تین علی کو تاجدارِ والایت بنانے والی دوشخصیتیں شامل ہیں: ایک وہ جن سے شرف بیعت حاصل کیا اور دوسرے وہ جن سے خلافت پائی۔ اول الذکر مولانا محد سے موگیری اور ثانی الذکر حضرت سید جلال الدین جڑھوی ہیں اور نے تھی کڑی مولاعلی لال گنجوی ہیں، اور نے کی کڑی مولاعلی لال گنجوی ہیں، انہی کے ذمہ آپ کی بقیہ تربیت وسلوک کا کام سونپ کرم شدیر حق راہی ملک عدم ہوئے تھے۔

جب قادر آیہ مجد دیے کئی نہر نکلی تھی تومرشد نے دست َ بکار دلِ بیار کی تعکیم دی تھی اور جب تیغیہ نہر پھوٹے کو ہے تو دیکھئے جتنے مشائخ اس کی تعمیر میں لگے ہوئے ہیں سب کاکوئی نہ کوئی اپناذر بعہ معاش ہے اور سب دست بکار دلِ بیار کی منہ بولتی تصویر ہیں۔ اور جس ذات سے بیے نہر روا ہونے والی ہے وہ بھی والد کے انتقال کے بعد گاؤں کے کھیتی باڑی کو سنجال کر تلاشِ معاش کے لئے عم محترم کے ساتھ کلکتہ آئے ہوئے ہیں۔

مولانا محمد میں مونگیری کا امانت کا کاروبار تھا، انہوں نے نہ صرف دنیاوی امانت کا بوجھ بحسن خوبی اٹھایا بلکہ عالم ارواح کی امانت و عہد پر ہزاروں لوگوں کو عمل پیرا کروایا، جن کے حوالے انہوں نے حضرت تیغ علی کو کیا تھا یعنی مولاعلی لال گنجوی۔ ان کی بھی اپنی صباغی کی دو کان تھی، دن بھر کیڑے پر رنگ وروغن چڑھاتے تھے اور رات کو دلوں پر محبت الہی کا نقش بٹھاتے تھے، بیقراروں کو قرار اور مردہ دلوں کی مسیحائی فرماتے تھے۔

حضرت تیخ علی شاہ کوروحانی لطف کا چہا بچپن ہی سے لگاتھا، فکر وقلب میں یادِ الٰہی سب پر مقدم رہتی، جہاں کہیں اللّٰہ والے اور اہلِ دل کی بھنک لگی فوراً ان کی مجلس میں حاضر ہو گئے۔ کلکتہ آئے تھے حصولِ معاش کے لئے مگر کام سے فراغت کے بعد تمام معمولات اداکرتے، کتابیں دیکھتے۔ ایک دن انہیں اطلاع ملی کہ ایک بڑے بزرگ برئی پارہ میں ہیں، مونگیرسے تعلق رکھتے ہیں، سنتے ہی دل میں ملاقات کا اشتیاق پیدا ہوا اور بغرضِ ملاقات وارد ہوئے۔ حضرت مولانا محمد سمیع مونگیری نے احوال دریافت کی، تعلیم کے متعلق بوچھا، شوق دیکھ کر داخلِ بیعت کیا، اوراد ووظائف اور مجلس میں حاضر ہونے کا حکم دیا، مگر وہ خود اپنی عمر کے آخری حصے میں سے اس لئے جلد ہی مونگیر کو واپس ہو گئے اور تربیت کی ذمہ داری شاہ مولاعلی لال گنجوی کی خدمت میں لگ شاہ مولاعلی لال گنجوی کی خدمت میں لگ گئے۔ آپ کا معمول تھا:

دن بھر آپ اپنے کاروبار میں مصروف ہوتے اور شام کو بعد نمازِ مغرب روزانہ حضرت شاہ صاحب موصوف کے حلقے میں شامل ہوکر عشا تک ریاضتِ شاقہ کیاکرتے۔ بعد نمازِ عشا اپنی قیام گاہ پر آتے اور کھانا کھاکر تھوڑی دیر آرام فرماتے پھر رات کے پچھلے پہر بسترسے اٹھ جاتے اور ضروریات سے فارغ ہوکر وضوکر کے نمازِ تہجد ادا فرماتے اور فوراً قیام گاہ پر آجاتے اور باقی اوراد وظائف پوراکر کے فاتحہ خوانی والیصالِ ثواب کرتے پھر ناشتہ چائے سے فارغ ہوکر کسبِ معاش میں لگ جاتے۔ (

بعد میں آپ نے ذاتی کام بالکل موقوف کردیا اور مرشد ہی کی دوکان میں صباغی کاکام کرنے گے اور جو کچھ دنیاوی دولت کمایا تھاسب مرشد پر نچھاور کردیا، جب ان کی خانقاہ کی تعمیر ہور ہی تھی توسب سے زیادہ حصہ آپ نے لیا تھا، آپ نے آگے چل کر کسب معاش سے قدرے کنارہ تی اختیار کرلی اور ان کا ترک کسب بھی توکل تھا۔ چنا نچہ خود فرماتے ہیں: جب اس آیت پرمیری نظر پڑی "وما من دابة فی الارض الا علی الله رزقها" تومجھ کواس طرف سے کیسوئی ہوئی کہ آخر میں بھی انہی چلنے پھرنے والوں میں سے ایک ہوں جن کی روزی کی ذمہ داری اللہ تعالی نے اٹھار کھی ہے، میں نے حصول رزق کے جنون کو چھوڑ ااور عبادت میں مشغول ہوگیا۔

آپ کے مرشد مجاز تھیم سیر جاال الدین جڑھوی ہیں، آپ علوم عقلیہ و نقلیہ کے جامع تھے، طبابت ہیں شہرت رکھتے تھے، آپ کا مطب مظفر پور میں تھا، انہوں نے اسے خدمتِ خلق کا ذریعہ بنار کھا تھا، فی سبیل اللہ علاج ومعالج کرتے تھے، ان کا یہ کام مخلصانہ تھا پیشہ وارانہ نہیں، لوگ جو تھے تھے نذر کرتے قبول کر لیتے، فرمائش کچھ بھی نہ کرتے تھے۔ جن لوگوں کو حضرت تی علی شاہ سے اجازت و خلافت ملی ہے وہ لوگ بھی ایسے ہوئے جنہوں نے بیری مریدی کو پیشہ نہیں بنایا بلکہ خود کسی پیشہ سے وابستہ رہے۔ حضرت کے کلکتہ قیام کے دوران آپ کے اکثر عقید تمند اور مرید جوٹ میل اور دوسرے چھوٹے موٹے کام کرتے تھے۔ آپ کے چہیتے خلیفہ جنہیں آپ نے صوفی کا لقب دیا تھا حضرت یوسف تیخی کو ہی دیکھئے، جب وہ آپ کوشیرا مہور اسٹیشن پر ملتے ہیں تو آپ ہوچھتے ہیں کیا کرتے ہو؟ انہوں نے کہا کام کی تلاش میں گھر سے آیا ہوں۔ آپ نے فرایا تو بھی قبال کام میں لگا

لیں۔ کون کہہ سکتا تھا کہ چند سکوں کی خاطر کلکتہ آنے والااس قدر عالی مرتبت ہوجائے گا مگر آپ کی صحبت کا اثر تھا کہ جب وہ گھر گئے تواس قدر سنت و شریعت اور لباسِ طریقت میں ملبوس ہو چکے تھے کہ والدمحتر م کوبھی پہچانے میں د شواری ہوئی اور پہچانے کے بعد مسر توں کی انتہا نہ رہی کہ کیسافظیم مرشد میرے بیٹے کو ملاہے جنہوں نے دنیا سے کنارہ کش کئے بغیر روحانی کمال عطافرہا دیا ہے۔

اس سلسلے کے مشہور بزرگ حضرت صوفی ضمیر الدین صاحب بھی فیضان بوسفی سے مال مال ہیں، اسی سلسلہ کافیض ہے کہ معمولی خیاط آج روحانی اور جسمانی امراض کاطبیب حاذق ہے۔ حضرت صوفی بوسف تبینی نے اپنی آخری وصیت میں کہاہے: دنی اور دنیاوی کاموں میں جدوجہد کرناچاہئے اور نتیجہ اللہ تعالی پر چھوڑ دنیاچاہئے۔

سے جہاں اور آپائی اور ایک میں ہورہ بادر وہ پہلے اور حرمین شریفین تک پھیل گئے ہیں اور آپ ایک مشہور شخ حضرت شخ المشائ کے عقیدت کیش اب پورے ملک اور حرمین شریفین تک پھیل گئے ہیں اور آپ ایک مشہور شخ طریقت کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ۱۹۲۰ء قبل جب بھی کلکتہ جاتے توقیام مرشد برحق کی صباغی کی دو کان پہ کرتے ، یا پھر نور محمد چین بوری کی دو کان پہ فروکش ہوتے ، بعد میں جاجی صدر علی مظفر بوری کی کو تھی پہ قیام رہنے لگا۔ آپ نے جس کام سے وابستہ رہتے ہوئے صدق و صفا کی دولت حاصل بھی اس کے خلاف نہیں رہے ، ہمیشہ صنعت اور ہنر مندی کی حوصلہ وابستہ رہتے ہوئے صدق و صفا کی دولت حاصل بھی اس کے خلاف نہیں رہے ، ہمیشہ صنعت اور ہنر مندی کی حوصلہ افزائی فرماتے رہے۔ بقول حضرت صوفی ضمیر الدین صاحب قبلہ لوگوں سے کہتے کالاسونا بکڑویا گاڑی کے بہیہ کاکام کرو۔ جس زمانے میں انہوں نے اس کی ترغیب دی تھی کوئی تصور بھی نہیں کر سکتا تھا ملک کی ٹوئی پھوٹی سڑوں کی حالت بھی بدل عقیدت کیشوں نے اس پیشہ کو اختیار کیا اور دنیا وی اعتبار سے خوشحال بھی ہوئے اور مطمئن بھی ہیں کہ دادا حضور کی تھیحت پرعمل بیراہیں اور خلق کی راحت کا سامان کر رہے ہیں۔

حضرت داداحضور نے سب کو صرف جوٹ میل یا چھوٹے موٹے کاموں میں ہی نہیں لگایا ہے بلکہ جوجس میدان کا آدمی ہوتا اسے اس کام میں لگاتے ۔ مولاناعلاء الدین طالب القادری فارسی میں ثانی سعدی کہے جاتے تھے، کچبری میں کتابت کا کام کرتے تھے، آپ نے انہیں درس و قدریس سے وابستہ ہونے کامشورہ دیااور وہ کتابت چھوڑ کر درس و قدریس سے وابستہ ہونے ۔ آپ سلسلہ تیغیہ میں علامہ جید القادری کے بعد پہلے خلیفہ و مجاز ہیں جنہوں نے درس و قدریس کو زینت بخش ۔ عمل کا دارومد ارنیت پر ہے اگر دین فروش کسی کا مقصد نہ ہویقین جانے جب دنیاوی کام ذکر الہی کے ساتھ خیر کاباعث ہے توجو کام ہی ذکر الہی ہو جیسے قرآن و حدیث پڑھانا، وعظ و نصیحت کرنا، دینی امور کو انجام دینا، یہ بھلا کیوں کر رضائے الہی کے ساتھ ساتھ دنیوی آسودگی کا ذریعہ نہیں ہو سکتا؟ آج کل عوام کی ذراسی غلط فہمی اور واعظین کی قدر سے کجروی نے فضا کو مکدر کر دیا۔ علما وخطبا کویادر کھنا چاہئے کہ اس فن کا اصل مقصد انسانوں کی ہدایت ہے، اور غیر خطبا کو خیال دکھیا کہ عوام کی ضروریات کو پوری کرنے والے فن کار کی جیب ہمیشہ بھری رہتی ہے۔

حضرت یکی معاذ کو واعظ کہا جاتا ہے، آپ کو خلفائے راشدین کے بعد سب سے پہلے بر سرِ منبر وعظ گوئی کا شرف حاصل ہے۔ایک مرتبہ آپ نے فقرا، نمازی، حاتی اور صوفیا کو خوب قرض لاکر لاکر دیاجس کی وجہ سے ایک لاکھ دینار کے مقروض ہو گئے۔ قرض کے خیال سے پریشان ہوئے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہوئی اور فرمایاتم وعظ کہو میں ایک شخص کو حکم دوں گا کہ وہ اکیلے تمہارا قرض اداکر دے۔ آپ نیشا پور گئے وعظ گوئی کا مقصد بیان کیا اور وعظ دیا، تین آدمی نے مل کرندر پیش کی جو مل کر ایک لاکھ دینار ہوگیا، مگر آپ نے لینے سے انکار کر دیا، یہ کہتے ہوئے کہ جھے حکم ہے کہ ایک آدمی می قرض اداکرے گا۔ بلخ آئے تو تو گری کی فضیلت بیان کی ، ایک آدمی نے ایک لاکھ دینار دیا مگر وہ مال لٹ گیا۔ ملک ہری آئے اور اپنے وعظ کا مقصد بیان کیا تو حاکم ہری کی لڑکی نے کہا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے قرض کی ادائیگی کا حکم دیا اور اسے قرض کی ادائیگی کے مطابق مال حضرت بچی محاذ کو دیا۔

سیرالاولیا میں ہے کہ ایک مولانانے آگر محبوبِ اللی سے اپنی تنگدستی کی شکایت کی، آپ نے کہاجاؤ آج سے تمہاری تقریر خوب جے گی، چندسالوں میں وہ اپنے مالدار ہو گئے کہ آسائش زندگی کے معاملے میں اپنے تمام ہمعصروں میں ممتاز ہوگئے۔

آئ شیخ سرکانہی کے مریدوں کا حلقہ اس روایت کے فروغ میں بڑا اہم کر دار اداکر رہا ہے۔ حضرت شیخ المشائخ کی دعاؤں کی برکت سے اس سلسلے کے لوگ خوب چھل چھول رہے ہیں اور اپنے جاء کارسے لے کرپیدائش دیار تک ذکر و فکر کی تیغی بزم سجا کر علماو شعر ااور مشائخ کا دامن نذر و نیاز سے بھر رہے ہیں جس سے سلسلے کی بھی خوب تشہیر بھی ہور ہی ہے۔ ہمیں تو لگتا ہے حضرت عبد العلیم لوہاری نے حاجی دیدار علی کو جو ملک وراثت میں دیا تھا اس کی تعبیر حضرت تیغ علی شاہ کے ذریعے ہوئی آج پورے ملک میں دیکھ میٹر کی دوری پر ہر ڈھا ہے اور فرانے ہوئی آج پورے ملک میں دیکھ لیجئے جس سڑک یا شاہراہ سے گذر گئے ہر دس پندرہ کیاو میٹر کی دوری پر ہر ڈھا ہے اور ہوٹل کے کنارے پر کوئی نہ کوئی تیغی بور ڈ آپ کوئل جائے جو زبان حال سے کہدرہا ہوگا

" تیغی ہیں ہم وطن ہے سارا جہاں ہارا "

اور کیوں نہ ہواہل اللہ جس کام میں لگا دے اس میں انسان کے لئے خیر ہی خیر ہوتا ہے۔ حلال کام توحلال کام ہے اگروہ کوئی دوسراکام بھی کے توکرنے میں جھجک محسوس نہیں ہوئی چاہئے، موقع سے سن لیجئے۔ حضرت احمد حضروبیہ آپ حضرت حاتم اصم کے مرید ہیں اور بہت سے اہلِ دل کے شیخ ہیں، ایک مرتبہ کسی شخص نے آپ کے سامنے افلاس کا رونا رویا، آپ نے کہا: جینے چینے دنیا میں ہوسکتے ہیں الگ الگ پر چ پر اس کا نام کھ کر لوٹے میں رکھ کر میرے سامنے لاؤ۔ آپ نے لوٹے میں ہاتھ ڈالا تو چوروں کے گروہ میں آپ نے لوٹے میں ہاتھ ڈالا تو چوری کا پیشہ فکلا، آپ نے فرمایا تہمیں یہی کرنا ہوگا۔ تھم میں چوروں کے گروہ میں شامل ہوگیا۔ چور نے وعدہ لیا جیسے میں کہوں تمہیں ویسے ہی کرنا ہوگا۔ گروہ نے ایک مالدار کولوٹا اور اسے قتل کرنے ذمہ داری انہیں سونی۔ انہوں نے سوچا اس طرح نہ معلوم انہوں نے کتنوں کو قتل کر دیا ہوگا۔ کیوں نہ اس کے سردار کو ہی قتل کر دیا جائے چات ہوں نہ اس کے سردار کو ہی قتل کر دیا جائے چات ہوں نے اس نے سردار کو قتل کر دیا جائے گار ہوگئے۔ آپ

حضرت شیخ المشائخ نے تووہ کام بتایا ہے جس میں دولت کی فراوانی ہے اور مخلوقِ خدا کی راحت رسانی بھی؛ ساتھ ساتھ مختلف اقوام کے افراد سے میں جول بھی۔ اگر ایمان داری سے اسے انجام دیاجائے تو خہ معلوم کتنے لوگوں کو ایمان کی دولت بھی نصیب ہوجائے۔ کام کا یہ سلسلہ رکنانہیں چاہیے بلکہ دراز تر ہونا چائے۔ تیغیہ کے مشائخ کے احوال ہم سے دولت بھی نصیب ہوجائے۔ کام کا یہ سلسلہ رکنانہیں چاہیے بلکہ دراز تر ہونا چائے۔ تیغیہ کے مشائخ کے احوال ہم سے کہتے ہیں کہ سعادت کے لئے کوئی خواص مقام یا مخصوص کام نہیں؛ آدمی اگر با خلوص ہو تورب کا جتنا قرب مسجد، مدر سہ اور خانقاہ کی چہار دیواری میں پاسکتا ہے اتنا ہی قرب کسب حلال کے لئے سرگرداں شخص شاہر اہوں اور بازاروں میں پاسکتا ہے۔ ہمیں اپنی زندگی اس طرح بسرکرنی چاہئے کہ ہاتھ کام میں لگا ہواور دل خداکی یاد میں لگا ہو۔ والمسلام علیٰ من اتبع المهدی۔

#### حوا\_لے

- (۱) احیاءالعلوم جلد ۴، ص ۴۰، ار دو ترجمه، ندیم الواجدی، شکیل پرنٹنگ پریس لا ہور۔
  - (۲)احیاءالعلوم ص ۱۴۰۷، جلد ۴ \_
  - (۲)جهان اولیا۱۸ا،غلام مصطفی مجد دی،سال ۲۰۰۴،مطبع ندار د \_
    - (۳) تذكرة الاولياء ص ١٥٩، اے اين پر نثر لامور، سال ١٩٩٧ ـ
      - (۴) تذكرة الاولياص ۱۳۶\_
      - (۵) تذكرة الاولياص ۷+۱\_
      - (۲) تذكرة الاولياص ۱۵۷ ـ
- (۷) انوار صوفیه المعروف تحفه قادریه، مولاناملی احمد جیدالقادری، ناشرخانقاه آبادانیه مظفر پور، ص ۱۸۱ ـ
  - (۸)انوار صوفیه ص۲۷ا\_
    - (۹)انوار صوفیه ص ۱۰۸\_
  - (١٠) مظاہر قطب الانام المعروف انوار قادری ص ٦٢ ـ حافظ محمد حنیف قادری \_



انسانی شعور تشدد کاروادار نہیں۔ ذاتی دفاع کے لیے لڑنے کو تو بھی معیوب نہیں گردانا گیا، مگر تشد دہرائے تشدد انسانی ضمیر گوارا نہیں کرتا۔ رہاتشد دہرائے تفرح تواس کی قباحت میں کسی شک کی گنجائش نہیں۔ تشد دکر نااور کرانااور اس کا تماشا دکھنا دونوں ہی انسانیت کی توہین، وحشت و ہربریت ہیں۔ انسانی ضمیر ہمیشہ اس کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرتارہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ گلیڈی ایٹرز کے خونریز تماشے تاریخ کے اوراق میں دفن ہوگئے اور جنگوں کولگام ڈالی گئ۔ مگر اس اس تہذیبی ارتفاکے باوجود دور وحشت کی کچھ یاد گاریں آج بھی پرتشدد کھیلوں کی صورت میں زندہ ہیں۔ آج کا مہذب انسان بھی اخیس معمول کی چیز بھی کرنہ صرف قبول کرتا، ان سے لطف اندوز ہوتا، بلکہ ان کی و کالت بھی کرتا ہے۔

طانت اور چیتی کے بعض کھیل ایسے ہیں جن میں چوٹ کا امکان توہو تاہے مگر چوٹ لگانا مقصود نہیں ہوتا، مقصد محض جسمانی برتری یامہارت دکھانا ہوتا ہے، جیسے فٹ بال، جوڈو کراٹے اور کبڑی وغیرہ لیکن بعض کھیل ایسے ہیں جن کا اصل ہدف ہی حریف کو زخی کرنا اور تشدد کے ذریعے سے فتح حاصل کرنا ہے، جیسے باکسنگ اور ایم ایم اے یہاں چوٹ لگانے پر بوائنٹس ملتے ہیں اور ناک آؤٹ کرکے تقینی فتح حاصل کی جاتی ہے۔ ان کھیلوں کے قواعد کے تحت ایک کھلاڑی دوسرے کے ہاتھوں قتل بھی ہوجائے تواسے نہ قتل عرسمجھاجا تاہے نہ قتلِ خطا۔

وحشت اور در ندگی انسان کی فطرت میں ایک حیوانی میلان کے طور پر موجود ہے ، جے "تھرل" ہے بھی تعبیر کرتے ہیں، مگر ہر شخص میں اتنی جرات نہیں ہوتی کہ وہ خوداس عمل سے گزرے۔ اس لیے انسان اپنی اس جبلت کی تسکین کے لیے بھی جانوروں اور بھی انسانوں کو لڑوا تا ہے ۔ وہ جانوروں کے لیے بھی ماحول پیدا کر تا ہے تاکہ وہ لڑنے پر آمادہ ہوں، اور انسانوں کے لیے بھی شہرت و دولت جیسے محر کات فراہم کر تا ہے تاکہ وہ بھی ایک دوسرے کومارنے اور مرنے کے لیے رضامند ہوجائیں۔ ان کھیلوں کے فاتح ہیروکہلاتے ہیں، دولت وشہرت ان کے قدم چومتی ہے، اور جوان میں اپنی جان سے جائیں، اخیس شہید کے طور پر یاد کیاجا تا ہے کہ وہ لوگوں کی تفریح کی خاطر قربان ہوگئے۔

سوال بیہ کے کمیاایسے پرتشد دکھیاوں کا کوئی جواز ہوسکتاہے؟

کہاجا تا ہے کہ چونکہ یہ کھلاڑیوں کی رضامندی اور مقررہ قواعد کے تحت منعقد ہوتے ہیں، اس لیے بیہ جائز ہیں۔ مگر غور طلب بات بیہ ہے کہ ایک غیراخلاقی عمل محض باہمی رضامندی اور ضابطوں کے ذریعے سے کیسے اخلاقی اور جائز ہوسکتا ہے؟ ایک دوسرے کو مارنا، چوٹ اور نقصان پہنچاکر جیتنا، کیا یہ اپنی اصل میں غیراخلاقی نہیں؟ اگر ہے، تو پھر یہ انسانوں کی رضامندی اور ضابطوں کی چھتری تلے کیسے جو از پاسکتا ہے؟ انسانوں کا معاملہ توبیہ ہے کہ دل فریب محرکات پیدا کرے ان سے کوئی بھی جائزونا جائز کام لیاجا سکتا ہے۔

ہندوستان میں ستی کی رسم اس کی مثال ہے۔ ایک وقت میں ستی ہوناوفا اور اعزاز کی علامت تھا۔ عور تیں ستی ہوجانا باعث اِفْخار سجھتی تھیں۔ انگریزوں کو اسے ختم کرنے میں بڑی تگ و دو کرنا پڑی۔ وہ ستی ہونے کی خواہش مند عور توں کو بہت سی ترغیبات دے کراس سے روئنے کی کوشش کرتے ، مگر عور تیں اس کے باوجود ستی ہونے کو ترجیج دیتیں۔ اس عمل میں ان کی رضامندی شامل ہوتی تھی۔ مگر انسانی ضمیر نے اسے گوارانہ کیا۔ آن کوئی اس میں اخلاقی جواز تلاش نہیں کرتا۔ اگر انسان کی رضامندی شامل جو دکئی کو اچھانہیں سمجھاجا تا توانسانوں کو ایک دوسرے کو جان بوجھ کرمارنے چیٹنے کی اجازت کیسے دی جا سکتی ہے ؟ یہ کیسے معقول ہو سکتا ہے کہ زیادہ تشد د ناجائز ہو مگر "کم تشد د" جائز ہو؟

پرتشدد کھیلوں کے بارے میں لوگوں کی بے حسی کی وجہ بہ ہے کہ وہ تدن میں ایک معمول بن چکے ہیں۔ انسانی نفسیات سے خاصیت رکھتی ہے کہ کسی چیز کی عادی ہوجائے، تو پھر بڑی سے بڑی برائی کا جج محسوس نہیں ہوتا۔ لیکن جب توجہ دلائی جائے توفطرتِ سلیم ہیدار ہوجاتی ہے۔

پرتشد د کھیلوں کوظلم و تعدی قرار دے کراخلا قامعیوب اور قانوناً ممنوع قرار دینا چاہیے۔مسلمانوں کے لیے توویسے بھی پیرکھیل ناجائز ہیں کیونکہ ان کاخداائھیں ظلم وزیادتی سے منع کر تااور اپنی جان کوہلاکت میں ڈالنے سے روکتا ہے۔



# اسلام كاخاندانی نظام اور عصرحاضر(2)

خطبه نمبر 3:مؤرخه 19اكتوبر 2016ء

حضرات علمائے کرام اِمحترم بزرگو، دوستواور ساتھیو!

گزشته نشست میں اس موضوع پر گفتگو کا آغاز کیا تھااور بیرعرض کیا تھاکہ تین مرحلوں میں بات ہوگی:

- ا. پہلے مرحلے میں یہ کہ نبی اکرم مُنگالِیَّنِیِّم نے جاہلیت کے خاندانی نظام میں کیا کیا تبدیلیاں کیں تھیں۔فیلی سسٹم (خاندان) توزمانہ جاہلیت میں بھی تھا، بلکہ حضرت آدم علیہ السلام سے چلا آر ہاہے اور ہرملک میں ہے، ہر قوم میں ہے۔ جناب خاتم النہین مُنگالِیُّیِّم نے جاہلیت کے نظام میں کیا تبدیلیاں کی تھیں۔
- ۲. پھر دوسرے مرحلے میں یہ عرض کروں گاکہ آج کاعالمی نظام ہم سے ہمارے "خاندانی نظام" کے بارے میں
   کن تبدیلیوں کا تقاضا کر رہاہے۔
- ۳. تیسرے مرحلے میں اس پر گفتگوہوگی (ان شاء اللہ العزیز) کہ ہمارامؤقف کیا ہے اور ہم کہاں کھڑے ہیں۔ جاہلیت کے نظام میں جناب خاتم النہین مَنَّا لَٰیُّیْرُ ان ہے جو تبدیلیاں کیں ان میں سے دو تین کاذکر میں نے گزشتہ نشست میں عرض کیا تھا کہ جاہلیت کے زمانے میں نکاح کی اور مردوعورت کے جنسی تعلق کی کتنی صور تیں تھیں۔ نکاح کے نام پریا کسی بھی عنوان سے ، نبی اکرم مَنَّا اَلْیُوْرُ نے ان دو صور توں کے سواباقی سب کی ممانعت فرمائی۔ پانچ، چھ صورتیں میں نے عرض کی تھیں۔ یہ زناکی مختلف صورتیں تھیں، جن پر رواح کا ٹائٹل چڑھایا ہوا تھا۔ جتنی بھی نکاح کی صورتیں جاہلیت کے زمانے میں مرقع تھیں، جن کو زمانہ باامر مجبوری قبول کر رہا تھا، یا جن کا معاشرے میں وجود تھا، نبی اکرم مُنَّالَّا اِلْیُوْرِ نے ان

سب کی نفی فرمادی \_ صرف دو صورتیں باقی رکھیں:

الا على ازواجهم او ما ملكت ايمانهم فانهم غير ملومين (سورة المؤمنون: 23، آيت:6)

(سوائے اپنی بیولیوں کے اور ان کنیزوں کے جوان کی ملکیت میں آپھی ہوں۔) اس کے بعد فرمایا:

فمن ابتغي ورآء ذٰلک فاولئک هم العدون (سورةالمؤمنون: 23،آيت: 7)

(ہاں جواس کے علاوہ کوئی اور طریقہ اختیار کرنا جاہیں توالیسے لوگ حدسے گزرے ہوئے ہیں۔)

تیسری تبدیلی بیتھی کہ جاہلیت کے زمانے میں زنائی بنیاد پر بھی نسب تسلیم ہوتا تھا۔ اگر مرد عورت اقرار کرتے تھے کہ ہماراتعلق ہے تو بچے کانسب ثابت ہوجاتا تھا۔ میں نے گزارش کی کہ جاہلیت کے زمانے میں نسب کے ثبوت کے بہت سے طریقے تھے۔ جناب خاتم النبیین مَثَلَّاتِیْزُم نے سب کی نفی فرمادی۔ فرمایا:

الولد للفراش، وللعابر الحجر (صحح بخارى،باب تفير المشبهات، حديث نمبر: 2053)

(بچہ بیوی والے کے لیے ہے اور زانی کے لیے سنگساری ہے۔)

زانی کے لیے بچے کانب تسلیم نہیں ہوگا۔ بلکہ اس کوسنگسار کیاجائے گا۔

# پانچویں اصلاح، جاہلیت کی رسم تبنی اور تاخی کی نفی

نسب کی بات ہوئی ہے تو جاہلیت کے زمانے میں ' دبتی ' ' تاخی' ' یہ جائز ذرائع سے بیٹا بنانے کے ، بھائی بنانے کے ۔
کسی نے کسی کو بیٹا کہد یاوہ بیٹا ہو گیا۔ بھائی کہد یاوہ بھائی ہو گیا۔ یہ منہ بولا بیٹا، منہ بولا بھائی۔ ' ظہار ' بھی اسی قسم کی چیز ہے کہ بیوی کوماں سے تشبید دے دی تووہ حرام ہو گئی ہے۔ وہ اپنے مقام پر الگ مسئلہ عرض کروں گا۔ بتن اور تاخی لینی کسی کو بھائی بنالیا، کسی کو بہن بنالیا۔ یہ جاہلیت کے زمانے میں چلتا تھا۔ اسلام نے نفی فرمادی اور نفی محمل کی بنالیا۔ یہ جاہلیت کے زمانے میں چلتا تھا۔ اسلام نے فی فرمادی اور نفی محمل کہ بال سے کی ؟ خود جناب خاتم النبیین مثل تائیز کی ذات گرامی سے۔ رسول اللہ مثل اللہ تا تھے۔ زید ابن حار شہ نوید ابن حارث میں اللہ عنہ کو بیٹا بنالیا تھا۔ خود حضور مثل اللہ تائیز آبا بوزید کہلاتے تھے۔ زید ابن حارث من دید ابنالیا تھا۔ خود حضور مثل اللہ تھا۔ خود حضور مثل اللہ تائے تھے۔ دید ابن حارث من دید ابن حارث منالیا تائے تھے۔

قرآن پاک میں صرف حضرت زیدرضی الله عنه کانام ہے اور کسی صحابی کانام نہیں ہے لیکن رب العزت نے ایسے مقام پر جاکے نفی کی کہ پھر کوئی گنجائش نہیں رہ گئی۔ خاتم النبیین مَثَلِقَیْئِم نے توبیٹا بنالیاتھا، زید بیٹا بن گئے تھے، کنیت تبدیل ہوگئ تھی، سب کچھ ہوگیاتھا۔ الله تعالی نے فرمایانہیں:

ادعوہم لأبآئهم هو اقسط عند الله (سورة الاحزاب: 33، آیت: 5) ((تم ان منه بولے بیٹول)کوان کے اینے بالوں کے نام سے ایکاراکرو۔)

بیٹااپنے باپ کاہی ہو تاہے، منہ کے کہنے سے نہ کوئی بیٹا بنتاہے نہ کوئی بھائی بنتاہے۔ آج کل بیہ ہمارے ہاں عام طور پر حیلتاہے، دو جگہوں پر ہم عموماً مغالطہ کھاتے ہیں:

یہ لاولد (بے اولاد) جوٹرے جوہیں کسی بچے کولے کر بیٹا بیٹی بنا لیتے ہیں اور اپنانسب ککھوا دیتے ہیں، جوشر عادر ست نہیں ہے۔ بچیہ لے کے پال لیا، بچہ پالنے میں کوئی حرج نہیں ہے، نسب تبدیل کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ حضور مُثَا ﷺ کم کا اجازت نہیں ملی۔ زید بن محمد رضی اللہ عنہ نہیں بن سکے تواور کوئی بھلا کیا ہے گا؟ ایک یہاں ہم گر ٹر کرتے ہیں کہ بچہ لے کر پالا تواپنا بیٹا کھوالیا۔

ایک گڑبڑاور جگہ کرتے ہیں کہ عمرے پریا تج پر جانے کے لیے عورت کے ساتھ محرم کا ہوناضروری ہوتا ہے۔ تو محرم الرنہیں ہوتا تووہ کسی اور کومحرم بنالیتی ہیں۔ میرے پاس کئی کیس آئے ہیں کہ جی میں نے بھائی بنالیا ہے، آپ تصداق کر دیں۔ مولوی صاحب! خدا کی قسم میں نے بھائی بنالیا ہے۔ میں نے کہا بہن، بھائی بنانے سے نہیں بنتے، یہ بنائے آتے ہیں۔ بننی، تاخی، میں آج کل یہ دوباتیں زیادہ چلتی ہیں۔

دورِ جاہلیت میں یہ بیٹا بنانا ، بھائی بنانا چلتا تھا، وارث بھی ہوتے تھے۔ خاتم النبین مُثَاثِیْنِا نِمْ بیٹا بنایا تھا، اللہ نے قبول نہیں کیا۔ ہجرت کے بعد مہا ہرین و انصار میں خاتم النبیین مثَاثِیْنِا نے مواخات کرائی تھی۔ بھھ عرصہ ایک دو سرے کے وارث بھی ہوتے تھے لیکن یہ پرانے رواج تھے۔ اسلام نے وراثت کے احکام بتاکران سب کی فئی کر دی۔ ایک تبدیلی یہ کی کہ منہ بولا بیٹا، منہ بولا باپ، منہ بولا بھائی یا معاہدے کے تحت بھائی۔ اسلام نے اس کوتسلیم نہیں کیا۔ یہ ایک تبدیلی کا ذکر ہے۔

## چھٹی اصلاح، رضاعت کوسب ِحرمت قرار دیا

ایک تبدیلی میرکی که رضاعت کو حرمت کے اسباب میں شار کیا۔ رضاعت پہلے بھی ہوتی تھی کیکن قبائل کے الگ الگ ضا بطے تھے،رضاعت کو قرآن پاک نے حرمت کے مستقل اسباب میں شار کیا:

> املتكم اللي ارضعنكم واخوتكم من الرضاعة (سورة النساء:4، آيت: 23) (اور تمهارى مائيس جنهول نے تهميس دودھ پلايا ہے، اور تمهارى دودھ شريك بهنيس)

دودھ پینے کی مدت میں بیچ نے کسی عورت کا دودھ فی لیاہے توہ مال بیٹابن گئے ہیں۔

يحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب (صحيم المبتريم ابنة الاخ من الرضاعة، عديث نمبر: 3657)

(جونسب سے حرمت ثابت ہوتی ہے وہ رضاعت سے بھی ثابت ہوتی ہے۔)

اس کی بڑی تفصیلات ہیں لیکن میں نے اُصولی بات عرض کی ہے کہ رضاعت کو حرمت کے اسباب میں، محرم غیر محرم خیر محرم کے اسباب میں ایک مستقل سبب قرار دیااور جناب خاتم النبیین مُثَلِّ اللَّهِ عَلَمْ نَنْ خُود بھی اس کی پابندی کی اور دوسروں سے بھی یابندی کروائی۔

# آپ مَلَّالِيْهُ مِنْ كادوموقعوں پر حرمتِ رضاعت پر عمل

بخاری شریف کی روایت ہے خاتم النبیین مَنَّا لَیْدَیْم کو پیشکش کی گئی کہ حضرت حمزہ سید الشہداء رضی اللہ عنہ کی بیٹی کے سے آگئی تھی، جوان تھیں، کسی نے خاتم النبیین مَنَّالِیْم کو پیشکش کی یار سول اللہ! بیہ آپ کی چھازاد ہے، حضرت حمزہ کی بیٹی ہے ہے، جوان لڑکی ہے، اس کے لیے مناسب یہی ہے کہ آپ اس سے شادی کرلیں۔ حضور مَنَّالِیْم اِنْ اِن بیاں بھائی وہ تو میرے لیے جائز نہیں ہے۔ کیول؟ حمزہ اور میں چھاجھی ہیں، ٹھیک ہے مگر حمزہ اور میں رضای بھائی ہی ہیں۔ ہم دونوں نے ثوبیہ کا دودھ پیا تھا تواس رشتے سے یہ میری جھنچی گئی ہے، یہ میں نہیں کر سکتا، کرنا چاہول بھی تو بھی نہیں کر سکتا، کرنا چاہول بھی تو بھی نہیں کر سکتا۔ (صحیح بخاری، باب الشہادۃ علی الانساب والرضاع، حدیث نمبر: 2645)

یہی پیشکش حضرت زینب رضی اللہ عنہا کے بارے میں ہوئی جوام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی بیٹی تھیں،
نکاح میں ساتھ آئی تھیں۔ وہ بھی، ان کے بیٹے حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی، دونوں بہن بھائی ساتھ آئے تھے۔ توکسی نے
پوچھ لیا خاتم النہیں مُنَّا اللہ عَلَی مُنْ اللہ عنہ بھی مور پر بلی ہے، بیٹی کے طور پر بیوی کی بیٹی،
بیٹی ہوتی ہے۔ توکسی نے پوچھ لیا کہ کیا آپ زینب ہے نکاح کرنا چاہتے ہیں؟ فرمایا نہیں بھائی زینب تو دو وجہ سے مجھ پر
حرام ہے۔ ایک اس حوالے سے کہ وہ ممیری ربیبہ ہے۔

و ربآئبكم الٰتي في حجوركم من نسآئكم الٰتي دخلتم بهن (سورة النماء: 4، آيت: 2)

(اور تمھاری زیر پرورش تمھاری سوتیلی بیٹیاں جو تمھاری ان بیولوں (کے پیٹ) سے ہوں جن کے ساتھ تم نے خلوت کی ہو۔)

وہ میری ربیبہ ہے۔میری ہیوی کی بیٹی ہے تومیری بھی بیٹی ہے۔اور دوسرااس کے باپ ابوسلمہ نے اور میں نے توییہ کادودھ بیاہواہے،ہم دونوں رضاعی بھائی بھی ہیں۔ یہ میری جھتیجی لگتی ہے،میری ربیبہ بھی ہے۔ [فقال: لوانها لم تكن ربيبتى فى حجرى ما حلت لى، انها لابنة اخى من الرضاعة، صحيح بخارى، باب ويحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب، مديث نمبر: 5101]

ان دو وجہ سے مجھ پر حرام ہے۔ تومیں نے عرض یہ کیا کہ جناب خاتم النبیین سٹالٹیگم نے رضاعت کو حرمت کے اسباب میں مستقل سبب قرار دیاہے۔ خود بھی اس پر پابندی کی اور دوسروں کواس کا بھی حکم دیا۔

### آج کل رضاعت کے بارے میں بے احتیاطی

یہاں یہ بھی عوض کرنا چاہوں گاکہ آئ کل ہمارے ہاں اس مسئلے پر بھی بہت بے پرواہی برتی جاتی ہے۔ مسئلے کاعلم نہیں ہوتا، نہ ہی ہم بیان کرتے ہیں۔ ہم زیادہ تربیہ مسائل عام لوگوں میں نہیں بیان کیا کرتے ۔ تولوگوں میں گھروں میں مائیں ایک دوسرے کے بچول کو دودھ چلاد پی ہیں اور وہ دودھ پی کررشتہ تو قائم ہوجاتا ہے۔ لیکن حرمت، محرم غیر محرم، مائی اور عالی فی پرواہ نہیں ہوتی۔ مائیں اکر عفیر فاس طرح کے بعد میں بڑے لیے مسئلے کھڑے ہوجاتے ہیں اور ہمارے ہال کوئی پرواہ نہیں ہوتی۔ ام الموسمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہی ہی کہ جب پردے کے احکام آئے، توان کے رضاعی بچا تھے افلا وہ وہ قاتو وہ ان کی مال گی، خاوند باپ کا دورھ پیا تھا اس کے دیور تھے ۔ جس عورت کا دودھ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے پیا ہوا تھا تو وہ ان کی مال گی، خاوند باپ لگا، اور خاوند کا بھائی کیا لگا؟ چچالگا۔ تواس دشتے ہو دہ رضائی بچا بنتے تھے ۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہی بند عنہا نہیں کہ جب پردے کے احکام آگئے کہ کوئی اجازت کے بغیر اندر نہیں آئے گا، توایک مرتبہ افلا آئے کہ کوئی اجازت کے بغیر اندر نہیں آئے گا، توایک مرتبہ افلا آئے کہ کوئی اجازت کے بغیر اندر نہیں آئے گا، توایک مرتبہ افلا آئے تھے میں نے انہیں واپس کر دیا، آپ جائیں، اب پردہ ہے۔ اور خاتم النہ بین عگا گھڑی کو فجر دی، یار سول اللہ! افلا آئے وہیں نے تو میں نے انہیں واپس کر دیا، آپ جائیں، اب پردہ ہے۔ اور خاتم النہ بین عگا گھڑی کو فجر دی، یار سول اللہ! افلا آئے کہ وہی کیا ہے بنائم میارا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ اور حدی کیا ہوئی کیسے بین گیا وہی کیا ہے۔ بیا تیسری جگہ کا چچا کیسے بن گیا؟ آپ سکا گھڑی نے فرمایا، چچا گھت کہ ماراد بھی الگتا ہے۔ بی وہ منہ کیا آئی آئی کیا کہ تمہاراد بچیا گئی تا ہوئی گئی تا ہے کہ تمہاراد بچیا گئی ہوئی گئی تو فرمایا، جو اس لیا کہ تمہاراد بھی اس کے کہ تمہاراد بچیا گئی تا ہوئی کسے بیا آئی تکھارے باس لیے کہ تمہاراد بچیا گئی تا ہوئی گئی تو فرمایا کہا کی تعرف شہوں کیا ہوئی کیا ہی تھیا گئی تھی تا ہوئی کیا ہوئی گئی تو فرمایا کہا کی تعرف اسٹیا اور خاص کیا ہوئی کی کوئی کیا ہوئی کی کی کوئی کیا ہوئی کی کوئی کیا ہوئی کیا ہوئی کی کی کوئی کی کوئی کی کرنے کی کوئی کی کوئی کے

یہ دو تین باتیں اس لیے عرض کی ہیں کہ رضاعت کو جناب خاتم النبیین مَنَّا لَیُّنِیَّم نے حرمت کے متقل اسباب میں شار کیا ہے۔ اور اسلام کے خاندانی نظام میں آج بھی یہ شرعاً تو موجود ہے جب کہ عملاً ہمیں اس کی پرواہ نہیں ہے۔ یہ تبدیلی جناب خاتم النبیین مَنَّ اللَّهِ عَلَیْ نِے خاندانی نظام میں کی اور رضاعت کو باہمی حرمت کے اسباب میں شامل کیا۔

## سأتوي اصلاح، محرسات كاتعين

ایک اور تبدیلی کی جوبڑی بنیادی تبدیلی ہے کہ رشتوں کی حدود متعیّن کیں۔ کس سے نکاح جائز ہے کس سے نہیں۔ پوری فہرست دے دی:

حرمت عليكم امهتكم وبنتكم واخوتكم وعمتكم وخُلتكم (سورة النماء: 2) آيت:23)

(تم پر حرام کر دی گئی ہیں تمھاری مائیں، تمھاری بیٹیاں، تمھاری پھوپھیاں، تمھاری خالا بیئں۔)

یہ پوری فہرست ہے جس میں اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ اس سے بھی نکاح حرام ہے، اس سے بھی حرام ہے۔ مائیں، بیٹیال، پھو پھیال، خالائیں، بھتیجیال، بھانجیال، بیسارے رشتے گن کر فہرست دے دی کہ ان کا آپس میں نکاح کرناجائز نہیں۔ میں تفصیل میں نہیں جاناچا ہتا۔ لیکن اصولاً عرض کیا ہے کہ محرمات کی تفصیل بتادی ہے کہ یہ رشتے آپس میں جائز بیں اور بیر شتے اسلام میں جائز نہیں ہیں۔

حتی کہ جاہلیت کے زمانے میں یہ بھی ہوتا تھا (اس کا بھی قرآن پاک میں ذکرہے) کوئی حد بندی نہیں تھی، جہاں موڈ (جی چاہا) ہوا نکاح کر لیا۔ حتی کہ باپ کی منکوحہ، مطلقہ یا بیوہ سے بھی نکاح کر لیتے تھے۔ باپ کی منکوحہ وراثت میں بھی آجاتی تھی۔باپ کی منکوحہ بیٹے کے نکاح میں بھی آجاتی تھی۔ قرآن پاک نے تھم دیا:

ولا تنكحوا ما نصح أبآؤكم من النسآء الا ما قد سلف (سورة النماء:4،آيت:24) (اورجن عور تول على تمانيين ثاح مين نهاؤ، البته يمل جو كيه موديكاوه موديكار) البته يمل جو كيه موديكاوه موديكار)

باپ کی منکوحہ کیا ہے؟ باپ کی منکوحہ مال ہے۔ ایک لحمہ کے لیے بھی ہے تومال ہی ہے۔ یہ حرمت کے رشتہ طے

کے کہ آپس میں یہ رشتے طال ہیں۔ دومسئلے قرآن پاک نے اتن وضاحت سے بیان کیے ہیں کہ کوئی گنجائش چھوڑی نہیں

ہے۔ ایک محرمات کامسئلہ، اس کی پوری فہرست دی ہے۔ یہ حرام ہے، یہ حرام ہے، یہ حرام ہے۔ اور دوسراوراثت کے
حصے۔ اس کا تیسرا حصہ ہے، اس کا چوتھا حصہ ہے۔ حالا نکہ یہ قرآن پاک کا عام اسلوب نہیں ہے۔ قرآن پاک کا عام

اسلوب یہ کہ قرآن پاک زکوۃ کا تھم دیتا ہے لیکن اس کا نصاب بیان نہیں کرتا، قرآن پاک نماز کی رکعتیں بیان نہیں کرتا،
لیکن یہاں محرمات کی پوری فہرست دی ہے۔ اور وراثت کے پورے جصے جیسے کہ پہاڑے پڑھ کربیان کیے ہیں۔ اس کا
چوتھا حصہ ہے، اس کا حچھا ہے، اس کا آٹھوال ہے، اس کا آدھا ہے، اس کا شاف ہے۔ پوری تفصیل کے ساتھ یہ دومسئلے
قرآن پاک نے کسی ابہام کے بغیر بیان کیے ہیں کہ کن کن محرمات سے زکاح حرام ہیں۔ اور دوسرامسئلہ وراثت کے احکام

میں نے کہا، ایک تبدیلی قرآن پاک نے نکاح کے مسائل میں یہ کی کہ حلال حرام کی فہرست متعیّن کر دی ،کس عورت سے نکاح جائز ہے کس عورت سے ناجائز ہے ،کون محرمات میں سے ہے۔

> واحل لکم ما ورآء ذٰلکم (سورۃ النساء:4، آیت:23) (اوراس کے علاوہ تمھارے لیے حلال کردیے گئے۔)

اوركن سے ذكات كرناجائزے، محرمات كى بورى فهرست دے كربتاديا ہے كدان كى پابندى لاز ماگر فى ہوگ۔ حرمت عليكم امہنتكم وبنتكم واخوتكم وعمنتكم وخلتكم و بنت الاخ و بنت الأخت وامهنتكم الني ارضعنكم واخوتكم من الرضاعة و امهنت نسآئكم و ربائبكم الني فى حجوركم من نسآئكم الني دخلتم بهن فان لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم و حلائل ابنائكم الذين من اصلابكم و ان تجمعوا بين الاختين الا ما قد سلف ان الله كان غفورا رحيما (سورة الناء: 4، آيت: 23)

(تم پر حرام کردی گئی ہیں تمھاری مائیں، تمھاری بٹیال، تمھاری بہنیں، تمھاری پھوپھیال، تمھاری خالائیں، بھیجیال اور بھانجیال، اور تمھاری وہ مائیں جفول نے تعصیں دودھ پلایا ہے، اور تمھاری دودھ شریک بہنیں اور تمھاری بویول کی مائیں، اور تمھاری در تر پرورش تمھاری سوتیلی بٹیال جو تمھاری ان بیویول (کے پیٹ) سے ہوں جن کے ساتھ تم نے خلوت کی ہو۔ ہال اگر تم نے ان کے ساتھ خلوت نہیں جو (اور انھیں طلاق دے دی ہویاان کا انتقال ہو گیا ہو) تو تم پر (ان کی لڑکیول سے نکاح کرنے میں) کوئی گناہ نہیں ہے، نیز تمھارے سبی بیٹول کی بیویال بھی تم پر حرام ہیں، اور بیات بھی حرام ہے کہ تم دو بہنول کو ایک ساتھ نکاح میں جمع کرو، البتہ جو پھھ پہلے ہو چکاوہ ہو دچا، بے شک اللہ بہت معاف کرنے والا ہے۔)

یہ پوری فہرست دے کر" واحل لکم ما ورآء ذلکم"اس فہرست سے باہرسب جائز ہے۔لیکن "محصنین غیر مسفحین ولا متخذی اخدان"(سورۃ المائدۃ: 5، آیت: 5) میں نے عرض کیاکہ ایک تبریلی بیک کہ محرمات کی فہرست، حلال اور حرام رشتے متعیّن کردیے کہ بیرشتہ حلال ہے اور بیر حرام۔

آٹھویں اصلاح، کافراور مسلمان کے در میان نکاح کی نفی

ایک تبدیلی اور کی جوبنیادی تبدیلی ہے اور آج تک جھڑے کا باعث بنی ہوئی ہے۔ اس وقت بھی عالمی سطح پر سب سے بڑا جھگڑا خاندانی نظام میں اس تبدیلی پر ہے۔ مسلمان اور غیر مسلم کا باہمی فکاح، جاہلیت کے زمانے میں میہ موجود تھا۔ ایسی خواتین حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے فکاح میں تھیں، اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فکاح میں تھیں، اور بہت سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کے گھرتھیں (تب یہ تعلق ناجائز نہیں تھا)۔ خود

خاتم النبیین مثالیّتیْم کی بیٹی جناب ابوالعاصؓ کے نکاح میں تھیں ،اس وقت وہ مسلمان نہیں تھے۔ حضور مثالیّتیْم کی بڑی بیٹی حضرت زینب رضی اللّه عنہا حضرت ابوالعاص ابن رہی ہیٹے کے نکاح میں تھیں جو حضرت خدیجہ رضی اللّه عنہا کے بھانچے تھے، آپس میں خالہ زاد تھے، نکاح ہوا تھا۔ یہ بہت دیر سے مسلمان ہوئے ہیں۔ آپ عزو ہُ بدر کے قید لیوں میں تھے، ان کابڑاد کچیب واقعہ ہے۔

["ان رايتم ان تطلقوا لها اسيربا، وتردوا عليها الذي لها" سنن ابي داؤد، باب في فداء الاثير بالمال، صريث نمبر 2692]

يه ميں بتار ہا ہوں كہ جا ہليت ميں كافر وسلم كا نكاح ہوتا تھا۔ بلكہ ايك اور واقعہ بھى بخارى شريف ميں بى ہے۔ [قال: حدثنى فصدقنى، ووعدنى فوفى لى" صحيح بخارى، باب ذكر اصهار النبى "، حديث نمبر:3729]

حضور صَّالِتَنْیِکُمْ حَفرت ابوالعاصَّ کی بڑی تعریف کیا کرتے تھے کہ بڑا وفادار نوجوان ہے، ابھی اسلام نہیں لایا تھا، اس نے پھر بھی وفاداری نبھائی۔ ایک دفعہ حضرت ابوالعاصُّ کسی معرے میں قیدی ہوکر مدینہ منورہ آگئے۔ خاتم النہیین سَّالَتُنْیَکُمْ کاضابطہ یہ تھاکہ فیصلہ ہونے تک قیدی کو مسجد کے ستون سے باندھ دیاجا تا تھا۔ انھیں ستون سے باندھ دیا کہ شِح فیصلہ کریں گے۔ ہیوی کو پہتہ چل گیا کہ میرا خاوند قید ہوکر آیا ہے اور وہ ستون سے بندھا ہوا ہے، شِح اس کے مقدر کا فیصلہ ہونا ہے، فیصلہ قتل بھی ہوسکتا تھا، رہائی بھی ہوسکتی تھی، جرمانہ بھی ہوسکتا تھا، فیصلہ پچھ بھی ہوسکتا تھا۔

ایک روایت میں ہے کہ صبح نماز کے بعد حصرت زینب رضی اللّٰہ عنہا گھرسے آئیں، دروازے کی اوٹ میں کھڑی ہوئیں،اور اعلان کیا کہ لوگو! میں زینب بنت رسول اللّٰہ ہوں، میں نے ابوالعاص کو پناہ دے دی ہے۔قیدی کون ہے؟اُن کاخاوندہے۔حضور مَثَلَّ اللَّهِ عَلَم جب نمازے فارغ ہوئے توفر مایا: " یجیر علی المسلمین ادناہم" (ایک عام مسلمان بھی کسی کو پناہ دینے کاحق رکھتا ہے۔)

[عن ام سلمة، زوج النبي ": ان زينب بنت رسول الله تارسل اليها ابو العاص بن الربيع ان خذى لى امانا من ابيك، فخرجت فاطلعت راسها من باب حجرتها والنبي في الصبح يصلى بالناس، فقالت: ايها الناس، انى زينب بنت رسول الله، وانى قد اجرت ابا العاص، فلما فرغ النبي في من الصلاة قال: "ايها الناس، انه لا علم لى بهذا حتى سمعتموه، الا وانه يجير على المسلمين ادناهم." مستدرك حاكم: ذكر بنات رسول الله في مديث نمبر: 6843]

ضابطہ اور قانون بیر تھاکہ کسی قیدی کو،کسی کافر دشمن کوعام آد می بھی اگر پناہ دے دے تووہ پناہ مؤثر ہوجاتی تھی۔ان کو مسلے کا پہتہ تھاکہ اگر میں پناہ دوں گی تومیرا خاوند نئے جائے گا ور نہ پہتہ نہیں کیا فیصلہ ہوگا اس کے بارے میں،آخروہ میرا خاوندے۔

یہ بات ہوتی تھی کہ زمانہ جاہلیت میں کافی عرصہ تک بلکہ ابتدائے اسلام میں بھی کافی عرصہ تک مسلمان اور کافر کا نکاح رہاہے اور بھی بہت سی مثالیں ہیں میں نے ایک مثال دی ہے۔لیکن ایک وقت آیا جب تھم ہو گیا:

ولا تنكحوا المشركت حتى يؤمن ... ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا (سورة البقرة:2،آيت:221)

(اور مشرک عور تول سے اس وقت تک نکاح نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں اور اپنی عور توں کا نکاح مشرک مردول سے نہ کراؤجب تک وہ ایمان نہ لے آئیں )

کسی مشرک کافرعورت سے تم فکاح نہیں کروگے اور کسی کافر مرد کے فکاح میں مسلمان عورت نہیں دوگے کہ ایمان لائیں گے تو پھر گنجائش کی کوئی صورت صحیح ہوگی، ورنہ ایمان لائے بغیر مسلمان اور کافر کا فکاح آپس میں درست نہیں۔ مسلمان اور کافر کا فکاح آپس میں کیول درست نہیں ہے؟ (تفصیل اپنے مقام پر آئے گی)

آئ ڈنیائے کفر کے ساتھ ہماراایک جھگڑا یہ بھی ہے کہ بہت سے ملکوں میں مسلمان اور غیر مسلم آپس میں نکاح کرتے ہیں، اور عدالتیں فیصلہ کرتی ہیں کہ ٹھیک ہے بھائی شھیں کیا اعتراض ہے؟ کیوں کہ نکاح کی تعریف اقوام متحدہ کے منشور کے منشور کے مطابق مید گئی ہے کہ کوئی مردعورت آپس میں رضامندی سے نکاح کرلیں تو مذہب کی کوئی قید نہیں ہے۔ میں آج کی عالمی تبدیلی بتارہا ہوں۔

#### کتابیہ عورت کامسلمان مردسے نکاح درست ہے

ایک تبدیلی جناب خاتم النبیین منگالی نیم نے کی، وہ بڑی بنیادی اور اہم تھی کہ اب تک جھڑا چل رہا ہے کہ مسلمان اور غیر مسلم کے فکاح کا، لیکن اس میں ایک استثناء رکھا کہ اہل کتاب کے ساتھ، یک طرفہ، دوطرفہ نہیں، مسلمان مرد کا کتابیہ عورت کے ساتھ فکاح درست ہے۔ اس استثناء کے ساتھ بقیہ تمام مسلمان غیرمسلموں کے باہمی فکاح ختم کردیے گئے۔ جوخوا تین موجود تھیں وہ فارغ کردی گئیں، ان کو ججوا دیا گیا، ان کو خرچ دیے گئے، یہ ایک مستقل تفصیل ہے۔ لیکن یہ بنیادی تبدیلی تھی خاندانی نظام میں کہ مسلمان اور غیرمسلم کا آپس میں فکاح نہیں ہوسکتا سوائے اس کے کہ کوئی کتابیہ عورت کسی مسلمان مردکے فکاح میں ہو، یہ جھی خاندانی نظام میں ایک بنیادی تبدیلی تھی۔

## نویں اصلاح، عورت کواظہارِ رائے کاحق

یہ تو قانونی اور ضالطے کی تبدیلیاں تھیں کہ اس طرح کا نکاح درست ہے یا نہیں ہے؟ یہ بیوی ہے یا نہیں ہے؟ لیکن ایک معاشرتی ماحول کی تبدیلی حضرت عمر رضی اللہ عنہ تفصیل سے بیان کرتے ہیں کہ ہم جب ہجرت کرکے "مدینہ منورہ"آئے تو ہمارے ہاں قریش کا ماحول یہ تقالہ عورت کومرد کی کسی بات کا جواب دینے کا حق نہیں تھا۔ خاوند نے جو بات کہددی سوکہدی۔ عورت آگے سے ٹو کے ، عورت کسی بات سے کہددے کہ یوں نہیں یول ہے۔ یہ نہیں ہوسکتا تھا۔ خاوند کی بات کے جواب میں یا ٹو کئے کا عورت کا حق نہیں ہوتا تھا۔ یہ قریش میں چپتا تھا۔ انصار مدینہ میں آزادی تھی کہ عورتیں جواب دیتی تھیں، بسااو قات انکار بھی کرتی تھیں۔ (صحیح مسلم، باب فی الایلاء، واعتوال النساء، حدیث نمبر 3 ()

حضرت عمررضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک دن میں گھر میں تھا، ہوی کو کوئی بات کہی تواس نے کہا یوں نہیں ایوں ہے۔
مجھے غصہ آیا کہ یہ کسے ہوسکتا ہے۔ تم کون ہوبو لنے والی؟ میں تو پر انے ماحول کے مطابق کہر ہاتھا کہ تم کون ہوبو لنے والی
کہ یہ بات یوں نہیں یوں ہے۔ تم نے مجھے ٹو کا ہے۔ میں سخت غصے میں تھا۔ اس نے مجھے آگے سے پھر ٹو کا کہ جناب غصے
مت ہوں اپنی بیٹی کو جا کے دیکھیں۔ اپنی بیٹی سے جا کر پوچیں، یہ تو ہو تا ہے۔ اگر بات غلط ہے تو میں غلط کہوں گی۔ مجھے
پندہ ہے تو کہوں گی، نہیں پہند تو نہیں کہوں گی۔ مجھے مت ڈانٹیں بیٹی سے جا کے پوچیں، وہاں بھی ایسا ہی ہو تا ہے۔
بیٹی کون؟ ام المو منین حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا۔ حضرت عمر کہتے ہیں میر بے پاؤں کے نیچ سے زمین نکل گئ۔
مضور منگی تیڈی کے گھر میں ایسا ہو تا ہے؟ کہنے گی، جا کر پوچھ لو۔ بیوی نے مجھے ٹوک دیا۔ کہتے ہیں کہ میں نے چادر کند ھے پر
ڈالی اور سیر ھا بیٹی کے گھر میں جیا گیا اور کہا کہ بیٹی! میں یہ کیا من رہا ہوں، بیوی خاوند کو کسی بات پر جواب دے! تو بیٹی نے ڈالی اور سیر ھا بیٹی کے گھر میں جیا گیا اور اور دیا۔ کہتے ہیں کہ میں جواب دے! تو بیٹی نے

ماهنامه الشريعه \_\_\_\_\_ ١٤ \_\_\_\_ اكتوبر ٢٠٢٥ \_

کہاکہ یہاں توایسے ہو تاہے۔حضرت عمرؓ نے کہا بیٹی کیا کہہر ہی ہو؟ابا جی یہاں توہو تاہے کہ کوئی بات پسند نہ ہو تب بھی کہہ دیتی ہیں۔ہم میاں بیوی ہیں تومیاں بیوی کبھی آپس میں ناراض بھی ہوجاتے ہیں اور کبھی جواب بھی دے دیتے ہیں۔کسی بات پر نہ بھی کر دیتے ہیں اور کبھی ٹوک بھی دیتے ہیں ، یہ توہو تا ہے۔ حضرت عمر رضی اللّٰد عنہ کہتے ہیں کہ میں نے بیٹی کو سمجھا پاکہ بیٹی آئندہ ایسانہ کرنا۔

مجھے خیال ہواکہ ساتھ اس کی پڑوس ابو بکررضی اللہ عنہ کی بیٹی ہے، حضور مُٹائٹینِم کی لاڈلی بیوی ہے، شاید بیاس کی مواز نہ کرتی ہو۔ میں نے کہاکہ بیٹی نہ نہ، اپنی پڑوس کو نہ دکھنا، وہ ابو بکڑ کی بیٹی ہیں۔ میں خبر دار، خبر دار کہتارہا۔ بیٹی کیا کہتی، وہ خاموش ہوکر بیٹھی رہی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں بیٹی کو سمجھا بجھا کے نہیں بلکہ ڈانٹ ڈپٹ کر کے اٹھا۔اب مجھے پتاجیا کہ گھر کے ماحول میں ایسا ہوتا ہے۔

میں پھرائم المؤمنین حفرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے پاس گیا (وہ بڑی سمجھدار خاتون تھیں، حضرت عمرؓ گرن لگق تھیں) میں نے ام سلمہؓ سے بو پھاکہ بیہ بناؤکہ میاں بیوی میں بھی جھڑا ہوجا تا ہے، اڑائی ہوجاتی ہے؟ کہنے لگی، جی ہوجاتا ہے گھر کا معاملہ ہے۔ حضرت عمرؓ کہتے ہیں کہ میں نے ام سلمہؓ کو تھوڑا بجھانا شروع کیا، انہوں نے مجھے آگے سے ڈانٹ دیا کہنے لگیں "یا ابن الخطاب دخلت فی کل شئی "(اے خطاب کے بیٹے! ہر معاط میں دخل اندازی کرتے ہو، حیٰ کہ ازواجِ مطہراتؓ کے در میان بھی دخل دینے آگئے ہو۔) حضرت عمرؓ نے کہا کہ ان کے اس تبصرے نے میری کمر ہی توڑ دی، نجانے میں نے کس کس کو بمجھانا تھا۔ وہ تو بیٹی تھی چپ کر کے بیٹھی رہیں۔ حضرت ام سلمہؓ برابری تھیں، کزن تھیں، انہوں نے مجھے کہدیا کہ ہر معاط میں دخل دیتے ہو، حتٰی کہ حضورؓ اور ان کی بیوبیوں کے معاط میں بھی دخل دینے آگئے ہو؟ جاؤاپناکا م کرو۔

حضرت عمررضی الله عنه کہتے ہیں "کسرت ظهری" (انہوں نے میری کمر ہی توڑ دی) کہ کسی تیسری کے پاس جانے کا مجھے حوصلہ نہیں ہوا۔ میں وہاں سے واپس آیا جناب خاتم النبیین مثاقیۃ کی خدمت میں کہ یارسول الله مثاقیۃ کی خدمت میں کہ یارسول الله مثاقیۃ کی خدمت میں کہ یارسول الله متل ہوئے ہوت ہوا ہے۔ جب میں نے یہ کہا تو حضور نے بہت ہی خوبصورت تبعرہ فرمایا۔ میں نے کہا، یارسول الله مثاقیۃ کی تو میں نے ڈانٹ دیا تھا، اُم سلمہ کو میں نہیں ڈانٹ سکا، اس نے یہ یہ کہ مجھے سے۔ حضور مسکرا کے، فرمایا: "هی ام سلمة" وہ توام سلمہ ہے، وہاں کیار نے گئے تھے۔ یہ میں ترجمہ کررہا ہوں۔

میں نے عرض کیا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ جاہلیت کے زمانے میں قریش کے ماحول میں عورت کو کسی بات کا جواب دینے کا، کسی بات کا افکار کرنے کا ہمارے ہاں ماحول نہیں تھا "فلما جاء الاسلام" جب اسلام آیا تو پتا جلاکہ عورت کو بھی کسی بات سے افکار کرنے کا حق ہوتا ہے، عورت کی بھی کوئی رائے ہوتی ہے، عورت کا بھی کوئی حق ہوتا ہے، وہ بھی کسی بات پر لڑ سکتی ہے، کسی بات پر ٹوک سکتی ہے، کسی بات کا جواب دے سکتی ہے۔

تومیں عرض کر تا ہوں کہ جناب خاتم النبیین مُثَالِّیَا نِن معاشر تی نظام میں ایک تبدیلی یہ بھی کی کہ عورت کورائے کاحق دیا، عورت کی آزادی کرائے بحال کی اور عورت کو یہ حق دیا کہ اگر اس کو کسی بات پر اختلاف ہو تو کہہ سے کہ جناب! یہ بات نہیں تھی۔ جب یوں نہیں یوں ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے قول کے مطابق کم از کم قریش کے ماحول میں یہ بات نہیں تھی۔ جب اسلام آیا تو پتا جلاکہ عورت کا بھی کوئی حق ہوتا ہے، عورت کی بھی کوئی رائے ہوتی ہے۔

زمانہ نبوی سُلُطْنِیْمُ میں عور توں کے اظہارِ رائے کی ایک مثال

اس پر ایک چھوٹا سا واقعہ عرض کر کے آج کی بات سمیٹوں گا۔ اُم الموسنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے ایک لونڈی خرید کر آزاد کی تھی بریرہ رضی اللہ عنہا۔ حدیثِ بریرہ صحیح بخاری کی طویل روایتوں میں سے ہے۔

[عروة بن الزبير، ان عائشة، زوج النبي اخبرته: ان النكاح في الجابلية كان على اربعة انحاء ... الخ، صحيح بخارى، باب من قال لا نكاح الا بولى، مديث نمبر [5127]

حافظ ابن مجر عسقلانی فرماتے ہیں کہ حدیث بریرہ سے فقہاء نے ایک سوسے زائد مسائل متنبط کیے ہیں۔ مشہور روایت ہے، لمبے قصے میں نہیں جاتا، متعلقہ ھے کوعرض کرتا ہوں۔ بریرہ اونڈی تھیں اور لونڈی ہونے کی حیثیت سے حضرت مغیث رضی اللہ عنہا نے بریرہ کو خریدا اور آزاد کر دیا۔ پھر وہ حضرت مائشہ کے پاس خادمہ کے طور پر رہیں۔ پہلے وہ لونڈی تھیں اب خادمہ کے طور پر یعنی آزاد عورت کے طور پر حضرت عائشہ کی خدمت میں رہیں۔

یہ ایک منتقل قانون ہے کہ لونڈی جب آزاد ہوجاتی ہے تواس کوخی مل جاتا ہے کہ اگر اس کے مالک نے اس کا نکاح کہیں کردیا تھا، اب آزادی کے بعدوہ اس شخص کے نکاح میں رہے یانہ رہے ۔ یعنی آزادی کے وقت جو حی رائے ہوتا ہے کہ وہ نکاح کرے یانہ کرے ، آزادی کے بعدوہ حق بحال ہوجاتا ہے کہ وہ خاوند کے ساتھ نکاح میں رہے یانہ رہے ۔ اس کو 'خیارِعتی'' (آزادی کا اختیار) کہتے ہیں۔ حضرت بریرہ آزاد ہوگئیں، حضرت مغیث خاوند سے ۔ بریرہ گو پہتہ تھا مسکلے کا کہ مجھے 'خیارِعتی'' عاصل ہوا ہے ، میں خاوند کے نکاح میں رہوں یانہ رہوں ۔ انہوں نے خاوند کے ساتھ ترک تعلق کرلیا۔ جبکہ وہ کہدرہا تھا کہ اللہ کی بندی ہم میاں بیوی ہیں، اب وہ بہت پریشان ہوگئے ۔ وہ اسے پریشان سے کہ مدینہ کی گیوں میں دیوانہ وار گھومتے سے ، آنکھوں سے آنسوبہ درہے ہوتے اور کہتے کہ کوئی ہے جو بریرہ گومنائے ۔ حضور سُلُولْیَا اُلْمُ کَالُولْیَا ہُمْ نَا اللہ مُنَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِا نَا ہُمَ وہ دور دیکھا کی ''فی سکک المدینة'' مدینہ کی گیوں میں روتا پھر رہا ہے ، دیوانہ وار گھوم رہا ہے دور دیکھا کی ''فی سکک المدینة'' مدینہ کی گیوں میں روتا پھر رہا ہے ، دیوانہ وار گھوم رہا ہے دور دیکھا کی دور دیکھا کہ دور دیکھا کہ دور دیکھا کہ دور دیکھا کہ دور دور کھوں میں دوتا پھر دیا ہے ، دیوانہ وار گھوم رہا ہے ۔

اور آواز دے رہاہے کوئی ہے جو بریرۂ کو منا دے۔ یہ حالت جو دکیھی تو قابلی ترس حالت تھی۔ کیوں کہ یہ حالت ترس کی

ہوتی ہے اور ترس کھانا بھی چاہیے، یہ سنت ہے۔ خاتم النبیین مُثَلِّیْ اِللّٰہ اِللّٰہ اِللّٰہ علیہ اِللّٰہ علیہ اللّٰہ اللّٰہ علیہ اللّٰہ علیہ اللّٰہ اللّٰ

حضور مَنَّ النَّيْمَ نِهِ فَرِمایا: بریرهٔ! این اس فیطی پر نظر ثانی کرسکتی ہو؟ اس غریب کا براحال ہے۔ بریرهٔ نے آپ سے ایک سوال کیا، یہ بڑا بنیادی سوال تھا۔ اس نے کہا کہ یار سول الله مَنْ اللَّهُ عَلَی اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَی اللّهُ اللّهُ عَلَی اللّهُ اللّهُ عَلَی اللّهُ اللّهُ عَلَی کہ بین کہ میں مغیث کے پاس واپس چلی جاؤں، یہ آپ کا حکم ہے یامشورہ ہے؟ بہت بڑی اور بنیادی بات بیان کی کہ یار سول الله! حکم ہے کیونکہ حکم کے مخالف چلنے کی مجال کس کو ہے۔

وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله امرا ان يكون لهم الخيرة من المرهم (سورة الاحزاب: 33، آيت: 36)

(اور جب الله اور اس کارسول کسی بات کاحتی فیصله کردین تونه کسی مومن مرد کے لیے یہ گنجائش ہے نہ کسی مومن عورت کے لیے کہ ان کواپنے معاملے میں کوئی اختیار باقی رہے۔)

الله یاالله کارسول مَنَّاتَیْتُوْم کوئی فیصله کردے پھر کسی کے لیے اختیار نہیں۔ یارسول الله ! اتنی بات فرمادیں، بیت میم ہے؟
فرمایا، بیت میم نہیں ہے، مشورہ ہے۔ انہوں نے کہااگر مشورہ ہے تو پھر میرااختیار باتی ہے، اگر حکم ہے توکس کو مجال ہے۔ اگر
مشورہ ہے تو مشورے میں تواختیار ہوتا ہے۔ حضور مَنَّالِیَّنِیُّم نے فرمایا، بال، بید میراحکم نہیں ہے۔ بریرہ ہے نے کہا" لا حاجة
لی" مجھے کوئی ضرورت نہیں ہے۔

میں وہ بات بیان کر رہا ہوں کہ خاتم النبیین مَنَّا لَیُّیْزِمَ نے گھر کی چار دیواری کے اندر رائے کا جو حق دیا، جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم بیوی کورائے کا حق نہیں دیتے تھے،اب لونڈی کو بھی وہ حق مل رہاہے۔عورت کا بیرائے کا حق معاشرتی تبدیلی تھی۔

خاندانی نظام میں جناب خاتم النبین مَثَالِیَّا آغِیْمَ نے عورت کو صرف رائے کاحق نہیں دیابلکہ فیصلے کابھی حق دیا، علم کا بھی حق دیا۔ ملم کا بھی حق دیا۔ میں توعرض کیا کرتا ہوں کہ حضور مَثَالِیْیَمُ کا تواپنا گھر یو نیورسٹی بن گیا تھا، تعلیم گاہ بن گیا تھا اور حضور مَثَالِیْیَمُ کی تعلیمات کے ایک بڑے جھے کو اُمت کی ماؤل نے منتقل کیا۔ سب سے بڑے جھے کو کس نے منتقل کیا؟ ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے۔ میں نے بید عرض کیا ہے کہ خاتم النبین مَثَالِیْیَمُ نے جابلیت کے خاندانی نظام میں جو تبدیاں کی تھیں ان میں سے چند کا میں نے ذکر کیا:

ا. محرمات کی فہرست متعیّن کی۔

۲. رضاعت کوحرمت کے اسباب میں شامل کیا۔

٣. مسلم غيرسلم كانكاح ختم كيا-

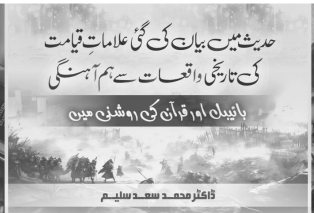
۴. تبنی اور تأخی کاجو پراناجا ہلیت کا اصول تھاوہ ختم کیا۔

۵. عورت کی رائے اور اس کے اختیار کو بحال کیا۔

نکاح کے باب میں یہ جو تبدیلیاں حضور مُنَافِیدًا نے کی ہیں، بتاناہے کہ جالمیت کے زمانے میں خاندانی نظام کا دائرہ کیا

تھااور اسلام کے بعد خاندانی نظام کاوائرہ کیا ہے۔ و آخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين۔





#### دهوال

حدیث میں دھوئیں کو قیامت کی بڑی نشانیوں میں سے ایک قرار دیا گیاہے، لیکن اس کے بارے میں مزید وضاحت موجود نہیں ہے۔ دیگر مذہبی صحیفوں میں بھی اس کا واضح ذکر نہیں ملتا۔ ایک بڑی نشانی ہونے کے لیے، یہ واقعہ عالمی سطح پر نمایاں ہوناچاہیے۔

صنعتی انقلاب کے بعد انسانی سرگرمیوں میں غیر معمولی اضافے نے نامیاتی ایندھن کے بے تحاشا استعال کو فروغ دیا، جودھوئیں اور فضائی آلودگی کے بڑے بیانے پر پھیلاؤ کا سبب بنے۔ یہ انقلاب انسانی تاریخ میں ایک اہم موڑتھا، جس نے ماحولیات پر گہرے اثرات مرتب کیے۔

دھواں، سموگ، اور فضائی آلودگی آج کے شہروں کا ایک تلخ حصہ ہیں، جہاں بیہ صحت کے مسائل، ماحولیاتی خرابی، اور معیارِ زندگی میں کمی کا باعث بن رہے ہیں۔ بیہ مظاہر عالمی سطح پر اربوں انسانوں کو متاثر کر رہے ہیں اور ممکنہ طور پر حدیث میں بیان کردہ دھوئیں کی علامت کے ساتھ ہم آہنگ ہیں۔

# مشرق،مغرب،اور جزیره عرب میں زمین کادھنس جانا

حدیث میں قیامت کی تین بڑی نشانیوں کے طور پر مشرق، مغرب اور جزیرہ عرب میں زمین کے دھننے کا ذکر کیا گیا ہے۔ ان نشانیوں کی تفصیلات محد و دہیں، لیکن انہیں صرف زمین کے دھننے تک محد و دکرنے کے بجائے، ان کامفہوم ساجی اور سیاس بحرانوں کی طرف بھی اشارہ کر سکتا ہے۔ یہ بحران ایسے حالات کی نمائندگی کرتے ہیں، جہاں کوئی قوم داخلی تنازعات اور خانہ جنگی کی وجہ سے اپنے ہی وزن تلے دب کر تباہ ہوجاتی ہے۔

ما بهنامه الشريعه \_\_\_\_\_ 2ك \_\_\_\_ اكتوبر ۲۵ ۲۰ ع

کتاب مکاشفہ میں سات مہریں، سات نرسنگے اور سات غضب کے پیالے تاریخی واقعات کی نمائندگی کرتے ہیں، جو شدت میں بتدری بڑھے ہیں۔ یہ واقعات حضرت عیسلی علیہ السلام کے بعد سے شروع ہوکر حضرت محمد مثالیا ہے السلام کے بعد سے شروع ہوکر حضرت محمد مثالیا ہے السلام کے بعد سے اور ساتواں نرسنگا خدا کی بادشاہت کے زمانے میں اپنے عروج پر پہنچے۔ ساتویں گرہ کھولنے کے بعد خاموثی ہوجاتی ہے اور ساتواں نرسنگا خدا کی بادشاہت کے اعلان کی علامت ہے 196، جو ساتویں صدی میں حضرت محمد مثالیا ہی اور ان کے صحابہ کے ذریعے مسلمانوں کی ریاست کے قیام کی نمائندگی کرتا ہے۔ اسی طرح، ساتواں غضب کا پیالہ 197 زلزلوں، شہروں، پہاڑوں اور جزیروں کے خاتمے کاذکر کرتا ہے۔ جوروم اور فارس کی حکمران تہذیبوں کے زوال کی عکائی کرتا ہے۔

چونکہ سابی اور سیاسی ڈھانچوں کے خاتمے کی قدرتی حادثات سے تشبیہ کی مثال موجود ہے، اس لئے یہ پیش گوئیاں ارضیاتی حادثات کے بجائے سابی اور سیاسی بحرانوں کی عکاسی کر سکتی ہیں، جہاں قومیں اندرونی تنازعات کے باعث تباہی کاشکار ہوجاتی ہیں۔اس تناظر میں، ان پیش گوئیوں کے تین ممکنہ مظاہر درج ذیل ہیں:

### مشرق (عراق-2006)

عراق 2003 میں امریکی حملے اور 2006 میں خانہ جنگی کے دوران سابی اور سیاسی انتشار کا شکار ہوا۔ ان واقعات سے نہ صرف سیاسی ڈھانچہ ٹوٹا بلکہ تعلیم ، معیشت ، صحت ، زراعت ، اور دیگر بنیادی شعبے بھی تباہ ہو گئے ، جو حدیث میں "زمین کادھنس جانے" کے بیان سے مشابہت رکھتا ہے۔

### مغرب (ليبيا–2011)

عرب میں مغرب کو تاریخی طور پر شالی افریقہ سے جوڑا جاتا ہے، اور یہ 2011 کے عرب بہار کے دوران لیبیا کے زوال کے ساتھ میل کھاتا ہے۔ طویل خانہ جنگی اور سیاسی عدم استحکام سے لیبیا میں نہ صرف سیاسی ادارے منہدم ہوئے بلکہ ملک کی افتضادی پیداوار، تیل کی صنعت، تعلیمی نظام، اور دیگر شعبہ جات بھی مفلوج ہوگئے۔

### جزيره عرب (<sup>يم</sup>ن–2014)

یمن تاریخی طور پر عرب کا حصہ نہیں ہے البتہ، جزیرہ نماعرب 198 کا حصہ ہے۔ یمن 2011 کے عرب بہار کے بعد سے بعد بڑھتی ہوئی شورش اور 2014 میں مکمل خانہ جنگی کا شکار ہوا۔ یمن میں 2014 میں خانہ جنگی کے آغاز کے بعد سے بدترین انسانی بحران جاری ہے۔ یہاں نہ صرف حکمرانی کا فقدان ہے بلکہ قحط، بے روزگاری، صحت کے نظام کی تباہی، اور تعلیمی اداروں کی بندش جیسے مسائل نے زمین کو بظاہر "بنجر" بنادیا ہے ۔ ایک ایسا خطہ جو اب نہ صرف سیاسی بلکہ عملی طور پر "غیر پیداواری" ہو دچکا ہے۔

ان تینوں مقامات پر "زمین کادھنس جانا" زندگی کے ہر شعبے میں ہمہ جہتی ناکامی میں ظاہر ہواہے۔عراق کے انہدام کے بعد، لیبیااور پھریمن میں عدم استحکام پیدا ہوا، جو حدیث میں بیان کردہ زمین کے دھنس جانے کی نشانیوں کے ساتھ

### یمن سے آگ

حدیث کے مطابل، جزیرہ نماعرب میں زمین دھننے کے واقعے کے بعد یمن، خصوصاًعدن کے نچلے علاقوں سے ایک آگ نکلے گی، 199 جولوگوں کومحشر سے بعنی جمع ہونے کی آخری جگہ سے کی جانب لے جائے گی۔ 200 میر آگ لوگوں کے ساتھ ساتھ چلے گی؛ جہال وہ قیام کریں گے ، یہ بھی وہیں رکے گی۔ 201

حدیث میں بیان کردہ یہ نشانی غالبًا ابھی وقوع پذریز نہیں ہوئی۔ دیگر نشانیوں کی طرح،اس کا مقصد پیشگوئی نہیں۔ان نشانیوں کو ستقبل کے بارے میں قیاس آرائی کے بجائے موجودہ یاماضی کے تناظر میں سمجھنا چاہیے۔

## قيامت كى نشانيان: ديگرا بهم حواله جات

### فتنهاول سيمتعلق احاديث

صیحے بخاری اور صیح سلم میں متعدّد احادیث ایسی موجود ہیں جو فتنہ اول سے متعلق پیش گوئیاں بیان کرتی ہیں۔ مثال کے طور پر ایک روایت میں نبی کریم مثل ایک فیرایک میں مدینہ کے گھروں کے در میان فتنوں کے گرنے کی جگہیں اس طرح دیکھ رہا ہوں جیسے بارش کے قطرے گرتے ہیں۔ 202 یہ مضمون ان تمام احادیث کا مکمل احاطہ نہیں کرتا، تاہم ان میں سے چنداہم اور منتخب احادیث ذیل میں پیش کی جارہی ہیں۔

### دریائے فرات سے سونے کے پہاڑ کاظہور – عراق کی دولت اور وسائل

رسول الله مَنَّ اللَّيْرَةُ كَى ايك حديث ميں پيش گوئى كى گئى ہے كہ عنقريب دريائے فرات ايك سونے كے پہاڑ كوظاہر كرے گا، اور جب لوگ اس كے بارے ميں سنيں گے تووہ اس كى طرف دوڑ پڑيں گے 203 ليكن جولوگ اس خزانے كے قريب موجود ہوں گے، وہ كہيں گے: اگر ہم نے ان لوگوں كو (اس خزانے ميں سے) لينے ديا توبيہ سارالے جائيں گے۔ چپانچہ وہ آپس ميں جنگ كريں گے اور سوميں سے ننانوے افراد مارے جائيں گے۔ آپ مَنَّ اللَّيْرُ اِنْ خبر دار فرمايا كہ جو بھى اُس وقت موجود ہو، اُسے اس خزانے ميں سے پھر نہيں لينا چاہيے۔ 204

کتابِ مکاشفہ میں ذکر کردہ "خدا کے جھٹے غضب کے بیالے " 205 کے بنتیج میں "فرات کے خشک ہونے "کی پیش گوئی ملتی ہے، تاکہ "مشرق کے بادشاہ " آسانی سے اس سے گزر سکیں۔ 206 میہ منظرنامہ بازنطینی -ساسانی جنگوں ( 602-628ء) کی علامت ہے، جن میں ساسانی افواج دریائے فرات عبور کر کے بازنطینی علاقوں پر حملہ آور ہوئیں۔ یہاں "فرات کے خشک ہونے " سے مراد حقیقت میں ایک بڑی رکاوٹ کا خاتمہ ہے، جو ساسانیوں کے لیے فوجی پیش قدمی کو آسان بنانے کی علامت بنتا ہے۔ ان جنگوں کے نتیجے میں دونوں سلطنتیں شدید نقصان اٹھانے کے بعد کمزور ہو

گئیں،جس نے مسلمانوں کی فتح کی راہ ہموار کی۔

اسی تناظر میں، دریائے فرات سے "سونے کے پہاڑ" کا ظہور ساسانی سلطنت کی بے پناہ دولت، وسائل اور زرخیز زمینوں کامظہر ہے، جس کاظہور مسلمانوں کے ہاتھوں ساسانی سلطنت کی حتمی شکست اور اس کے نتیجے میں حاصل ہونے والے مال غنیمت کی صورت میں ہوا۔ بیہ تعبیر تین اہم وجوہات پر مبنی ہے:

پہلی ریکہ "سونے کا پہاڑ" ایسی دولت یا خزانے کی طرف اشارہ کرتاہے جو آسانی سے حاصل کیاجا سکتا ہو، بالکل اسی طرح جیسے جنگ کے بعد مالِ غنیمت کو قبضے میں لیناممکن ہوتا ہے۔ساسانی سلطنت کے زوال کے بعد ،اس کے وسائل تیزی سے مسلمانوں کے ہاتھ آگئے،جس نے اسے "سونے کا پہاڑ" بننے کی تعبیر دی۔

دوسری پر کہ فتنداوّل میں ہونے والی مہلک جنگیں بنیادی طور پرسیاسی اور معاثی تنازعات کی شکل میں رونماہوئیں۔
چونکہ رسول اللہ مُثَالِّیْا ﷺ نے اپنے بعد قیادت کا حق قریش کو سونیا تھا، 207اِس لیے بنواُمیہ اور قریش کے وہ بااثر سردار،
جنیس قبائلی نظم، خاندانی اثر ورسوخ اور ابتدائی مہاجرین کی اکثریتی تھایت عاصل تھی، سب سے پہلے یہ دولت اور اقتدار
عاصل کرنے والے بنے۔ اِسی وجہ سے آخیس اِس حدیث میں "خزانے کے قریب" موجود افراد کی علامت کے طور پر
بیان کیا گیا ہے۔ اس کے برعکس، "خزانے کی طرف لیلنے والوں "میں عراق ومصر کے سپائی، کوفیہ کے ناراض جنگجو، اور نو
مسلموں کی ایک بڑی تعداد شامل تھی۔ یہ گروہ خلافت میں مساوی سیاسی ومالی شرکت کے خواہاں تھے اور حضرت عثمان
رضی اللہ عنہ کی پالیسیوں سے نالاں تھے۔ بعد ازاں، انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت کی حمایت اختیار کر
ویں ایک عکومت کا مرکز قائم فرمایا۔

تیسری یہ کہ فتنہ اول کی دوبڑی جنگیں جنگ جمل (656ء) اور جنگ صفین (657ء) دریائے فرات کے قرب وجوار میں لڑی گئیں۔ یہ خونریز جنگیں اسلامی تاریخ کے سنگین ترین تصادم میں شار ہوتی ہیں۔ رسول الله مَثَّالِیَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَیْ اللّهُ عَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ عِلَیْ اللّهُ عَلَیْ اللّهُ

یہ تمام حالات اس حدیث کی علامتی تعبیر کے طور پر دیکھے جاسکتے ہیں، جس میں "خزانے کے قریب "موجود افراد اور "خزانے کی طرف دوڑنے والوں " کے در میان پیدا ہونے والے خوف اور بے یقینی نے سیاسی اور اقتصادی تنازعات کو جنم دیا، جہاں "خزانے کے قریب "لوگ سوچنے لگے کہ "اگر ہم دوسروں کو اس میں سے لینے دیں، تو وہ سب کچھ لے جائیں گے "، اور یہی اندیشہ شدید شکمت کا باعث بنا۔ ان واقعات کی شدت اور نتائج نی کریم مُلَّ اللَّیْجَ کی تنبیبہات اور پیش گوئیوں کے عین مطابق ثابت ہوئے۔

#### شیطان کے سینگ کاظہور سنجد کاکر دار

احادیث میں نبی کریم مَثَلَ اللَّیْمِ اَللَّی مِنْ اَللَّیْمِ اَللَّا اِللَّهِ اِللَّهِ اِللَّهِ مِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

نجد کے قبائل، جواپنی جنگی صلاحیتوں کے لیے مشہور تھے، کوخلافت ِراشدہ کے دور میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عراق کی سرحدوں پر بطور فوجی آباد کار آباد کیا، تاکہ اسلامی فتوحات میں ان کی مہار توں سے فائدہ اٹھایا جاسکے۔ تاہم، اسی خطے کے بعض گروہوں کا کردار فتنوں میں نمایاں رہا۔ جیسا کہ:

مسلمه كذاب جيسے جھوٹے مدعيان نبوت كى حمايت، جوكه بمامه (نجد كاايك علاقه) سے تعلق ركھتا تھا؛

کوفہ، جوعراق میں واقع تھااور جہال نجدسے تعلق رکھنے والے افراد کی بڑی تعداد آباد ہوئی تھی، وہیں سے اٹھنے والے گروہوں کا حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی خلافت کے خلاف بغاوت اور بعد میں جنگِ جبل اور جنگِ صفین جیسے تنازعات میں نمایاں اور فعال کردار؛ اور

بعدازال حضرت علی رضی الله عنه کی خلافت سے علیحد گی اختیار کرکے خوارج کی صورت میں نمودار ہونا۔

ان تمام تاریخی واقعات کو نبی کریم مُثَاثِیَّةِ کی احادیث میں کی گئی تنبیهات اور پیش گوئیوں کافتنہ اول میں عملی ظهور سمجھا جاسکتا ہے، جن میں نجد کوفتنوں کامرکزاور "قرن الشیطان" کی سرزمین قرار دیا گیا تھا۔

### ماضی میں موت کی تمنا ندامت اور فتنہ کے سائے میں

ایک حدیث میں نبی کریم منگالیُّیُمُ نے فرمایا کہ ایسا وقت آئے گا کہ ایک شخص، دوسرے کی قبر کے پاس سے گزرتے ہوئے کے گا: کاش میں اس کی جگہ ہوتا۔ 210

یہ تمنادر حقیقت محض موت کی خواہش نہیں بلکہ شدید ندامت،اضطراب،اور فتنہ و فساد سے نجات کی آرز و کوظاہر کرتی ہے۔ فتنہ اول میں ایسے واقعات حقیقاً پیش آئے، جن میں صحابہ کرام رضی اللّه عنہم کوفتنہ اول کے معرکوں کے بعد شدیدر نج وافسوس لاحق ہوا۔ مثال کے طور پر، جب حضرت علی رضی اللّه عنه، جنگ جبل کے بعد حضرت طلحہ رضی اللّه عنه، جنگ جبل کے بعد حضرت طلحہ رضی اللّه عنہ ، جنگ جواس وقت شہید ہو جیکے تھے ۔ توآپ نے سواری سے از کراُن کا چہرہ صاف کیا،ان پر رحمت کی دعاکی اور فرمایا: 211

"کاش میں اس دن سے بیں سال پہلے وفات پاچکا ہوتا۔"

ہے جملہ حضرت علیؓ کے دل میں موجود درد ، ندامت ، اور فتنہ سے نفرت کاعکاس ہے —ایک ایسااحساس جومحض سیچ اور مخلص لوگوں کے دلوں میں جنم لیتا ہے ۔

### فتنه دوم سے متعلق احادیث

فتنه دوم مے متعلق چنداہم احادیث کا نتخاب ذیل میں درج ہے۔

صحابہ میں سے آخری حکمران —عبداللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ

کئی احادیث میں رسول اللہ منگالیّنیِّ نے ان واقعات کا ذکر فرمایا ہے جو عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ کی زندگی اور حالات سے بہت مشابہت رکھتے ہیں، جو صحابہ کرام (رضی الله عنهم) میں سے آخری خلیفہ تھے۔ ذیل میں بیاحادیث زمانی ترتیب کے ساتھ پیش کی جارہی ہیں، اور ہرایک عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ کی زندگی کے اہم مراحل کی عکاسی کرتی ہے:

## ايك قريثى شخص كاكعبه ميں پناه لينا

ایک حدیث میں رسول الله منگالی نیم نے خواب میں دیکھا کہ ان کی امت کے کچھ لوگ ایک قریثی شخص کے لیے بیت اللہ کی طرف آئیں گے، جو کعبہ میں پناہ لیے ہوگا۔لیکن جب وہ لوگ بیداء (مدینہ کے قریب کاعلاقہ) میں پہنچیں گے تو زمین ان کونگل لے گی۔ نبی اکرم منگالی نیم نے مزید فرمایا کہ قیامت کے دن اس لشکر کے ہر فرد کواس کی نیت کے مطابق اٹھایا جائے گا۔ 212

يه حديث عبدالله بن الزبير رضى الله عنه كي زندگي سے حيرت انگيز مشابهت ركھتى ہے:

قريش كأخض: عبدالله بن الزبير رضى الله عنه ايك قريش صحابي تتھ\_

**کعبہ میں پناہ لینا:** جب بزید بن معاویہ نے 680 عیسوی میں اقتدار سنجالا توعبداللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ نے بیعت کرنے سے انکار کر دیا۔ وہ مدینہ سے مکہ چلے گئے ، جہال کعبہ کے پاسانہیں خلیفہ تسلیم کیا گیا۔

شام کے لکگر کا زمین میں وحمنس جانا: 683 عیسوی میں، جب اموبوں نے مکہ کا پہلی بار محاصرہ کیا ہواتھا، بزید کی اوپانک موت کی خبر محاصرہ کرنے والی فوج تک پنجی، جس سے قیادت کا بحران اور سیاسی غیر تقینی صور تحال پیدا ہوگئ۔ اس واقعے نے فوج کو حقیقاً زمین نے نہیں نگل لیاتھا، لیکن عالم می طور پر فوج کا اوپانک ٹوٹ جانا اور بغیر مقصد حاصل کیے پیچھے ہٹ جانا اس نبوی پیش گوئی کی عکاسی کر تاہے کہ گویا زمین نے انہیں نگل لیا ہو، جو کہ اللی مداخلت اور بغیر کسی بیرونی مزاحمت کے فوج کے خود بخود پیچھے ہٹنے کی نشاند ہی کر تا ہے۔

بیداء کامقام: جس طرح مدینه منوره، بنی اکرم منگانتیم کے عہدِ مبارک میں مسلم ریاست کا مرکز تھا، اُسی طرح حضرت عبداللہ بن الزبیر نے مکه مکرمه کواپنی خلافت کا دارالحکومت مقرر کیا۔اس سیاق وسباق میں،اگرچہ بیداء جغرافیائی لحاظ سے مدینہ کے قریب واقع ہے، لیکن علامتی طور پر رہے پیش گوئی شامی فوج کے اُس وقت کی خلافت کے دارالحکومت سکمہ مکرمہ

کے قریب زوال کی نمائند گی کرتی ہے۔

### عراق اور شام کی آمدنی ہے محرومی اور بغیر گئے دینے والاخلیفہ

ایک اور حدیث میں بیان ہے کہ ایک وقت آئے گاجب عراق کواس کی معمول کی گذم اور چاندی کی آمد نی نہیں ملے گی، کیونکہ فارس (الجم ) اس پر پابندی لگادیں گے۔ اسی طرح، رومیوں کی مداخلت کی وجہ سے، شام کواس کے دینار اور خوراک کی فراہمی سے محروم کر دیاجائے گا۔ اور امت کے آخری دور میں ایک خلیفہ آئے گاجواس طرح دولت دے گاکہ وہ اس کی گنتی نہیں کرے گا۔ 213

یه پیش گوئیاں عبداللہ ابن الزبیر رضی اللہ عنہ کے دورِ حکومت میں پیش آنے والے انتشار کی عکاسی کرتی ہیں: ع**راق کی آمد نی کی بندش:** عراق میں، مختار الثقفی نے 685 عیسوی میں فارسی موالی کی حمایت سے کوفہ پر قبضہ کر لیا۔ اس کی علوی حامی انقلابی تحریک نے مؤثر طور پر عبداللہ ابن الزبیر رضی اللہ عنہ کی عراق (بصرہ) میں انتظامیہ کو وسطی عراق کی آمد نی اور افرادی قوت سے محروم کر دیا۔

شام کی آمدنی کی بندش: اسی عرصے میں جب اموی حکومت کواندرونی خانہ جنگی میں انجی ہوئی تھی، بازنطینی (رومی) سلطنت نے اس صورتِ حال سے فائدہ اٹھاتے ہوئے انطاکید، طرسوس اور قبرص جیسے شالی سرحدی علاقوں پر حملے تیز کر دیے ۔ ان کارروائیوں کے باعث شام کے روایتی مالیاتی ذرائع، جواناطولید اور مغربی سرحدی علاقوں سے وابستہ تھے، منقطع ہوگئے، اور شام کی حکومت کو دفاع کے ساتھ ساتھ اقتصادی مشکلات کا بھی سامناکرنا پڑا۔

بغیر گئے دیے والا خلیفہ: حضرت عبد اللہ بن الزبیر رضی اللہ عنہ نے اپنے والد زبیر بن العوام رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعداُن کے تمام قرض اداکرنے کی ذمہ داری اپنے ذمے لی، اور اپنی ذاتی جائیداد فروخت کرکے ہر حقد ارکواس کاحق دیا۔ اپنے ہی دور خلافت میں، انہوں نے مسلسل چار جج کے دوران عوامی طور پر اعلان کیا کہ جس کا کوئی حق ہووہ سامنے آئے، اور ہر دعویدار کواس کاحق اداکیا سنہ دینے والے نے کوئی حساب کتاب کیا اور نہ ہی کوئی شرط رکھی۔ 214 یہ طرزعمل اس حدیث کے مفہوم کی حقیق علامت ہے جس میں نی اگر م منابع اللہ تاب نغیر گئے دینے والا خلیفہ "کا ذکر فرمایا؛ ایسا خلیفہ جو حساب کتاب کتاب کے بغیر حقد ارکواس کاحق دیتا ہے۔

امت کا آخری زمانہ: امت کے آخری زمانے کا ذکر یہاں علامتی طور پر رسول اللہ منگاللَّیْمُ کے صحابہ کراٹم کے آخری دور کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن الزبیرُّ صحابہ میں سے آخری حکمران تھے، اور اسی حیثیت سے اس حدیث کے مصداق میں۔

### عراق،شام اور مصریے دولت کاروک لیاجانا

تیسری حدیث میں، نبی اکرم مُنَّالِیْمُ نِے فرمایا کہ عراق، شام اور مصراپنے در ہم، دینار اور غلہ روک لیس گے اور تم (صحابہ) وہیں لوٹ جاؤگے جہاں سے تم نے آغاز کیا تھا۔ 215

یہ حدیث عبداللہ ابن الزبیررضی اللہ عنہ کی خلافت کے زوال سے متعلق ہے:

عراق، شام اور مصرے وسائل کاروک لیاجانا: اگرچہ عراق اور مصرنے ابتدائی طور پران کی حکومت کوتسلیم کیاتھا، لیکن بالآخریہ علاقے امویوں کے دوبارہ قبضے میں چلے گئے، جس کے نتیج میں اہم مالی معاونتبند ہوگئ ۔ نتیجاً، عبداللہ بن الزبیررضی اللہ عنہ کے آخری ایام میں صرف مکہ اور حجاز کے کچھ جھے ہی ان کے زیر کنٹرول رہ گئے تھے۔

"تم وہیں لوٹ جاؤ کے جہاں سے تم نے آغاز کیا تھا": یہ عبارت اس حقیقت کو واضح کرتی ہے کہ اُس دور میں خلافت کا دائرہ محدود ہو کر صرف مکہ مکرمہ تک رہ گیا تھا، جو کچھ اس طرح تھا جیسے ہجرت کے بعد مسلمانوں کی ابتدائی حکومت صرف مدینہ منورہ اور اس کے گردونواح تک محدود تھی۔

اگرچہ بعض دیگر احادیث کی کتب میں ان واقعات کو امام مہدی سے منسوب کیا گیا ہے، لیکن صحیح بخاری اور سیج مسلم میں امام مہدی کا نام لے کر کوئی حدیث موجود نہیں ہے۔

### حبشى، قحطانی اور جھجاہ۔حجاج بن بوسف

تصحیح مسلم کی درج ذیل تین احادیث ایک تصوراتی اور علامتی منظر نامه پیش کرتی ہیں، جن کے مطابق قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک (1) قبطان قبیلے کا ایک شخص ظاہر نہ ہو جولوگوں کو اپنی لاٹھی سے ہائے گا، 216(2) ایک حبثی شخص جس کی پنڈلیاں پتلی ہوں گی، غانہ کعبہ کو منہدم نہ کر دے، 217 اور (3) جھجاہ نامی شخص کسی مقامِ اقتدار پر غالب نہ آجائے۔ 218

اگرچہ بیروایات تفصیلات میں مخضر ہیں، مگران کامرکزی موضوع سیاسی انتشار، مقد س روایات کی پامالی، اور جابرانه قوت کی طرف اشاره کرتا ہے۔ تینوں روایات میں ایک تمثیلی تسلسل ہے: ایک علامتی شخصیت کاذکر اور پھراس کااثریا ممل ان احادیث کی تفسیری گفتگو میں جوشخصیت اکثر سامنے آتی ہے وہ الحجاج بن پوسف ہے، جوعراق کا اُموی گور نرتھا، جس نے فتنہ دوم میں اہم کردار ادا کیا۔ اگرچہ ان احادیث میں اس کا نام صراحت سے نہیں آیا، لیکن اس کی حکومت اور متنازع شہرت ان روایات کی علامتی تصویر سے گہری مطابقت رکھتی ہے۔

### لوگوں کولاتھی سے ہانگنا

پہلی حدیث، جو قحطان کے ایک شخص کی پیش گوئی کرتی ہے جو "لوگوں کو اپنی لاٹھی سے ہائلے گا"، خاص طور پر توجہ طلب ہے۔ یہ ایک ایسے آمرانہ شخص کی طرف علامتی اشارہ ہے جو خوف اور جبر کے ذریعے اقتدار قائم کرتا ہے۔ نبی اکر م صَّا النَّيْمَ كَ زمانے میں قبطانی قبائل اپنی جنگی مہارت، فخراور مضبوط قیادت کے لیے مشہور تھے۔ اگر چہ الحجاج قبطانی نسب سے نہ تھا، اس کاطرز حکومت اس حدیث میں بیان کردہ صفات سے بہت مماثلت رکھتا ہے: وہ آہنی ہاتھوں سے حکومت کرتا، اختلاف کو ہر داشت نہ کرتا، اور خوف و ہیب کا پیکر سمجھا جاتا۔ مکہ اور عراق میں اس کی فوجی کارر وائیاں، جہاں اُس نے اُموی اقتدار کو تحق سے نافذ کیا، حدیث میں "لاٹھی سے ہا تکنے "کی تمثیل سے بخوبی میل کھاتی ہیں سیہ علامت مشور سے یا خلاقی ہر تری کی نہیں بلکہ طاقت سے غلبے کی ہے۔

### كعبه كومنهدم كرنا

دوسری حدیث میں "پنلی پنڈلیوں والے حبثی "کے ہاتھوں کعبد کی تباہی کا ذکر ادراصل اس طرز حکمرانی کی طرف تاریخی اعتبار سے حجاج بن یوسف نسلاً حبثی نہیں تھا، تاہم حدیث میں "حبثی "کا ذکر دراصل اس طرز حکمرانی کی طرف اشارہ کرتا ہے جے عرب قبائلی روایات اور آزادی کے خلاف سبجھتے تھے۔ نبی کریم منگاللی گا کے زمانے میں حبشہ کا نظام حکومت ایک مرکزی اور مطلق العنان نظم پر قائم تھا، جوعربوں کے غیر مرکزی، قبائلی اور مشاورت پر مبنی مزاج سے مختلف حکومت ایک مرکزی اور مشاورت پر مبنی مزاج سے مختلف تھا۔ اسی طرح "پنلی پنڈلیاں "جیسی جسمانی علامت ایک ایسے شخص کی نشاند ہی کرتی ہے جونہ کسی معزز قبیلے سے تعلق رکھتا ہواور نہ روایتی سرداری کا حامل ہو ایک کمزور ساجی مقام رکھنے والا فرد، جسے معاشرہ عام طور پر قیادت کے لیے موزوں نہیں ہو ایک ایسان تھا، مگر اپنی آہنی حکمرانی، سخت گیر طور پر حجاج بن یوسف پر صادق آتے ہیں —ایک ایسانحض جو غیر ممتاز نسب کا حامل تھا، مگر اپنی آہنی حکمرانی، سخت گیر طرز عمل، اور منجنیقوں کے ذریعے کعبہ پر حملے جیسے سنگین اقدام کے باعث تاریخ میں ہمیشہ کے لیے ایک متنازع کر دار کے طور پر یادر کھاجا تا ہے۔

### جھجاہ کی حکومت

تیسری حدیث میں "جھجاہ" نامی شخص کے تخت پر قابض ہونے کا ذکر ایک لسانی اور شعری کیفیت پیدا کرتا ہے۔
اگرچہ بیہ نام براہ راست الحجاج سے منسلک نہیں ، لیکن "جھجاہ" اور "جاج" کے مابین صوتی مشابہت قابلِ غور ہے ، جو سننے والے کے ذہن میں ایک علامتی ربط قائم کرتی ہے ۔ منتقبل کی بیش گوئیوں میں اکٹر علامتی زبان استعال کی جاتی ہے ، تاکہ حقیقت اللّٰد کی حکمت کے تحت جزوی طور پر پر دے میں رہے ۔ اسی طرز کی مثال کتابِ مکاشفہ میں " 666" کے عدد کی صورت میں ملتی ہے ، جو "زمین کا جانور" دراصل کلیسائی ایک صورت میں ملتی ہے ، جو "زمین کے جانور" کی چھاپ کے طور پر بیان ہوا۔ یہاں "زمین کا جانور" دراصل کلیسائی ایک علامتی تعبیر تھی ۔ بعد میں آنے والے عیسائی مفکرین 19 نے اس عدد کو حضرت عیسی کے زمانے میں یہودیوں میں رائج سے موڑا۔ 221 اس طرح پیش گوئی کا اصل مفہوم عام لوگوں سے اوجھال رہا کین غور وفکر کرنے والوں پر اس کی حقیقت آشکار ہوگئی۔

### متفرق پیش گوئیاں

### نبی کریم مُثَالِثَائِمِ کے وصال اور اس کے بعد کے اہم واقعات

ایک حدیث میں نی کریم منگافتیز آنے قیامت سے پہلے چھ نشانیال گنوائیں: (1) میری وفات، (2) بیت المقدس کی فئے، (3) ایک وباجو تم میں ایسی پھیلے گی جیسے بمریوں میں خارش کی بیاری پھیلی ہے، (4) مال ودولت کی کثرت بہاں تک کہ کسی کوسودینار دیے جائیں گے پھر بھی وہ ناراض رہے گا، (5) ایک فتنے کا ظہور جس سے کوئی عرب گھر محفوظ نہیں رہے گا، (6) تمہارے اور بنی اصفر (رومیوں) کے در میان صلح ہوگی، وہ اس میں خیانت کریں گے اور تم پر حملہ آور ہوں گے 80 جھنڈوں کے نیجے بارہ ہزار سیابی ہوں گے ۔222

اس حدیث میں نبی کریم مَنگالِیُّنِیَّا کے وصال سے لے کرصلیبی جنگوں کے آغاز تک کے اہم واقعات کوجامع انداز میں بیان کیا گیاہے۔ان نشانیوں کی تفصیل ذیل میں بیان کی گئی ہے:

### نبی کریم صَلَّاللَّانِیْ مِنْ کا وفات

يه آپ مَنَا تَلْيَعْ كَمَا كَلَ هُول مِيس وفات كى طرف اشاره ہے جو قيامت كى ابتدائى نشانيوں ميں سے ايك ہے۔

### بيت المقدس كى فتح

رسول اللهُ صَلَّالَيْنِ كَا اس پيشگونی کے مطابق مسلمانوں نے خلیفۂ دوم حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے دور ( 637-636) میں بیت المقد س فنځ کیا۔

## ایک وباجوتم میں اس طرح تھیلے گی جیسے بکر بوں میں خارش

اس سے مراد 639 کا طاعونِ عَمواس ہے جو شام و فلسطین کے علاقوں میں پھیلا۔ اس وبانے ہزاروں مسلمانوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا، جن میں صحابۂ کرام رضی الله عنہم کی بڑی جماعت مثلاً ابوعبیدہ بن الجراح، معاذبن جبل، شرحبیل بن حسنہ اور دیگر جلیل القدر ہتیاں شامل ہیں۔ بید وبافتے بیت المقدس کے تقریبًا دو سال بعد پھیلی اور تاریخ اسلام کے اولین بڑے سانحات میں سے ایک ہے۔

### مال و دولت کی بے پناہ فراوانی

اس نشانی کی تعبیر فارس، روم اور مصرکے علاقوں کی فتح سے مسلمانوں کے پاس بے انتہامال و دولت کی آمد ہے۔

### ایک فتنے کاظہورجس سے کوئی عرب گھرمحفوظ نہ رہے گا

اس سے مراد پہلا اور دوسرافتنہ ہے، جو حضرت عثمانً کی شہادت (656ء) سے شروع ہوکر حضرت عبداللہ بن الزبیرً کی شہادت (656ء) سے شروع ہوکر حضرت عبداللہ بن الزبیرً کی شہادت کی شدید کھنٹ ہوا۔ ان 36 برسول میں امت مسلمہ کوخانہ جنگی، قیادت کی شدید کنٹنگش، جلیل القدر صحابہً کی شہاد توں، کعبہ پر حملے، مکہ و مدینہ کے محاصروں، اور بالخصوص حضرت حسین گی کربناک شہادت جیسے دل سوز سانحات سے گزر نا پڑا۔ یہ ایسادور آزمائش تھاجس نے تقریبًا ہم عرب خاندان کو کسی نہ کسی شکل میں متاثر کیا۔

### رومیوں کے ساتھ صلح، خیانت اور پھر 80 جھنڈوں کے تحت حملہ

678ء میں حضرت معاویہ نے رومی شہنشاہ قسطنطین چہارم کے ساتھ ایک تاریخی سلح نامہ کیا، جومسلم و رومی تعاقات میں ایک نیا باب تھا۔ تاہم، جب مسلمان فتنہ دوم (680–692ء) کے شدید داخلی خلفشار کا شکار ہوئے، رومیوں نے اس خلفشار کا فاکدہ اٹھاتے ہوئے معاہدے کی خلاف ورزی کی ۔ فتنہ دوم کے خاتمے پر، 692ء میں جنگ سباستوپولس لڑی گئی، جس میں مسلمانوں نے رومیوں کی بدعہدی کوظاہر کرنے کے لیے ٹوٹا ہوا معاہدہ بطور پرچم جنگ میں استعال کیا۔ 223 اگرچہ بعد میں جزوی معاہدے ہوتے رہے، مگر اس درجے کی سلح دوبارہ نہ ہوسکی، یہاں تک کہ وہ منظر سامنے آگیا جس کی پیش گوئی حدیث میں کی گئی تھی: رومیوں نے مغربی عیسائی اتوام سے مدد طلب کی، اور 1096ء میں سامنے آگیا جس کی پیش گوئی حدیث میں کی گئی تھی: رومیوں نے مغربی عیسائی اتوام سے مدد طلب کی، اور 1096ء میں صلبی جنگوں کا آغاز ہوا۔ یہ وہی "رومی لشکر" تھا جس کا ذکر حدیث میں "80 جھنڈے، ہر جھنڈے کے تحت 12 ہزار" کے الفاظ میں آیا ہے ۔ ایک بڑی عیسائی یلغار، جس میں یورپ کی مختلف اتوام اپنے اپنے پرچوں کے ساتھ شریک ہوئی۔ یہ وسئی، خصوصاً ابتدائی نوصلیبی مہمات جو عیسائیوں کے مقدس مقامات پرقبضے کے لیے شروع کی گئیں۔

### حجازہے آگ جوبھریٰ میں او نٹول کی گردنوں کوروشن کرے گی

ایک حدیث 224 مجازسے آگ کے بارے میں بیان کرتی ہے جوبھریٰ میں او نٹوں کی گردنوں کوروشن کرے گی۔ اس واقعے کا اکثریمن کی آگ کی بڑی نشانی کے ساتھ ذکر کیاجا تاہے ، لیکن بیدواقعہ پہلے ہی پیش آ دیکا ہے۔

حدیث میں بیان کردہ یہ نشانی 1256 عیسوی (654 ججری) میں پیش آچکی ہے، جب مدینہ کے قریب تجاز کے علاقے میں ایک بڑا آتش فشاں بھٹا۔اس آگ کی شدت اتنی زیادہ تھی کہ اس کی روشنی دور دراز تک دکیھی گئی، حیلی کہ بھری میں رات کے وقت اونٹول کی گردنیں روشن ہو گئیں۔ یہ واقعہ معاصر علماء اور مور خین جیسے امام نووی اور ابن کثیر نے دستاویزی طور پر درج کیا 225۔ان کے بیانات اس حدیث کے پورا ہونے کی تصدیق کرتے ہیں، جو قیامت کی نشانیوں میں سے ایک ہے۔

غالبًا اس حدیث میں "مدینہ" کے بجائے "حجاز" کا ذکر اس لیے کیا گیا تاکہ اسے مدینہ سے متعلق باقی قیامت کی نشانیوں کی طرح پوری امت کی عمومی علامت نشہجھا جائے۔

#### ذوالخلصه كي عبادت

ایک حدیث کے مطابق رسول اللہ مُنَّالِیَّا اللہ مُنَّالِیَّا اللہ مُنَّالِیَّا اللہ مُنَّالِیَّا اللہ مُنَّالِیْکِا اللہ مُنَّالِیْکِا اللہ مُنَّالِیْکِا اللہ مُنَّالِیْکِا اللہ مُنَّالِیں۔226 عور توں کی کمر ذوالخلصہ کے ارد گردنہ گھومنے لگیں۔226

ذوالحلصہ ایک معبد تھاجس کی عبادت زمانہ جاہلیت کے عرب میں کی جاتی تھی، اور بیہ خاص طور پر قبیلہ بنو دوس سے منسوب تھا۔ اس مندر کو حضرت جریر بن عبداللہ البجلیؓ نے نبی کریم مُنگالیّا ہِ عَلَم پر منہدم کیا، جس کے منتج میں بیہ مزار کھنڈر بن کررہ گیا۔

تاریخی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ انیسویں صدی اور بیبویں صدی کے آغاز میں ذو الخلصہ کے عقیدے میں دوبارہ کچھ حد تک احیاء ہوا۔ جب جزیرہ عرب میں امن وامان کاشیرازہ بکھر گیا، اور اس کے رہنے والے راحت و سکون سے محروم ہو گئے، اور ملک میں غربت اور ننگ دستی چھاگئ ۔ چنانچہ کچھ لوگ اپنی پرانی جاہلیت کی زندگی کی طرف لوٹ گئے سبدعات اور خرافات کو اپنایا، اور پتھروں ودر ختوں سے برکت حاصل کرنے لگے۔ دَوس قبیلہ اور اس کے آس پاس کے قبائل اس رجعت میں پیش پیش مین میں میں خود کے قبائل اس رجعت میں پیش بیش میں اور ذوالحلصہ کی طرف لوٹ گئے ساس سے تبرک حاصل کرنے لگے، اور اس سے کے لیے نذریں چڑھاتے اور قربانیاں کرتے ۔ آخر کار، 1925ء میں جدید سعودی ریاست کے بانی، شاہ عبدالعزیز آل سعود کے دور میں اس مندر کے مقام کو مکمل طور پر مسمار کردیا گیا۔ 228227

غیر جاندار چیزوں کا یہود بوں کی جگہوں کوظاہر کرنا- دوسری جنگ عظیم میں یہود بوں کا قتل عام حدیث میں بیان کیا گیاہے کہ مسلمان، اللہ کے بندے، یہود بوں سے لڑیں گے، اور غیر جاندار چیزیں جیسے پتھر اور در خت یہود بوں کی چھپنے کی جگہوں کوظاہر کریں گی، سوائے غرقدے در خت کے۔229

جیساکہ حدیث میں یاجوج واجوج کواللہ کے ایسے بندے کہا گیاہے جن سے کوئی مقابلہ نہ کرسکے گا 230—اوراس مضمون میں نازی جرمنی کواس کاعلامتی مصداق قرار دیا گیاہے —ای تسلسل میں، یہود یوں سے متعلق حدیث میں مذکور "مسلمان"اور"اللہ کے بندے "بھی نازی جرمنی کے علامتی کردار کی طرف اشارہ ہیں۔ یہ بالکل اسی طرح ہے جیسے سور کہ بندا سے مشرکوں کو بھی "عِبَادًا لَّنَا" (ہمارے بندے) کہا گیا ہے۔ 231 یہ تعبیرات کسی قوم کی مدح، حمایت یا تائید کے لیے نہیں ہوتیں، بلکہ صرف اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتی ہیں کہ بعض اقوام ایک مخصوص وقت میں الٰہی منصوبے کے تحت بطور وسیلہ یا آلہ کار استعال ہوتی ہیں، چاہے ان کے اپنے اعمال نا پسندیدہ ہی کیوں نہ ہوں۔ میں الٰہی منصوبے کے تحت بطور وسیلہ یا آلہ کار استعال ہوتی ہیں، چاہے ان کے اپنے اعمال نا پسندیدہ ہی کیوں نہ ہوں۔

تاریخی طور پر بیا ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ نازیوں نے یہودیوں کوظلم وستم کا نشانہ بنایا اور وسیح بیانے پر تلاشیاں کیں ، اکثر مخبروں ، معاونین ، اور مقبوضہ علاقوں میں مقامی حکام کا استعال کرتے ہوئے یہودیوں کو گھروں ، بنکروں اور جنگلات میں چھپنے سے نکالنے کے لیے۔ غرقد کا در خت ، جوعام طور پر مشرق وسطی میں اگتا ہے ، بیے ظاہر کر تا ہے کہ ظلم ایسے علاقوں میں ہوگا جہاں غرقد کے در خت عام طور پر نہیں اگتے ، جیسے بورپ کے ٹھنڈے علاقے۔

ننگے پاؤں، ننگے بدن، مفلس چرواہے بلند عمار توں کی تعمیر میں مقابلہ کریں گے اور لونڈی اپنی مالکہ کوجنم دے گی 232

یے نشانی ایک اہم مقام رکھتی ہے کیونکہ بیا ایک ایسی حدیث میں بیان ہوئی ہے جس میں حضرت جبرائیل (علیہ السلام) نے دین کے بنیادی اصول سکھائے۔

حدیث کے پہلے جسے میں " نظے پاؤں، نظے بدن، مفلس چرواہوں" کا ذکر ہے جو بلند عمار توں کی تعمیر میں ایک دوسرے سے مقابلہ کریں گے۔ یہ منظر نامہ خلیجی ممالک میں واضح طور پر دیکھا جاسکتا ہے، جہاں تاریخی طور پر بدو عرب چرواہے کے طور پر جانے جاتے تھے، لیکن تیل کی دولت کی بدولت وہ دنیا کی بلند ترین عمارتیں بنانے میں مشغول ہیں۔ دئی کابرج خلیفہ اور سعودی عرب کا جدہ ٹاور اس تبدیلی کی واضح مثالیں ہیں۔ یہ حدیث ان کی عاجزانہ طرز زندگی سے عیش و عشرت کی جانب تبدیلی کی پیشگوئی کی عکاسی کرتی ہے۔

حدیث کے دوسرے جصے میں "لونڈی اپنی مالکہ کوجنم دے گی" ساجی تبدیلیوں کی نشاندہی کرتا ہے، خاص طور پر غلامی کے خاتمے کے بعد۔ اقوام متحدہ کے انسانی حقوق کے عالمی منشور 1948 کے ذریعے غلامی کی باضابطہ مذمت اور مساوات کے فروغ نے سابقہ غلاموں اور ان کی نسلوں کو آزادی اور مساوی حقوق فراہم کیے۔ اس تشریح کے مطابق، میہ فقرہ غلاموں کی آزادی اور معاشرتی مساوات کی علامت ہے۔

### اللات اور العزّى كى دوباره عبادت

ایک حدیث کے مطابق دن اور رات ختم نہیں ہوں گے جب تک کہ اللات اور العزّی کی دوبارہ عبادت نہ کی جائے۔ 23:

دور جدید میں جزیرہ عرب کی قبل از اسلام تاریخ میں بڑھتی ہوئی دلچیس کے نتیج میں قدیم عرب معبودوں کی جانب ایک محدود مگر قابلِ ذکرر جحان دوبارہ سامنے آیا۔ جیسے مغربی دنیا میں قدیم دیوی دیو تاؤں کی پرستش کی طرف رجوع دکیھا گیا، 234 ویسے ہی پچھافراد اور آن لائن حلقے ایسے بھی ہیں جوان قبل از اسلام خداؤں کی عبادت کی جنجو یااس کے جزوی احیاء میں مصروف ہیں۔اس رجحان کو "وثن پرستی "کہاجا تاہے، جس میں اللات اور العزی جیسی دیویوں کی عبادت شامل ہے۔235

### رومیوں کی اکثریت قیامت کے وقت – دنیامیں عیسائیوں کی اکثریت

نی اکرم مُنَافِیْا ِ نے فرمایا کہ قیامت اس وقت قائم ہوگی جب رومی لوگ سب سے زیادہ تعداد میں ہوں گے۔ آپ مُنَافِیْا ِ نے ان کی خصوصیات بیان فرمائیں: وہ آزمائشوں پر صبر کرتے ہیں، مصیبت کے بعد فوراً منجل جاتے ہیں، پسپائی کے بعد دوبارہ حملہ کرتے ہیں، بیٹیموں، مساکین اور کمزوروں کے ساتھ حسنِ سلوک کرتے ہیں، اور آخری خوبی ہیہے کہ وہ ظالم بادشاہوں کے خلاف مزاحمت کرتے ہیں۔ 236

نی اگرم مَنَّالِیْمِ اَلَیْمِ اَللَّهِ اِللَّهِ اَللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

بیان کردہ دیگر خصوصیات بھی آج کے کئی مغربی ممالک میں واضح طور پر نظر آتی ہیں:عسکری قوت اور استقامت، یتیموں اور مساکین کے لیے منظم فلاحی نظام، بادشاہوں اور آمر حکمرانوں کے ظلم کے خلاف مزاحمت، اور معاشرتی ڈھانچوں میں جمہوریت یاآئینی بادشاہوں کافروغ۔ بیداوصاف اس پیش گوئی کی عملی جھلک ہیں، جوچودہ سوسال پہلے بیان کی گئی تھی۔

#### اصلاحات

یہاں اُن اصلاحات کا ذکر کیا جارہاہے جو بچھلے شاروں میں شائع ہونے والے مضامین ہے متعلق ہیں:

### زمين كاجانور

حصه: لال جانور

شاره:الشريعه، جون 2025

اصلاح: جانور کے دس سینگھ

تھیجے: اس جانور کے دس سینگ اُن دس ساسانی بادشاہوں کی علامت ہیں، 238 جو صحابۂ کرامؓ اور ساسانیوں کے در میان ہونے والی جنگوں سے قبل، کتابِ مکاشفہ کے مطابق ایک گھڑی ایعنی نہایت مختصر مدت کے لیے اقتدار میں آئے۔239

دجال-جھوٹے سیے کی آمد

حصہ: دجال کے ظہور سے پہلے کے واقعات

ما ہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔ اکتوبر ۲۰۲۵ء

شاره:الشريعه،جولائي 2025

اصلاح:مسلمانوں کے دس گھڑسوار

تھیجے: حدیث میں ان دس گھڑ سواروں کی تعبیر مصطفیٰ کمال اتا ترک کی سربراہی میں قائم ہونے والی ترک قومی آمبلی کی پہلی کا بینہ ہے، جس میں دس وزراء شامل تھے۔240

حضرت عيسلى عليه السلام كانزول مسيح كي آمد

حصہ:احادیث میں حضرت عیسلی علیہ السلام اور دجال کے واقعات

شاره:الشربعه تتمبر2025

اصلاح: نبی عیسلی کا امامت سے انکار

تصحیح: درج ذیل میں بیہ حصہ دوبارہ لکھا گیاہے۔

حضرت عیسلی علیہ السلام، مسلمان اور د تبال کے خلاف جدوجہد

احادیث میں اِن مسلمانوں کے بارے میں دو بظاہر متضادروایات ملتی ہیں جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ساتھ مل کر دختال کے مقابلے میں دو بطال کے مقابلے میں کھڑے ہوں گے۔ ایک روایت میں آیا ہے کہ آپ خود نماز کی امامت کریں گے ، جبکہ دو سری میں ذکر ہے کہ آپ امامت کی پیشکش کو قبول نہیں کریں گے ۔ بظاہر بید دونوں روایات ایک دو سرے سے متصادم دکھائی دیتی ہیں، لیکن تاریخی پس منظر میں اِن کا مطالعہ کیا جائے تو بید دراصل دوالگ الگ سیاسی حقائق کی ترجمانی کرتی ہیں جو سرد جنگ کے دوران مسلم ریاستوں کے تجربات سے نہایت قریب ہیں۔

یہ اُس روش کے برعکس ہے جس کا ذکر حدیث میں اُن لوگوں کے بارے میں کیا گیا ہے جو مدینہ میں تین بڑے زلزلوں کے بعد د بِّال کی طرف لیکیں گے۔(اِن کے تفصیلی ذکر کے لیے باب د بِّال ملاحظہ کریں۔)

حضرت عیسلی علیہ السلام کی امامت — نیٹو (NATO) میں شمولیت کے ذریعے ترکی کی امریکی بلاک کے ساتھ وابشگی (1952ء سے آگے)

ایک حدیث میں آیا ہے کہ جب نماز کاوقت آتا ہے توحضرت عیسی علیہ السلام نازل ہوں گے اور امامت کریں گے۔ -

241

اِس روایت میں ترک مسلمانوں کے تاریخی حوالہ جات موجود ہیں: رومیوں کے خلاف معرکہ''العَماق" (جس کا تعلق پہلی صلبی جنگ کے دوران انطاکیہ کی لڑائی سے ہے، جس میں زیادہ تر ترک مسلمان شامل تھے)، 1453ء میں سلطنتِ عثمانیہ کے ہاتھوں قسطنطنیہ کی فتح، اور آخر میں ''تلواریں لئکادینا'' جو 1918ء میں عثمانیوں کے ہتھیار ڈالنے کی یاد دلاتا ہے۔ اِن حوالوں کو یکجا دمکیھا جائے تو یہ حدیث ترک مسلمانوں کے تجربے کی طرف واضح اشارہ کرتی ہے۔ (دجّال

ماهنامه الشريعه ٨٢ \_\_\_\_\_ اكتوبر ٢٠٢٥ و

کے باب میں اُن واقعات کا ذکر ملاحظہ کریں جو اُس کی آمدسے پہلے ہوں گے۔)

یہاں "نماز کاوقت "اُس فیصلہ کن لمحے کی نمائندگی کرتا ہے جب قومیں ایک ہی قیادت کے بیچھے صفوں میں ترتیب سے کھڑی ہوتی ہیں، جبکہ حضرت عیسلی علیہ السلام کے نزول سے مراد دوسری عالمی جنگ کے دوران ریاست ہائے متحدہ امریکہ کاعالمی منظرنامے پرداخل ہوناہے۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد ترکی نے فیصلہ کن طور پرامریکہ کے ساتھ خود کوہم آہنگ کیا ہے پہلے 1947ء میں ٹرومین ڈاکٹرائن کے تحت، اور پھر 1952ء میں نیٹومیں شمولیت کے ساتھ ۔ اِس طرح ترکی نے عملاً اور علامتی طور پراپنی جگہ اُس جماعت میں بنالی جوامریکہ کی قیادت کے پیچھے صف بستہ کھڑی تھی۔

حضرت عیسی علیہ السلام کا مامت سے انکار امریکہ کا بغداد پیکٹ کی قیادت کرنے سے اجتناب (1955ء-1959ء)

ایک اور حدیث کے مطابق مسلمانوں کا امیر حضرت عیسلی علیہ السلام کو امامت کی دعوت دے گالیکن آپ انکار کرتے ہوئے ارشاد فرمائیں گے: ''تم میں سے بعض دوسروں پر حاکم ہیں ''۔242 ایک اور روایت میں ہے: ''تمہاراامام تم ہی میں سے ہوگا''۔ 243

اِن احادیث کوسر د جنگ کے ابتدائی دور کے تناظر میں سمجھنازیادہ مناسب ہے۔اُس وقت امریکہ نے جان بوجھ کرمسلم ممالک کی قیادت اپنے ہاتھ میں لینے سے احتراز کیا اور آخیس میہ ترغیب دی کہ وہ خود سوویت یونین کے مقابلے میں قائدانہ کر دار اداکریں۔

جماعت کی نماز: یہاں جماعت کی نماز ایک ایسے منظم ادارے یا اجتماع کی علامت ہے جس میں ایک متعیّن قائد کے پیچھے کھڑا ہوا جا تا ہے۔ جس طرح مسلمان نماز میں امام کے پیچھے منظم صفوں میں کھڑے ہوکراطاعت کا عملی مظاہرہ کرتے ہیں، اس طرح یہ حدیث اجتماعی نظم ، اتحاد اور قیادت کے تحت صف بندی کا استعارہ پیش کرتی ہے۔

مسلمانوں کاامیرزاس پس منظر میں یہ امیر پاکستان ہے۔ آزادی (1947ء) کے بعد پاکستان نے شعوری طور پرخود کو مسلم دنیا کی پیش رواور صفِ اوّل کی ریاست کے طور پر متعارف کرایا۔ پاکستان کے بانی، محمد علی جناح اور اُن کے بعد میں آنے والے حکمرانوں نے ریاست کے اسلامی اور اسٹریٹجب کردار کو اجاگر کیا۔ پاکستان نے ابتدائی "اسلامی کانفرنسوں" کے انعقاد اور عرب ریاستوں سے تعلقات کے فروغ کے ذریعے اپنی قیادتی سوچ کو عملی جامہ پہنایا۔ اِسی طرح امریکی پاکستان سازوں نے بھی پاکستان کو جنوبی ایشیامیں ایک وسیع ٹرمسلم بلاک کے لیے"مرکز تقل"کے طور پر دیکھا۔ 244

ام مت کی دعوت: 1950ء کی دہائی کے اوائل میں پاکستان نے امریکہ کے ساتھ اتحاد کیا، SEATO (1954ء) اور بغداد پیکٹ (1955ء، بعد میں CENTO) میں شمولیت اختیار کی، اور اپنے آپ کو کمیونزم کے خلاف فطری مسلم اتحادی کے طور پر پیش کیا۔ حضرت عیسلی علیہ السلام کوامامت کی دعوت دینا دراصل پاکستان کی اِس اپیل کی علامت ہے کہ امریکہ بغداد پیکٹ کی قیادت سنجالے —ایک ایسااتحاد جس میں ترکی، ایران، عراق، پاکستان اور برطانیہ شامل تھے۔ 246245 پاکستان نے اِس معاہدے کو نمیڑ کے نمونے پر تصور کیا جہاں امریکہ نے قیادت سنجالی، افواج کو مربوط کیا اور ایٹمی چھتری فراہم کی۔

امامت سے انکار: اِس انکار کامطلب یہ تھاکہ امریکہ نے پاکستان کی بارہا اپیلوں کے باوجود بغداد پیکٹ کا با قاعدہ رکن بنے سے اجتناب کیا۔ نیٹو میں اپنے فعال اور فیصلہ کن کردار کے برعکس، امریکہ نے مشرقِ وسطیٰ میں ایسی ذمہ داری لینے سے گریز کیا۔ امریکی قیادت کو اندیشہ تھاکہ اگر وہ تھلم کھلا قیادت سنجالے تو یہ اتحاد مغربی غلبے کی کوشش کے طور پر دکیما جائے گا اور مسلم ریاستیں متنفر ہوجائیں گی۔ 247

یہ طرزعمل، جس میں مسلم ممالک کو آگے بڑھاکر قیادت سونی گئی اور امریکہ پس منظر میں رہا، نمایاں طور پر 1980ء میں افغانستان کے مسئلے پر او آئی سی کے غیر معمولی اجلاس میں دکھائی دیا۔ اِس نازک موقع پر پاکستان اور سعودی عرب نے مسلم ممالک کوسوویت یونین کے خلاف متحد کیا، جبکہ امریکہ نے اتحاد یوں کے ذریعے بالواسطہ تعاون پر اکتفاکیا اور خود کوکسی براہ راست کردار سے دور رکھا۔

حضرت عیسلی علیه السلام کانزول مسیح کی آمد

حصہ: احادیث میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور دجال کے واقعات

شاره:الشريعة ستمبر 2025

اصلاح: د جال کا پگھل جانااور نیزے پر خون

تصحیح: درج ذیل میں یہ حصہ دوبارہ لکھا گیاہے۔

د جّال کا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کودیکھتے ہی پگھل جانا —کیوبامیزائل بحران کے بعد سوویت یونین کی معاشی کمزوری (اکتوبر 1962ء سے آگے )

حدیث میں آتا ہے کہ دجّال حضرت عیسلی علیہ السلام کودیکھ کر پکھل جائے گا جیسے نمک پانی میں ۔ 248

اِس حدیث کی ایک مماثلت کیوبامیزائل بحران سے جوڑی جاسکتی ہے، جوسر دجنگ کاوہ واحد لمحہ تھاجب امریکہ اور سوویت یونین براہ راست آمنے سامنے آئے۔

اس ٹکراؤ کا نتیجہ سوویت فتخ نہیں تھا، بلکہ اُس کی ساختی کمزور ایوں کا انکشاف تھا۔ کیوبا میں ایٹی میزائل نصب کرنے کا اقدام دراصل اِس بات کا اعتراف تھا کہ سوویت یونین کے پاس وہ طویل فاصلے تک مار کرنے کی صلاحیت نہیں تھی جو امریکہ کو پہلے ہی بین البرِ اعظمی میزائلوں اور اسٹر بٹیجب بمبار طیاروں کے ذریعے حاصل تھی۔ کیوبا پرامریکی بحری ناکہ بندی نے سوویت بحریہ کی کمزوری کو مزید بے نقاب کیا، جو امریکی بحری طاقت کو چیلنج کرنے کے قابل نہ تھی۔ معاشی طور پر بھی سوویت یونین کمزور تھا، کیونکہ اُس کا سخت گیر نظام طویل تنازعہ برداشت نہیں کر سکتا تھا، جبکہ امریکی معیشت کیلدار اور حالات کے مطابق بڑھنے کی اہل تھی۔ سیاسی طور پر ، بحران کے حل نے سوویت یونین کی کمزوری کو نمایاں کر دیا۔ اگر چپ سوویت یونین کی کمزوری کو نمایاں کر دیا۔ اگر چپ سوویت یونین نے خاموثی سے ایک رعایت حاصل کی (ترکی سے امریکی میزائلوں کا انخلا)، مگر عوامی تا ترایک پسپائی کا تھا۔ سوویت یونین کی عظیم طاقت کی برابری کا تا تر ٹوٹ گیا اور پر ویپگنٹرے اور حقیقت کے در میان خلیج مب پر عیاں ہوگئ۔ اس کے جواب میں ، سوویت قیادت نے دوبارہ ایسی ذلت سے بچنے کے لیے فوجی صلاحیتوں پر بھاری سرمایہ کاری کی۔ تاہم یہ کوشش وسیع وسائل کو چوسنے کا باعث بنی اور یوں سوویت یونین کا بتدر تے "پگھانا" شروع ہو گیا — ایک ایسا عمل جو حدیث میں دجال کے حضرت عیسی علیہ السلام کودیکھتے ہی گھلنے کی علامتی تصویر سے مشابہ ہے۔

حضرت عیسلی علیہ السلام کے نیز بے پر دجال کاخون اسلام کے ذریعے افغانستان میں سوویت نقصانات (1986ء-1989ء)

حدیث کے مطابق، اگراللہ دجّال کو اپنی حالت پر چھوڑ دیتا تووہ آہتہ آہتہ پگھل کر فنا ہوجاتا، لیکن اللہ نے یہ طے کیا کہ دجّال کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ہاتھوں قتل ہونا ہے۔ پھر حضرت عیسیٰ علیہ السلام دجّال کاخون اپنے نیزے پر لوگوں کو دکھائیں گے۔ 249

نیزے پر خون کا بیہ منظر 1980ء کی دہائی کی افغان جنگ میں ایک واضح مماثلت پاتا ہے۔ ابتدامیں مجاہدین نے سوویت بیغار کامقابلہ زیادہ ترقبضہ شدہ یا خفیہ طور پر فراہم کردہ سوویت اسلح سے کیا، جو CIA کے ذریعے اِس طرح پہنچایا گیا کہ امریکی کردار پوشیدہ رہے۔ بعد میں امریکہ نے اپنا جدید اسلحہ فراہم کیا ۔ سب سے مشہور ''اسٹنگر میزائل ( گیا کہ امریکی کردار پوشیدہ رہے۔ بعد میں امریکہ نے اپنا جدید اسلحہ فراہم کیا ۔ سب سے مشہور ''ابت ہوا۔ اِس نیزے پر خون صرف میاروں اور فوجیوں کے نقصان کی علامت نہ تھا بلکہ اُس سے کہیں گہرا مطلب رکھتا تھا: سوویت یونین کے حوصلے، معیشت اور جنگی عزم کا زوال ۔ سوویت ہیلی کا پیڑوں کو آسان سے گرتے دیکھنا اِس جنگ کا ٹرننگ پوائنٹ بن گیا، اور اِس کے ساتھ سوویت ساکھ بھی بکھرنے گئی۔

تاہم، جیسا کہ حدیث خود اشارہ کرتی ہے، اگریہ ہتھیار کبھی فراہم نہ بھی کیے جاتے تو بھی سوویت یونین اپنی داخلی کمزور یوں اور معاثی ناکامیوں کے بوجھ تلے پہلے ہی پگھل رہاتھا۔ نیزہ صرف اِس عمل کو تیز کرنے اور اُس کی قیت کو دنیا کے سامنے ظاہر کرنے کا ذریعہ بنا، اور یوں امریکی ہتھیار سوویت شکست کی علامت بن گئے۔

### خلاصه اوراعتراف خدمات

### قيامت كى اہم نشانيوں كاخلاصه

زمین کا جانور: یہ ایک ایسی ظالم طاقت کی علامت ہے جو اپنی فقوعات اور انرورسوخ کو زمینی راستوں کے ذریعے پھیلاتی ہے، بر خلاف اُن توتوں کے جو بحری راستوں سے وسعت اختیار کرتی ہیں۔ اس کی تعبیر منگول سلطنت ہے، جو 13 ویں صدی میں وسطِ ایشیا سے ابھری اور اپنے عروج پر وسیع و عریض علاقوں میں تباہی اور خوف کی علامت بن گئی۔ معنی سیر سیور جو کا طلاع و معنی مناز تر معنی میں عروب کے کہا وہ میں جانا طلاع و مادہ معنی میں 12 معنی میں 13 معنی میں 12 معنی میں 13 معنی میں 14 معنی

مغرب سے سورج کا طلوع: یہ علامت مغربی تہذیب کے عروج کی علامت ہے، جس کا آغاز قرونِ وسطی میں 12 ویں صدی کے نشاۃ ثانیہ سے ہوا۔

دجال (جموٹا سے): یہ ایک ایسی گراہ کن قوت کی علامت ہے جو انسانیت کو فلاح و نجات کے جھوٹے وعدوں کے ذریعے بہکاتی ہے، جبکہ در حقیقت یہ الحاد، ظلم وستم اور مذہبی جبر کو فروغ دیتی ہے۔ تاریخ میں کمیونسٹ ریاستیں ان تیس (30) دجالوں کی نمائندگی کرتی ہیں، جن کا ذکر احادیث میں آیا ہے، اور ان میں سب سے نمایاں اور مرکزی کردار سابق سوویت یونین نے اداکیا، جو "الدجال "یعنی سب سے بڑا فریب بن کرسامنے آیا۔

یا جوج اور ماجوج: بیا اقوام شالی اور مغربی بورپ کی نمائندگی کرتی ہیں، جنہوں نے 16 ویں سے 20 ویں صدی تک دنیا جسر میں نوآبادیاتی تسلط، استحصال، اور وسائل کی لوٹ مارکی۔ تاہم، ان کے استعاری غلبے کا خاتمہ انہی کے باہمی مگراؤ۔ دوسری عالمی جنگ کے بیچے میں ہوا۔ اس جنگ نے نہ صرف فاشزم کو شکست دی بلکہ نوآبادیاتی نظام کے زوال کی بنیاد بھی رکھی۔

حضرت عیسلی علید السلام (مینی ) کا نزول: دوسری عالمی جنگ میں امریکہ نے بور پی طاقتوں سیاجوج و ماجوج سے در میان فیصلہ کن کر دار اداکیا، خصوصاً فاشزم کے خلاف ایک نجات دہندہ قوت کے طور پر ابھر کر۔ بعد ازال، سر دجنگ کے دوران اس نے دجال (سوویت بونین) کے خلاف نظریاتی، عسکری اور سفارتی محاذ پر مرکزی قوت کی حیثیت اختیار کی۔اس طرح،ان دوظیم عالمی معرکوں کے تناظر میں،امریکہ ایک علامتی امیحا کے طور پر سامنے آیا۔

دھواں: دھوال منتی انقلاب کے بعد فضائی آلودگی اور ماحولیاتی بحران کا استعارہ ہے، جس نے اربوں افراد کو متاثر کیا۔ زمین کا دھنس جانا (مشرق، مغرب اور جزیرہ نماعرب میں): ان کو لیکنت ساجی زوال کے علامتی مظاہر سبجھا گیاہے، جو مختلف خطوں میں سیاسی عدم استحکام اور خانہ جنگیوں کے باعث ہوئے۔مشرق میں عراق (2006)، مغرب میں لیسیا (2011)، اور جزیرہ نماعرب میں کین (2014) کے واقعات اس کے مکمنہ مظاہر ہیں۔

یمن سے آگ: یہ بڑی نشانی تاحال ظاہر نہیں ہوئی۔ایسی علامتوں کو پیشین گوئی کے بجائے ایک سوچنے کی دعوت کے طور پرلینا جا ہیے۔

#### اعتراف خدمات

اس فریم ورک کی تشکیل اور تفصیلی تجریے کی ابتدااسلامی اسکالرجاویداحمد غامدی کی اس جانب توجہ دلانے سے ہوئی کہ قیامت کی بہت می نشانیال رسول الله سَکَائِیْرُمُ کورویا میں دکھائی گئیں۔250 بعد ازاں، عدنان اعجاز کے قیامت کی دس بڑی نشانیوں پر کام نے اس حقیق کوایک نئی سمت دی، 251 جہال اُنہوں نے بائبل کی پیشگوئیوں کے مطالعے کی بنیاد پر احادیث کی پیشگوئیوں کی تعبیر کے لیے ایک منفر دزاویۂ نظر پیش کیا۔252

مزید برال، اس مضمون کا جدید ترین نسخه https://scripturehistorian.wordpress.com ویب سائٹ سے حاصل کیاجاسکتا ہے۔

#### حوالهجات

- 191) Revelation 20.4-6: https://www.bible.com/bible/111/REV.20.4-6.NIV
- 192) Revelation 20:7-9: https://www.bible.com/bible/111/REV.20.7-9.NIV
- 193) 2 Thessalonians 2:3-8: https://www.bible.com/bible/111/2TH.2.3-8.NIV
- 194) John 5:28-29: https://www.bible.com/bible/111/JHN.5.28-29.NIV
- 195) Quran 5:116-117: https://quran.com/5/116-117
- 196) Revelation 11:15-19: https://www.bible.com/bible/111/REV.11.15-19.NIV
- 197) Revelation 16:17-21: https://www.bible.com/bible/111/REV.16.17-21.NIV
- 198) https://en.wikipedia.org/wiki/Arabian\_Peninsula
- 199) Sahih Muslim 2901b https://sunnah.com/muslim:2901b
- 200) Sahih Muslim 2901a https://sunnah.com/muslim:2901a
- 201) Sahih Muslim 2901c https://sunnah.com/muslim:2901c
- 202) Sahih Muslim 2885a: https://sunnah.com/muslim:2885a
- 203) Sahih Muslim 2895: https://sunnah.com/muslim:2895
- 204) Sahih Bukhari 7119: https://sunnah.com/bukhari:7119

- 206) Revelation 16:12: https://www.bible.com/bible/111/REV.16.12.NIV
- 207) Sahih Bukhari 3495: https://sunnah.com/bukhari:3495
- 208) Sahih Bukhari 7094: https://sunnah.com/bukhari:7094
- 209) Sahih Bukhari 7092: https://sunnah.com/bukhari:7092
- 210) Sahih Bukhari 7115: https://sunnah.com/bukhari:7115

211)الحافظ الطبراني، كمجم الكبير، حديث نمبر: 202- آن لائن دستياب

#### https://hadithunlocked.com/tabarani:202

- 212) Sahih Muslim 2884: https://sunnah.com/muslim:2884
- 213) Sahih Muslim 2913a: https://sunnah.com/muslim:2913a
- 214) Sahih Bukhari 3129: https://sunnah.com/bukhari:3129
- 215) Sahih Muslim 2896: https://sunnah.com/muslim:2896

```
217) https://sunnah.com/muslim:2909a Sahih Muslim 2909a:
218) Sahih Muslim 2911: https://sunnah.com/muslim:2911
219) https://en.wikipedia.org/wiki/Andreas_Helwig
220) https://en.wikipedia.org/wiki/Gematria
221) https://en.wikipedia.org/wiki/Vicarius_Filii_Dei
222) Sahih Bukhari 3176: https://sunnah.com/bukhari:3176
223) https://en.wikipedia.org/wiki/Battle_of_Sebastopolis
224) Sahih Bukhari 7118: https://sunnah.com/bukhari:7118
225) https://preciousgemsfromthequranandsunnah.wordpress.com/2021/01/21/the-fire-in-hijaaz-
illuminated-the-necks-of-the-camels-in-busra-authentic-stories/
226) https://sunnah.com/bukhari:7116 Sahih Bukhari 7116:
227) https://alithnainya.com/tocs/default.asp?toc_id=8612
(228) الأَرْرَقِي، أخبار مَاية وما جاء فيها من الآثار، ج 1، ص 381–382 بخقيق: رشدي الصالح ملحس، دار الثقافية، بيروت:
                                                            https://lib.eshia.ir/42059/1/381
229) Sahih Muslim 2922: https://sunnah.com/muslim:2922
230) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
231) Quran 17:4-5: https://quran.com/17/4-5
232) Sahih Muslim 8a: https://sunnah.com/muslim:8a
233) Sahih Muslim 2907a: https://sunnah.com/muslim:2907a
234) https://en.wikipedia.org/wiki/Modern paganism
235) https://www.reddit.com/r/Wathanism
236) Sahih Muslim 2898a: https://sunnah.com/muslim:2898a
237) https://www.britannica.com/story/what-is-the-most-widely-practiced-religion-in-the-world
238) Revelation 17:12-14: https://www.bible.com/bible/111/REV.17.12-14
                                                                                                (239
                                                                             قاددوم (شيروبه) (628)
                                                                           اردشيرسوم (630–628)
                                                                                    شهروراز (630)
                                                                         بوران 631632<sub>(</sub>(630)-
                                                                                   خسروسوم 630))
                                                                             شابور بن شهر وراز (630)
                                                                         آزرى دخت (631–630)
                                                                          برميزششثم (632–630)
                                                                                   فيروزدوم (632)
                                                                        افرخزاد (معروف به خسرو پنجم) (632)
240) ترک قومی آسبلی کی پہلی کا مینیہ، جس کی صدارت مصطفیٰ کمال اتاترک نے کی (3 مئی 1920)۔ قابلِ ذکر بات میرے کہ وزارتِ تعمیراتِ
                                                                                 عامه بعد میں شامل کی گئی تھی:
                            مصطفی افہی (گر چیکر) وزیر شرعیہ واو قاف، جومذ ہی امور اور خیراتی او قاف کی نگرانی کرتے تھے۔
                              ماهنامه الشريعير ٩٢ ---- اكتوبر ٢٠٢٥ -
```

216) Sahih Muslim 2910: https://sunnah.com/muslim:2910

جلال الدین عارف و زیرِ انصاف، جو عدالتی نظام اور قانونی اصلاحات کے ذمہ دار تھے۔
عصمت (ابنونو) و زیرِ جزل اسٹاف، جو فوجی تحکمت عملی اور آپریشنزی نگرانی کرتے تھے۔
فوزی (چاقماق) و زیرِ دفاع، جو وزارتِ دفاع اور فوجی سازوسامان کے انتظام کے ذمہ دار تھے۔
جامی (بایکورت) و زیرِ داخلہ، جو انتظامی و داخلی امور اور سکیورٹی سنجالتے تھے۔
بیر سامی (قندوح) و زیرِ خارجہ، جو خارجہ تعلقات اور بین الاقوائی مذاکرات کی قیادت کرتے تھے۔
بیرسامی (قندوح) و زیرِ خارجہ، جو خارجہ تعلقات اور بین الاقوائی مذاکرات کی قیادت کرتے تھے۔
بیرسامی ( آبئیج ) و زیرِ خزانہ، جو خزانے اور مالیاتی پالیسیوں اور مالی معاملات کی گرانی تھے۔
رضانور و زیرِ تعلیم، جو تعلیمی اصلاحات اور اداروں کی سربراہی کرتے تھے۔
رضانور و زیرِ تعلیم، جو تعلیمی اصلاحات اور اداروں کی سربراہی کرتے تھے۔
عدنان (آدیور) و رزمِ صحت و ساجی بہبود، جو عوامی صحت اور فلاتی امور کے نگران تھے۔
عدنان (آدیور) و رزمِ صحت و ساجی بہبود، جو عوامی صحت اور فلاتی امور کے نگران تھے۔

241) Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897

242) Sahih Muslim 156: https://sunnah.com/muslim:156

243) Sahih Bukhari 3449: https://sunnah.com/bukhari:3449

244) https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1950v05/d837

 $245)\ https://history.state.gov/historical documents/frus 1955-57v12/d145$ 

246) https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1955-57v08/d219 247) https://history.state.gov/historicaldocuments/frus1955-57v12/d169

248) Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897

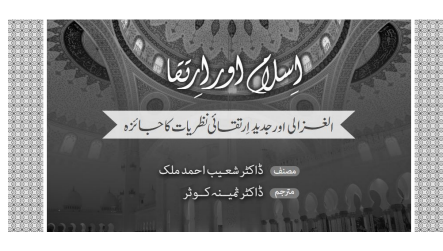
249) Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897

250) نزول من سيد منظورالحن ، نومبر ٢٠٠٣ ، غامري انسٹيڻيوٽ آف اسلامک ليئر ننگ ، صفحه 217-185

251) https://youtu.be/YmUt\_7wXz1s

252) https://youtu.be/cnM5JIyz8fg

(مکمل)



## انسانی امتیاز (Human Exceptionalism)

جدول 4.3 میں ہم نے تین مختلف مفکرین کا ذکر کیا ہے جوانسانی امتیاز (Human Exceptionalism) کے قائل ہیں۔ نوح میم کیلر (Nuh Ha Mim Keller)، یاسر قاضی اور نذیر خان ۔ بعد کے دونوں مصنفین نے اس موضوع پر ایک مشتر کہ مقالہ بھی تحریر کیا ہے، اس لیے یہاں ہم تینوں مصنفین کی دو تحریروں کا جائزہ لیس گے جوانسانی امتیاز کے حق میں ہیں۔ ابتداہم کیلر سے کرتے ہیں۔

1995 میں، سلیمان علی نامی ایک ماہر حیاتیات ایک پہفلٹ پڑھ کر متاثر ہوئے جس میں یہ دعویٰ کیا گیا تھا کہ ارتقا شرک کے مترادف ہے۔ (شرک سے مراد اللہ کے ساتھ کسی اور کوالو ہیت میں شریک کرنا ہے، جیسے بت پرسی، جو اسلامی فکر میں سب سے بڑا گناہ بچھا جاتا ہے۔) اس صور تحال میں انہوں نے ایک فیکس نوح میم کیلر کو بھیجا، جو ایک مسلمان متعلم ہیں، اور ان سے اسلام اور ارتقا کے بارے میں اپنی رائے دریافت کی (Keller 2011, 350)۔ اس سوال کے جواب میں کیلر نے ارتقا پر اپنی تنقید پیش کی۔

کیلر نے ارتقا پر کئی اعتراضات کیے ہیں، گر سہولت کے لیے انہیں تین بڑے زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا اعتراض سائنس کے حوالے سے ہے۔ کیلر تسلیم کرتے ہیں کہ ایک وقت میں انہیں لگا کہ ارتقا نا قابلِ رد ہے، لیکن چارلس ڈارون کی کتاب On the Origin of Species پڑھنے کے بعد ان کی رائے بدل گئی۔ اس سلسلے میں انہوں نے دو نکات اٹھائے۔ ان کا پہلا اعتراض ارتقا کے نظر یے کی قابلِ ابطالیت (falsifiability) پر ہے ( Keller 2011, 351–352):

ماهنامه الشريعه ٩٣ \_\_\_\_ اكتوبر ٢٠٢٥ء

ڈارون کی کتاب کا نوال باب ... جے ڈارون نے نہایت عاجزی کے ساتھ 'the geological record ہواں باب الطال (falsifiable) نہیں (falsifiable) نہیں الطال (falsifiable) نہیں فقا۔ حالا نکہ ماہرین منطق جیسے کارل بو پر (Karl Popper) کے مطابق کسی نظر یے کے سائنسی ہونے کے لیے یہ شرط ہے کہ اصولی طور پر کوئی نہ کوئی شہادت اسے غلط ثابت کر سکے ۔ لیکن فطری طور پر ایسے فوسلز جو در میانی انواع ( ہے کہ اصولی طور پر کوئی نہ کوئی شہادت اسے غلط ثابت کر سکے ۔ لیکن فطری طور پر ایسے فوسلز جو در میانی انواع ( intermediate forms) کو ثابت یارد کر سکیں، نہ تو ملے ہیں اور نہ ہی مل سکتے ہیں ۔ جب میں نے یہ پڑھا تو جھے یہ سمجھ نہ آئی کہ ایسے نظر یے کو اسائنسی نہیں ہے تو پھر یہ کیا ہے ؟ میرے نزد یک یہ ایک انسانی تعجیر ہے ، ایک کاوش ، ایک صنعت ، ایک لٹر یچر ، جو دراصل اس طریقہ استدلال پر قائم ہے جے امریکی فلسفی چار لس خیسے کام انسانی تعجیر ہے ، ایک کاوش ، ایک صنعت ، ایک لٹر یچر ، جو دراصل اس طریقہ استدلال پر قائم ہے جے امریکی فلسفی چار لس خیسے کام

1. ایک حیران کن حقیقت Aسامنے آتی ہے۔

2. اگر نظر بد B درست ہو تو A فطری طور پراس کے منتیج میں سمجھ میں آتی ہے۔

3. للبزا B درست ہے۔

یہاں (1) بالکل بقینی ہے، (2) محض محتمل ہے (کیونکہ بیہ حقائق کو بیان کرتا ہے، مگر دو سرے مکنہ نظریات کو خارت خہیں کرتا)، جبکہ (3) کی صداقت صرف اتن ہی ہے جتنی (2) کی ۔ اگر آپ دیکھنا چاہتے ہیں کہ انسان کے ارتقا کا مقدمہ کتنا مضبوط ہے تواب تک دریافت ہونے والے تمام فوسلز کی ایک فہرست بنائیں جنہیں 'انسان کے ارتقا' کا ثبوت کہا جاتا ہے، ان کی تاریخین فوٹ کریں، اور پھر اپنے آپ سے بوچیس کہ کیا واقعی بھی gabductive reasoning ہے جواس نظر ہے کو آگے بڑھاتی ہے؟ وارکیا بیدا مکان رو کردیتی ہے کہ نظر بیدار تقائی جگہ پر بالکل مختلف (2) پیش کی جاسکا نظر ہے کہ اس سے بید واضح ہوتا ہے کہ کیلر کے نزدیک ارتقا ایک ہمہ گیر نظر بیہ ہم جس کے اندر کوئی واخلی معیارِ ابطال ( internal falsification criteria کہ کیلر کے نزدیک ارتقا ایک ہمہ گیر نظریات ہیں، جو کسی بھی قسم کے ڈیٹا کی وضاحت کر سے کہ کیلر کے ذبین میں غالبًا سگمٹر فرائڈ اور الفریڈ ایڈلر کے نفیاتی نظریات ہیں، جو کسی بھی قسم کے ڈیٹا کی وضاحت کر سکتے کے وکنکہ وہ حد سے زیادہ وسے اور مہم سے (77 – 43) وسائنسی نظریات کے در میان امتیاز قائم کرنے کے لیے وضع کرتے وقت انبی نظریات کا قراب کیا تھا بی نظریات کے در میان امتیاز قائم کرنے کے لیے وضع کرتے وقت انبی نظریات کا قائل نیادہ مضبوط سائنسی نظریات کے در میان امتیاز قائم کرنے کے لیے وضع کرتے وقت انبی نظریات کا تھا بل زیادہ مضبوط سائنسی نظریات کے در میان امتیاز قائم کرنے کے لیے وضع کرتے وقت انبی نظریات کا تھا بل زیادہ مضبوط سائنسی کی جاچی ہے۔

کیلر کا دوسراسائنسی اعتراض ارتقا پر بڑی ارتقائی تبدیلی (macroevolution) کے ثبوت کی کی سے متعلق ہے۔ خطیبانہ انداز میں وہ اپنے شکوک اس طرح بیان کرتے ہیں (Keller 2011, 352):

کیا ایک نوع (species) کے اندر ہونے والی چھوٹی ارتفائی تبریلیوں (micro-evolution) کی مثالیں، جو سے مثاب نوع (species) کی مثالیں، جو سے مقور وں اور کبوتروں کی افزائش، یا مفید بودوں کی نئی اقسام کے ذریعے کافی حد تک ثابت ہوتی ہیں، واقعی evolution یعنی ایک نوع سے دوسری نوع میں تبریلی کے لیے بھی قابلِ اطلاق ہیں؟ کیااس بات کی کوئی ایک بھی مثال موجود ہے کہ ایک نوع حقیقتاً دوسری نوع میں تبدیل ہوئی ہو، اور اس کی در میانی صور تیں فوسل ریکارڈ میں محفوظ ہوں؟ ان دونوں نکات میں ہیات واضح ہے کہ کیلر کے نزدیک ارتفاعلمی اعتبار سے مضبوط نہیں ہے۔ ان کے نزدیک ہیا نظر یہ محض ایک مفروضہ ہے، اس لیے یقینی نہیں۔ مزید ہیکہ یہ نظر بیہ حقائق سے استنباط کے بجائے، پہلے سے طے شدہ فریل پر مسلط (masked onto the data) معلوم ہوتا ہے۔ دوسرا، کیلر ارتفاسے متعلق مابعد الطبیعیات کی سطح پر ارتفااس لیے مسئلہ پیداکر تا ہے کہ اس کی اساس فطرت پرستی (maturalism) اور اس عمل کو حیلانے والی بے ربطی (randomness) پر ہے۔ دوسراک کیار کے مطابق دوا سے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دعوے ہیں جو انسان کو اسلام کے دائرے سے باہر لے جاتے ہیں (ور ایسے دوسراء) دوسراء

غیر انسانی انواع (non-human species) میں بڑی ارتقائی تبدیلی (transformation) اور تنوع پرایمان رکھنابذاتِ خود میرے نزدیک کفریاشرک نہیں بنتا،الاّ یہ کہ کوئی شخص یہ بھی مانے کہ یہ تبدیلیاں اتفاقی جینیاتی تغیر (random mutation) اور قدرتی انتخاب (natural selection) کے دریعے واقع ہوئی ہیں،اور ان اوصاف کو اس معنی میں سمجھ کہ یہ سب اللہ کی مشیّت سے بالکل آزاد (causal) واقع ہوئی ہیں،اور ان اوصاف کو اس معنی میں سمجھ کہ یہ سب اللہ کی مشیّت سے بالکل آزاد (independence) ہیں۔آپ کو این جھانک کریہ سوال کرنا ہوگا کہ آپ کا عقیدہ کیا ہے۔ توحید کے نقطہ نظر سے یہ باور جو بھی شخص ان دونوں باتوں پرائیان رکھے گاوہ لاز مااسلام کے دائرے سے خارج ہوگا۔

تیسرا، کیلر کے نزدیک اسلامی متون میں بیان کردہ تخلیق کا تصور انسان کے ارتقائی نظریے سے صریحًا متصادم ہے۔ وہ واضح کرتے ہیں کہ انسانوں کے ارتقا اور دیگر انواع کے ارتقا کے در میان فرق ہے۔ اس سلسلے میں وہ دو نکات بیان کرتے ہیں۔ پہلا نکتہ بیہے کہ آدمً کی تخلیق جنت میں ہوئی تھی، زمین پر نہیں (Keller 2011, 355):

جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ آیا قرآن میں تخلیق کا بیان انسان کے ارتفاکے ساتھ متعارض ہے، اگرار تقا، جیسا کہ ڈارون کا خیال تھا، اس بات کو شامل کرتا ہے کہ اشاید تمام جاندار جو بھی اس زمین پررہے ہیں ایک ہی ابتدائی مخلوق سے وجود میں آئے ہیں، جس میں سب سے پہلے زندگی پھوٹکی گئی تھی اتو میرافہم میہ ہے کہ بیر قرآن کے بیانِ تخلیق کے ساتھ

مطابقت نہیں رکھتا۔ ہمارے پہلے جدامجد حضرت آدم علیہ السلام تھے، جنہیں اللّٰہ تعالیٰ نے جنت میں پیدافرمایا تھا، زمین پرنہیں۔

کیلر کا دوسرا نکتہ یہ ہے کہ تخلیق کا طریقہ کار بھی ایک خاص اہمیت رکھتا ہے، جو آدم (اور ان کے توسط سے تمام انسانوں)اور باقی حیاتیاتی دنیاکے در میان نمایاں فرق کوظاہر کرتاہے(Keller 2011, 355):

آدِمٌ كواكِ خاص طريقے سے پيداكياگيا، جسے اللہ نے يوں بيان فرمايا ہے:

یہ اُس وقت کی بات ہے، جب تیرے پروردگار نے فر شتوں سے کہاکہ میں مٹی سے ایک آدمی پیداکر نے والا ہوں۔
پھر جب میں اُسے ٹھیک بنالوں اور اُس میں اپنی روح میں سے پھونک دوں تو تم اُس کے آگر پڑنا۔ چنا نچہ تمام فرشتہ سجدہ ریز ہوئے، سب کے سب۔ ابلیس کے سوا، اُس نے تکبر کیا اور کافروں میں شامل ہوگیا۔ (اللہ نے فرمایا:) اے اللیس، تجھے کس چیز نے اُس کے آگے سجدہ کرنے سے روکا جسے میں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے پیداکیا جو فرور میں آگیا یا (واقعی) بڑوں ہی میں سے ہے؟ اُس نے کہا: میں اُس سے بہتر ہوں، تو نے مجھے آگ سے پیداکیا اور اُسے مٹی سے پیداکیا ہے۔ (القرآن 38: 71-76)

اب رہاخدا تووہ ہر طرح کے تشیبی تصورات سے بالاتر ہے۔ فخر الدین رازی اس آیت کے الفاظ، جسے میں نے اپنے [لفظًا: دو] ہاتھوں سے پیدا کیا کو مجازی تعبیر قرار دیتے ہیں۔ ان کے مطابق اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی خاص توجہ اور الثفات ہے جواس مخصوص مخلوق یعنی پہلے انسان کے لیے ظاہر کی گئی ہے، کیونکہ ایک عظیم الثان ذات کسی کام کو اپنے الثفات ہے جواس مخصوص مخلوق یعنی پہلے انسان کے لیے ظاہر کی گئی ہے، کیونکہ ایک عظیم الثان ذات کسی کام کو اپنے ساتھوں "سے تب ہی انجام دیت ہے، جب وہ غیر معمولی اہمیت کا حامل ہو۔ میں نے "پہلا انسان" اس لیے کہا کہ آیت میں جو عربی لفظ بشر آیا ہے، اس کا لغوی مفہوم بالکل واضح ہے: یہ صرف "انسان" ہی کے معنی دیتا ہے اور اس کا کوئی دوسرا لغوی مفہوم نہیں۔

اسى بنا پر کیلرنتیجه اخذ کرتے ہیں (Keller 2011, 356):

یہ سب کچھ ظاہر کرتا ہے کہ قرآن کے مطابق انسان اپنی اصل کے اعتبار سے، لیخی جنت میں اپنی پیدائش کی بنا پر،
اپنے مخصوص تخلیقی طریقہ کار کی بنا پر،اور اپنی روح کی وجہ سے جواس کے اندر پھوٹکی گئی،اللّہ کی نگاہ میں دیگر زمینی حیات
سے بالکل مختلف مرتبے پرہے۔خواہ ان کے جسموں میں بعض جسمانی مشابہتیں دوسری مخلو قات کے ساتھ موجود کیوں
نہ ہوں، مگران سب کو پیداکر ناخالق ہی کا اختیار ہے۔

مختصریہ کہ کیلر کے نزدیک میہ بات بالکل واضح ہے کہ غیر انسانی مخلو قات ارتقائی عمل کے ذریعے وجود میں آسکتی ہیں، اگر چہ وہ سائنسی پہلوؤں پر اپنے تحفظات رکھتے ہیں، لیکن انسانوں کووہ اس عمل سے صریحًا خارج کرتے ہیں۔ یوں ارتقا کے بارے میں کیلر کے خیالات کا جائزہ یہاں ختم ہوتا ہے۔ اب آتے ہیں یاسر قاضی اور نذیر خان کی طرف یاسر قاضی اور نذیر خان نے ایک امریکی ادارے ، یقین اُسٹی ٹیوٹ کے لیے ایک مشتر کہ مقالہ لکھا ہے ، جس میں انہوں نے اسلام اور ار تقا کے بارے میں اپنا نقطہ نظر پیش کیا ہے۔ اگر چپہ ان کے افکار میں کئی پہلو کیلر کے نقطہ نظر سے ملتے جلتے ہیں، لیکن کئی محاملات میں نمایاں فرق بھی پایاجا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان کے خیالات کو تبجھنے کی ضرورت ہے۔

مقالے کے بالکل آغاز میں یاسر قاضی اور نذیر خان نے اس موجودہ صورتِ حال کا خلاصہ بیان کیا ہے۔ وہ اس علمی مکالمے کے شرکا کو دو بڑے گروہوں میں تقسیم کرتے ہیں۔ پہلا گروہ ان افراد پر شتمل ہے جنہوں نے اس موضوع پر روایتی اسلامی علمی روایت کی ہر چیز کو یکسر چپوڑ دیا ہے (Qadhi and Khan 2018, 4):

ایک گروہ نے ارتفائی ماہرین کے نتائج کو من وعن قبول کرنے کے لیے تمام روائی دنی وابستگیوں کو ترک کرنے کی وشش کی ہے۔ انتہا پسندانہ تاویل (radical hermeneutical gymnastics) کے ذریعے انہوں نے یہ دعویٰ کستی کے قرآن کی بعض آیات گویا قدرتی انتخاب (natural selection)، خود بخود حیات کا آغاز (abiogenesis) اور اس جیسے کہ قرآن کی بعض آیات گویا قدرتی انتخاب (استدلال کا نتیجہ بیہ ہے کہ وح می کی صداقت مشتبہ ہوجاتی ہے اور اس جیسے دیگر تصورات پر روشنی ڈالتی ہیں۔ لیکن اس طرز استدلال کا نتیجہ بیہ ہے کہ وح می کی صداقت مشتبہ ہوجاتی ہے اور وہ لامحد ود طور پر من چاہے معنی میں ڈھل سکتی ہے۔ مزید بیہ کہ ماضی میں ایسی کسی کوشش کو کبھی مثبت نظر سے نہیں دکھا گیا۔

اس پیراگراف سے بیہات ظاہر ہوتی ہے کہ یاسر قاضی اور نذیر خان کے نزدیک ارتقاکو و جی میں داخل کرنے کی تمام کوششیں اشکال پیداکرنے والی ہیں۔ ان کی رائے میں بیہ طرز فکر دراصل قاری کی طرف سے اسلامی متون پر اپنی رائے مسلط کرنا ہے ، نہ کہ متن کو اپنے طور پر بولنے دینا۔ دلچیپ بات بیہ ہے کہ وہ کہیں بھی کسی کانام نہیں لیتے ، تاہم غالب گمان ہے کہ ان کے ذہن میں کچھا لیسے افراد ضرور ہیں جو "بلا استثنا" (no exceptions camp) کے زمرے میں آتے ہیں، جن کاہم آگے چل کر جائزہ لیس گے۔

یاسر قاضی اور نذیر خان اس کے برعکس ایک دوسرے انتہا پسندانہ موقف کو بھی نمایاں کرتے ہیں، جو حیاتیاتی تنوع ( Qadhi and Khan 2018, 5):

دوسری انتها پروه مسلم تخلیقیت پسند (Muslim creationists) بین جوار تقائی سائنس کی ہر چیز کو باطل قرار دیتے بیں اور جینیات (population dynamics)، آبادیاتی حرکیات (population dynamics)، اور قدیم حیاتیات (paleontology) میں پیش کیے گئے، ہر ثبوت کورد کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ موقف محض غیر معقول ہی نہیں، کیونکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ مسلمان میر ماثین کہ پوری سائنسی برادری ایک بڑی عالمی سازش میں شریک ہے، بلکہ یہ دنی طور پر بھی غیر ضروری ہے، کیونکہ اسلامی متون میں الیم کسی روش کی کوئی بنیاد موجود نہیں۔ مزید رہے کہ بیہ عام مسلمان کو نہایت پیچیدہ سائنسی تحقیقات کے بوجھ تلے دبا دیتا ہے اور اسے یہ باور کراتا ہے کہ ایک سیچا مسلمان بننے کا واحد طریقہ یہ

ہے کہ وہ ان تمام سائنسی ماہرین کو چیلئج کرے جواپی تخصیص کے میدان میں برسوں کی محنت سے تحقیق کررہے ہیں۔اس کے ساتھ ساتھ بیہ موقف بہت سے مسلمان سائنس دانوں کو بھی اس فرضی تناؤمیں مبتلا کر دیتا ہے کہ گویاان کے دینی عقائد اور ان کی سائنسی تحقیق ایک دوسرے سے متصادم ہیں۔

یبال یاسر قاضی اور نذیرخان اپنی فکر مندی کو واضح کرتے ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ سلم معاشرہ ساز ثی نظریات کے جال میں نہ پھنے اور ایسامؤقف اختیار نہ کرے جو پوری سائنسی برادری کو چیلیج کرنے کے مترادف ہو۔ ان کا اصل محرک بید معلوم ہو تاہے کہ مسلمانوں کے ایمان کوسائنس اور مذہب کے مابین کسی بھی بظاہر پیدا ہونے والے تصادم سے محفوظ رکھا جائے۔ تاہم ، ان کی تحریر سے بیبات بھی واضح ہوتی ہے سائنس کے مذہبی یا الہمیاتی معاملات سے متعلق تمام دعوؤں کوبلا تقید قبول نہیں کیا جاسکتا۔

مختلف انتہاؤں کو واضح کرنے کے بعد یاسر قاضی اور نذیرخان بیہ بات بالکل واضح کرتے ہیں کہ ایک متوازن نقطہ نظر کی سخت ضرورت ہے ، اور غالبًا یہی خلاان کا مذکورہ مضمون ئرکرناچا ہتاہے (Qadhi and Khan 2018, 5):

جس چیز کی سب سے زیادہ ضرورت ہے، اور جواب تک مفقو در ہی ہے، وہ میہ ہے کہ وتی اور سائنس کے تعلق پر ایک سنجیدہ اور تنقیدی جائزہ لیاجائے اور اکیڈمک سطح پر محالمہ کیا جائے۔ اس متوازن طرز فکر کا تقاضا یہ ہوگا کہ جہاں سائنسی تحقیق کی علمی ساکھ کو تسلیم کیاجائے، وہیں عوامی سطح پر پھیلائی جانے والی نام نہادسائنس ( pseudoscience ) اور اس کی مبالغہ آمیز تعبیرات پر تنقید بھی کی جائے۔ ساتھ ہی ہی جسی ضروری ہے کہ اسلامی متون پر مزید گہرے غور وفکر کے انسان کی ابتدا اور دیگر مخلو قات کے مقا بلے میں اس کے مقام و مرتبے سے متعلق کون سے الہمیاتی نتائج اعتاد کے ساتھ اخذ کیے جاسکتے ہیں۔

منظرنامے کا خلاصہ کرنے کے بعد یاسر قاضی اور نذیر خان تین مختلف تاولی طریقوں پر بات کرتے ہیں جو کلا کی اسلامی روایت میں پائے جاتے ہیں۔ لینی ابنِ سینا، امام غزالی اور ابنِ تیمیہ کے طریقے۔

ابتدا وہ ابنِ سینا سے کرتے ہیں، جو اسلامی فکری تاریخ میں فلسفیانہ روایت نیو افلاطونی-ارسطوی (
Neoplatonic-Aristotelian) کے نمائدہ ہیں۔ یاسر قاضی اور نذیر خان کے نزدیک ابنِ سیناکا زاویہ نظر تاویل کے باب میں ایک "پنڈوراہکس" کی مثال رکھتا ہے۔ ابنِ سیناک مطابق انبیاکی زبان دراصل فلسفیانہ حقائق کا بیان ہے جو زیادہ ترعلامتی اور تمثیلی اسلوب میں عوام کی فہم کے مطابق پیش کیا گیا ہے۔ جنت اور دوزخ، جنہیں مسلمان حقیقی مانتے ہیں، ابنِ سیناکے نزدیک ایسی حقیقوں کی علامت ہیں جو انسانی تخیل سے ماورا ہیں۔ مزیدیہ کہ اگر بھی فلسفیانہ حقائق (جن میں سائنسی معلومات بھی شامل ہیں) اسلامی متون سے متصادم دکھائی دیں توان متون کو لازماً مجازی انداز میں سمجھا جانا چاہی اس نقطہ علی کئی میں سائنسی معلومات بھی شامل ہیں) اسلامی متون سے متصادم دکھائی دیں توان متون کو لازماً مجازی انداز میں سمجھا جانا خطر میں تاویل کی کوئی حدباتی نہیں رہتی، اس طریقے کوآ گے بڑھاکریہ کہا جاسکتا ہے کہ نماز، روزہ، بلکہ خدا کا تصور بھی محض

اس کے بعد یاسر قاضی اور نذیر خان امام غزالی کی طرف آتے ہیں، جو علم کلام کے نمائندہ سمجھے جاتے ہیں۔ امام غزالی ابن سینا کے متعدّد پہلوؤں پر ناقد کی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ ان کا ایک خاص اعتراض ابن سینا کی قرآن میں مذکور معجزات کی مجازی تاویلات پر بھی ہے۔ امام غزالی بظاہر متون اور عقل کے در میان پائے جانے والے تصادم میں عقل کے متحدات کی مجازی تاویل حامی ہیں، کیونکہ انہی کے نزدیک قرآن کی صداقت کا تعین عقل ہی کے ذریعے ممکن ہے (اس پر تفصیل باب و میں آئے گی)۔ تاہم جہاں تک قرآن کی تعبیر کا تعلق ہے، ان کا اصول ہے ہے کہ اسلامی متن کو ظاہری مفہوم (باب و میں مزید تفصیل آئے گی۔ (literal face value کوئی مضبوط اور منطقی بربانی استدلال موجود ہوجو مجازی تاویل کو ناگزیر بنا دے (2 (Qadhi and Khan 2018, 9)۔ اس پر بھی باب و میں مزید تفصیل آئے گی۔

مثال کے طور پر، قرآن میں اللہ کے "ہاتھ" کا ذکر۔ امام غزالی کے نزدیک بیہ الفاظ حقیقی معنوں میں ہاتھ کی طرف اشارہ نہیں کرتے، کیونکہ خدانہ توزمان و مکان کا پابندہے اور نہ ہی مادی جسم رکھتا ہے۔ لہذا ایہ کہناکہ خدا کے پاس حقیقی ہاتھ ہیں، غیر منطقی ہوگا۔ لیکن وہ چیزیں جنہیں ابنِ سینا علامتی مانتے تھے جیسے جنت اور دوزخ، امام غزالی کے نزدیک اپنے ظاہری معنی پر ہی لی جائیں گی، کیونکہ انہیں رد کرنے کی کوئی عقلی بنیاد موجود نہیں۔ یاسر قاضی اور نذیر خان امام غزالی پر کسی نکتہ نظرسے تنقید کرتے ہوئے دکھائی نہیں دیتے، جواس بات کی علامت ہے کہ وہ اس طرز فکر کو قابلی قبول سجھتے ہیں۔

آخر میں یاسر قاضی اور نذیر خان امام ابنِ تیمیه کی طرف آتے ہیں۔ ان کے فکری سانچے میں نہ تو تحفیل کی ضرورت ہے اور نہ ہی تاویل کی ۔ تصادم کی صورت میں ابنِ تیمیه وحی کو ترجیج دیتے ہیں۔ غزالی کی طرح وہ بھی اس بات پر زور دیتے ہیں۔ غزالی کی طرح وہ بھی اس بات پر زور دیتے ہیں کہ عقل وحی کے ابنات کا ذریعہ ہے، لیکن اس کے بعد انسان کوچاہیے کہ وحی کے بیان کو بغیر کسی شرط کے تسلیم کرے اور اسے انسانی عقل کی ناقص اور محد ود آراکی بنیاد پر چیلنج نہ کرے (Qadhi and Khan 2018, 10)۔

ابن تیمیہ کے نزدیک وی کی تائید فلسفیانہ دلائل کے بجائے فطرت سے بھی ہوتی ہے،اور یہی ان کے فکری نظام کا ایک نمایاں اور خصوص پہلوہے۔اس طرح ابن تیمیہ کے ہاں وی عقل سے زیادہ وزنی اور بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔یاسر قاضی اور نذیر خان یہ بھی بتاتے ہیں کہ ابن تیمیہ کے ہاں عقل اور وی کی دوئی موجود ہی نہیں، کیونکہ عقل دین کا جزولا نیفک ہے۔ یہی ابن تیمیہ اور ابن سیناوغزالی کے در میان ایک بڑا امتیازی فرق ہے۔چنانچہ ان کے بقول اہم ہے کہ دلیل قطعی ہو، خواہ وہ نقلی ہو یاعقل ۔ جب کوئی نقلی شہادت واضح اور غیر مبہم ہو تو وہاں تاویل کی کوئی گئجائش نہیں ( Qadhi and )۔ البتہ جہال کسی نص میں ابہام ہواور اس کے متعدّد مکنہ معانی نکلتے ہوں، وہال کسی بھی ایسے مفہوم کواختیار کیاجاسکتا ہے جو زبان ، عقل اور سائنس کے دائرے میں آتا ہو۔

تاہم یاسر قاضی اور نذیر خان (10,2018) یہ وضاحت کرتے ہیں کہ یہ مجازی تاویل نہیں ہے، بلکہ کسی لفظ کے متعدّد لغوی معانی میں سے ایک ایسے معنی کواختیار کرنا ہے جو قطعی دلائل کی روشنی میں زیادہ موزوں ہو۔اس کی مثال کے طور پروہ قرآن میں "ستة ایام (چیودن)" کے ذکر کو پیش کرتے ہیں، جسے عام طور پر چیودنوں کے طور پر ترجمہ کیاجا تا ہے۔ لیکن لفظ ایام اپنے مفہوم میں وسیع ہے اور یہ کسی بھی مدتِ زمانہ پر دلالت کر سکتا ہے۔ لہٰذااسے چیر چو ہیں گھنٹول کے دن بھی جھاجاسکتا ہے اور چیر مختلف ادوار وقت بھی (Qadhi and Khan 2018, 11)۔

یاسر قاضی اور نذیر خان کے نزدیک ان مختلف نقطہ ہائے نظر کے مضمرات نہایت اہم ہیں (Qadhi and Khan 2018, 11):

انسان کی ابتدائے قصے کے معاملے میں ہمارے پاس ایک بالکل واضح بیان موجود ہے، جوقر آن کے بے شار مقامات اور ان گنت نبوی بیانات (احادیث) میں نہایت گہرائی کے ساتھ رچابسا ہے۔ اس لیے ہمارے پاس اس کے سواکوئی چارہ نہیں کہ اسے ہی وہ بات مانیں جس پر اللہ نے ہمیں ایمان لانے کے لیے کہا ہے۔ الفاظ ، صفات اور افعال کی جو کثرت اور تنوع یہاں استعال ہوا ہے ، وہ کسی بھی قتم کی لسانی تاویل کو ناقابل قبول بنادیتا ہے۔ اسی دوران ، اس پورے بیان کو علامتی یا جمثیلی قرار دینے کی کوشش بعض معاصر مسلم سائنس دانوں کے لیے پرکشش ہو سکتی ہے ، لیکن بید طرز فکر منطق طور پر غیر مربوط الہیاتی نتائ پیدا کر تا ہے اور قرآن کے اپنے اس اصرار کی نفی کرتا ہے کہ یہ بیانات بالکل حقیق واقعات ہیں ( عمر فق مضبوط بنیاد قائم کرنا جس پر وحی اور سائنس دونوں کی صدافتیں ہم آہگی کے ساتھ کار فرما ہوں ، کہیں زیادہ نتیجہ خیز کوشش ہے۔

اس عبارت میں یاسر قاضی اور نذیرخان کھل کربیان کرتے ہیں کہ نہ تاویل اور نہ ہی تخییل قرآن کی ایسی تعبیر میں مددرے سکتے ہیں جس کے ذریعے ارتقا کو متن میں داخل کیاجا سکے ،کیونکہ بیددونوں طریقے داخلی طور پرغیر مربوط ہوجاتے ہیں۔ یہاں سید نکتہ بھی اہم ہے کہ یاسر قاضی اور نذیر خان دراصل ابنِ سینا اور غزالی کوبراہ راست تنقید کا نشانہ نہیں بنارہے، بلکہ ان کے ایسے تاویلی طریقوں پر تنقید کررہے ہیں جنہیں ارتقائی تعبیرات کے لیے استعال کیاجا سکتا ہے۔

یاس قاضی اور نذیر خان کے نزدیک تخلیق کا بیانیہ، جیسا کہ باب 3 میں بیان ہوا ہے، ایک طے شدہ حقیقت ہے۔
مجموعی طور پر قرآنی شہادتیں یہ واضح کرتی ہیں کہ آدم کے لیے کسی بھی قسم کے "والدین" کے تصور کوتسلیم کرناممکن نہیں۔
تاہم، اس کا مطلب یہ نہیں کہ ارتفا کو مکمل طور پر ردکر دیاجائے۔ اگرچہ آدم اور ان کی اولاد کے ارتفا کوتسلیم کرناخارج از امکان ہے، لیکن وہ نہایت وضاحت کے ساتھ کہتے ہیں کہ مسلمان ارتفا کے دیگر کئی پہلوؤں کو قبول کر سکتے ہیں: اسلامی متون میں ایسی کوئی بات موجود نہیں جو ابالیہ جیسنیسس (abiogenesis)، جینیاتی تغیر و تنوع (and diversification) کے موجود نہیں جو ابالیہ جیسنیسس (natural selection)، ہومینڈ انواع (and diversification) کوجود، یاز مین پرتمام حیاتیاتی زندگی کے ایک مشتر کہ جدامجد (common ancestor) کے تصور کی صریح نفی کرتی ہو۔ استناصر ف بیہ ہے کہ آدم اور ان کی نسل اس عمومی قاعدے سے الگ ہیں (2018, 12)۔

پونکہ قرآن آدم کی تخلیق کو ایک مججزہ کے طور پر بیان کر تا ہے ، اس لیے قاضی اور خان بھی کیلر کی طرح human exceptionalism (انسانی امتیاز) کے قائل دکھائی دیتے ہیں۔ تاہم، کیلر کے برعکس وہ اسلام اور انسانی ارتقا کے در میان کسی ممکنہ ہم آہنگی کے امکان کو سرے سے ردنہیں کرتے ، اور یہی پہلوان کے مؤقف کو منفر دبنا تا ہے۔

یاسر قاضی اور نذریر خان کی فکر کی کلید سائنسی حقیقت پسندی (scientific realism) پر فلسفیانہ غور و فکر ہے۔ یہ فلسفہ سائنس میں ایک نہایت اہم بحث ہے جو اس سوال کے گرد گھومتا ہے کہ سائنسی مساوات اور نظریات ہمیں کیا بتاتے ہیں اور ہم ان پر کس حد تک یقین کر سکتے ہیں۔ اس بحث کو شیختے کے لیے سب سے پہلے اس فرق کو ہجھنا ضروری بتاتے ہیں اور ہم ان پر کس حد تک یقین کر سکتے ہیں۔ اس بحث کو تیجھنے کے لیے سب سے پہلے اس فرق کو ہجھنا ضروری ہم ان پر کس حد تک یقین کر سکتے ہیں۔ اس بحث کو تیجھنے کے لیے سب سے پہلے اس فرق کو ہجھنا ضروری ہم اللہ در میان کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک کوئی بھی دعویٰ جو براہِ راست مشاہدے پر قائم ہو، وہ جریاتی طور پر درست ہے اور اس بنا پر اسے "حقیقت" مانا جا سکتا ہے۔ اس کے برعکس غیر مستقیم مشاہدے ایسے ہیں جو مختلف تفسیر وں ، استدالالوں ، نمونوں ، قیاس آرائیوں ، اور مفروضوں پر بنی ہوتے ہیں ، اور ان کا مقصد صرف اتنا ہے کہ وہ تجریاتی طور پر مناسب دکھائی دیں آرائیوں ، اور مفروضوں پر بنی ہو تے ہیں ، اور ان کا مقصد صرف اتنا ہے کہ وہ تجریاتی طور پر مناسب دکھائی دیں کہ وہتا ہے ، اور چاہے کوئی سائنسی حقیقت پیندی کے کسی بھی در ہے کا قائل ہو، وہ براہِ راست مشاہدے کے برابر نہیں ہو سکتا۔ اس لیے وہ کہتے ہیں کہ حقیقت پیندی کے کسی بھی در ہے کا قائل ہو، وہ براہِ راست مشاہدے کے برابر نہیں ہو سکتا۔ اس لیے وہ کہتے ہیں کہ حقیقت پین ، وہ نہایت محدود ہے "( Qadhi and Khan 2018, 15 )۔

یمی وہ مقام ہے جہاں سے سائنسی حقیقت پسندی پر بحث کا آغاز ہوجاتا ہے ، اور یہ ہمارے مکا لمے کے لیے نہایت اہم ہے: سوال ہیہ ہے کہ کسی شے کے وجود کو کس حد تک تسلیم کیا جا سکتا ہے ، یاہم کس بنیاد پر کسی غیر مشاہدہ شدہ چیز کے وجود پر ایمان قائم کر سکتے ہیں جے سائنس پیش کرتی ہے؟ اس مسکلے پر آزا کا ایک وسیع سلسلہ پایاجا تا ہے ، جے ایک سپیکٹر م (spectrum)کی صورت میں سمجھا جا سکتا ہے ۔

اس فکری سپیکٹرم کے ایک سرے پر سائنسی حقیقت پسندی ہے، جو یہ موقف رکھتی ہے کہ سائنسی نظریات اور مساوات جو کچھ پیش کرتے ہیں، ان پر مضبوط یقین کیا جائے، خواہ وہ ابھی تک تجرباتی طور پر ثابت نہ ہوئے ہوں۔ اس کے برعکس، سپیکٹرم کے دو سرے سرے پر مختلف اقسام کی سائنسی غیر حقیقت پسندی موجود ہے۔ ان میں سے ایک نمایاں مثال انسٹر ومنٹل ازم (instrumentalism) کا نظریہ ہے، جس کے مطابق سائنس محض ایسے اوزار فراہم کرتی نمایاں مثال انسٹر ومنٹل ازم (chakravartty 2017) کا نظریہ ہے، جس کے مطابق سائنس محض ایسے اوزار فراہم کرتی ہی کا فی ہے۔ البتہ اس سے کائنات کی کسی جامع اور حتی تفہیم تک نہیں پہنچاجا سکتا (2017)۔

یہی کافی ہے۔ البتہ اس سے کائنات کی کسی جامع اور حتی تفہیم تک نہیں پہنچاجا سکتا (2017)۔
اس تناظر میں کثرت کائنات کی کسی جامع اور حتی تفہیم کی بہن کہیں دیوجا جاسکتا ہے، جو بعض او قات سٹرنگ

ما مامه الشريعة ----- اكتوبر ۲۰۲۵ ---

تھیوری کی پیداوار کے طور پر سامنے آتی ہے۔ بیرسوال پیدا ہو تاہے کہ کیا ہمیں صرف اس بنا پر کثرتِ کا ئنات کوتسلیم کر

لیناچاہیے کہ بیالی نظریاتی امکان ہے، حالانکہ اس کے ثبوت موجود نہیں؟ یا پھر اسے محض ریاضیاتی فرضی ڈھانچے (Wolt 2007; Kragh 2011)۔ ان مختلف (mathematical artefacts)۔ ان مختلف (Chakravartty 2017; کی جاتی ہے، بحث مزید پیچیدہ ہو جاتی ہے (2017; کیا سرائنس ہمیں چیزوں (entity realism) کا انکشاف کرتی ہے یا صرف ڈھانچوں (Ladyman 2020)۔ کیا سرائنس ہمیں چیزوں (epistemic) کا انکشاف کرتی ہے یا صرف ڈھانچوں (ontological) ہیں یا وجودی (ontological) ہیں جاتی ہوئے یاسر قاضی اور نذیر خان نہایت وضاحت سے بیان کرتے ہیں کہ وہ سائنسی حقیقت بہندی کی کسی سخت اور جازم صورت کے حالی نہیں ہیں (15,2018):

جب براہ راست مشاہدہ کی جانے والی چیزوں کی بات ہو تو تجرباتی درستی (empirical adequacy) ہی سچائی کے مترادف ہے۔ لیکن جب غیر مشاہدہ شدہ امور کی بات آتی ہے تو ہم محض تفسیروں ، استدلالوں ، نمونوں ، قیاس آرائیوں اور مفروضوں پر انحصار کرتے ہیں ، جن کا مقصد صرف ہیہ ہو تا ہے کہ وہ تجرباتی طور پر درست دکھائی دیں۔ سائنسی حقیقت پیندی کی غیر ضروری مابعد الطبیعیاتی زیاد تیوں سے بچنے کی کوشش میں اس کی مختلف ذیلی صورتیں سامنے آئیں ، جیسے امپر لیکل اسٹر کچرل ریئلز م (empirical structural realism) ، آئٹک اسٹر کچرل ریئلز م (realism وغیرہ ۔ تا ہم تقریباً تمام گروہوں کا ایک مشترک نکتہ ہیہ ہے کہ جب غیر مشاہدہ شدہ امور کی بات آتی ہے تو حقیقت کے طور پر ہم جو کچھان سکتے ہیں وہ نہایت محدود ہے۔

اس وضاحت کے بعد یاسر قاضی اور نذریرخان غیب (unseen) سے متعلق الہمیاتی بحث کی طرف بڑھتے ہیں، مثلاً جنت، دوزخ اور خدا سے متعلق البہاتی بحث کی طرف بڑھتے ہیں، مثلاً جنت، دوزخ اور خدا سے متعلق انسانی وجود کی ابتدا کے بارے میں وہ لکھتے ہیں کہ "کوئی انسان ماضی میں واپس جاکر سیا کے نہیں کر سکتا کہ آدم اور حواکے وقت بالکل کیا ہوا تھا، لہذا سے ایک ایسامعاملہ ہے جو تجرباتی طور پر نا قابلِ مشاہدہ ہے، اور اسی لیے بیغیب کے زمرے میں آتا ہے "(Qadhi and Khan 2018, 15)۔

اس بیان کو بہتر طور پر بیجھنے کے لیے یہ وضاحت ضروری ہے کہ یہاں غیب سے کیا مراد ہے۔ ابنِ تیمیہ کی بحث کے مطابق غیب کی دوقسمیں کی جاسکتی ہیں، اگرچہ یاسر قاضی اور نذیر خان نے ان اقسام کا ذکر نہیں کیا۔ پہلی قسم ہے غیب مطابق، یعنی وہ چیزیں جوسب سے بوشیدہ ہیں، جیسے جنت اور دوز خ ۔ دوسری قسم ہے غیب مقیر، یعنی وہ حقائق جنہیں بعض مطابق، یعنی وہ چیزیں جوسب سے بوشیدہ ہیں، جیسے جنت اور دوز خ ۔ دوسری قسم ہے غیب مقیر، یعنی وہ حقائی جنہیں بعض لوگوں نے براہ راست دیکھالیکن دوسروں تک وہ صرف وحی کے ذریعے جنچے دیکھیے: ( Jalajel 2018)۔ اس میں ماضی بعید کے وہ واقعات شامل ہیں جن کے کوئی مادی شواہد موجود نہیں، مثلاً انبیائے سابقین کے قصے۔ ہمارے لیے موجودہ دور میں آدم کی تخلیق بالکل غیب کے زمرے میں آتی ہے، کیونکہ ہم انسانی ذرائع سے کسی مخصوص فرد "آدم" اور اس کی مجزانہ تخلیق کے بارے میں پچھ نہیں جان سکتے۔ البتہ یہ اس کے اہل خانہ، بیوی اور اولاد کے لیے غیب نہیں تھا، جنہوں نے انہیں دیکھااور ان کے ساتھ زندگی بسری۔ اس اعتبار سے آدم غیب مقید کے ذیل میں آتے ہیں۔

یاسر قاضی اور نذریرخان سائنس میں حقیقت پسندی اور غیب کے اس تصور کوجوڑ کرید مقدمہ قائم کرتے ہیں کہ آدمؓ کا معاملہ سائنسی کھاظ سے غیر متعلق (empirically irrelevant) کیکن دنی کھاظ سے نہایت اہم ہے۔ چونکہ آدمؓ غیب مقتید کے زمرے میں ہیں، لہذا تعریف کے کھاظ سے سائنس انہیں جان ہی نہیں سکتی۔ اس لیے سائنس نہ آدمؓ کے وجود کو ثابت کر سکتی ہے اور نہ رد کر سکتی ہے: (Qadhi and Khan 2018, 1518)

جب ہم ہزاروں یالا کھوں سال پہلے کے کسی غیر مشاہدہ شدہ زمانے کے بارے میں نظریات تشکیل دیتے ہیں، توہم صرف ان شواہد کی تفسیروں کی بنیاد پر نتائج اخذ کر سکتے ہیں جو آج تک محفوظ ہیں۔ ہم ایساکوئی تجربہ ترتیب نہیں دے سکتے جو ہزاروں سال پیچھے جاکریہ براہِ راست متعیّن کرے کہ وہاں کیا ہوا تھا۔

یہ مکتہ ڈیوڈ سولومون کبالجل (David Solomon Jalajel) بھی بیان کر پچکے ہیں، جن کا ہم آگے جاکر جائزہ لیس گے۔اگر صور تحال یہی ہے تو پھر ہم آہنگی کیسے ممکن ہے؟اس مقام پر یاسر قاضی کا مشہور ڈو مینواستعارہ (analogy) سامنے آتا ہے، جس کا ذکروہ اپنے گئی وڈیو لیکچر زمیں کر پچکے ہیں (Moran 2020)۔اس مثال کا تصور پچھ یوں ہے کہ ایک قطار میں رکھے ڈو مینوز ہیں۔اگر آپ پہلے ڈو مینوکو گرادیں توباقی تمام ڈو مینوز ترتیب وار گرجاتے ہیں۔ لیکن اب فرض کریں کہ ایک قطار پہلے سے گری ہوئی ہے اور کوئی شخص آخر میں ایک اور گرا ہواڈو مینولاکر شامل کر دیتا ہے۔ کوئی تیسر اشخص جو اس پوری گری ہوئی قطار کو دیکھے گا، یہ اندازہ نہیں کرسکے گاکہ آخری ڈو مینواس سلسلہ وار گرنے کا حصہ نہیں تھا۔بالکل اسی طرح یاسر قاضی اور نذیر خان استدلال کرتے ہیں کہ یہ ممکن ہے کہ ارتقائی عمل جاری تھا، اور اسی دوران جب انسانوں کے ظاہر ہونے ، نمودار ہونے یاار تقاپی بر ہونے کا مرحلہ آیا، تو آدم مجزانہ طور پر نمودار ہوئے ، جیسا کہ جدول جب انسانوں کے ظاہر ہونے ، نمودار ہونے یاار تقاپی بر ہونے کا مرحلہ آیا، تو آدم مجزانہ طور پر نمودار ہوئے ، جیسا کہ جدول سے بالکل ممکن ہے اور کو مطلق میں نقطہ نظر سے ناقابل ابطال ہے (Qadhi and Khan 2018, 12):

یقیباً ایک ایبامنظرنامه سوچا جاسکتا ہے جس میں ہومینڈ انواع (hominid species) زمین پر ہندر نے ارتقا پذیر ہو رہی ہوں ، اور بالکل اسی مرحلے پر جب ارتقائی ماہرین جدید انسان کے نمو دار ہونے کی پیش گوئی کریں ، اللہ تعالیٰ مجزانہ طور پر آدم کی اولاد کو وجود بخش دے ۔ فرض کیجھے کہ یہ "آدمی نوع" (Adamic species) حیاتیاتی ، جسمانی ، فزیو لوجیکل اور جینیاتی طور پر بالکل انہی انواع سے غیر ممیز ہوں جس کی ارتقائی تاریخ میں جیلے سے موجود آبادی کے تسلسل کی بنیاد پر سامنے آنے کی توقع تھی ۔ وہ ارتقائی شجرہ نسب میں بالکل اسی مقام پر دکھائی دیں ۔ ایسے منظر نامے کا واقع ہونا الہیاتی طور پر بالکل ممکن ہے ، اور چونکہ یہ ایک مابعد الطبیعیاتی دعویٰ ہے ، اس لیے تجرباتی طور پر اس کی تردید ناممکن ہے ۔

اس بیان کے مطابق آدمؑ کوبالکل صحیح حیاتیاتی ساخت کے ساتھ بالکل صحیح وقت پرپیداکیا گیا، جس سے ایسامحسوس ہو تا ہے جیسے وہ ارتقائی عمل کا ایک مربوط حصہ ہوں۔ تاہم یہ سوال اٹھایاجا سکتا ہے کہ کیا یہ کسی قسم کی خدائی فریب دہی (divine deception) تونہیں؟ یاسر قاضی اور مذری خان اس سوال کو پہلے سے بھانپ لیتے ہیں اور اس کے دوجوابات پیش کرتے ہیں۔ پہلا یہ کہ اگریہ اصل اختلاف کا نقطہ ہے تو پھر یہ سائنس کا مسئلہ نہیں رہتا، بلکہ یہ ایک البہاتی سوال بن جاتا ہے جو سائنس دانوں کے دائرہ کارسے باہر ہے۔البتہ ان کا یہ جواب براہ راست سائنس دانوں کے لیے نہیں بلکہ اُن لوگوں کے لیے ہے جنہیں وہ مذہب دشمن کہتے ہیں۔ بیل (Qadhi and Khan 2018, 13):

کوئی مذہب مخالف بیاعتراض کر سکتا ہے کہ خدانے انسانوں کواس طرح کیوں پیدائیا کہ وہ دیگر حیاتیاتی انواع سے مشابہ نظر آئیں اور ارتفاکے مطابق دکھائی دیں۔لیکن بیاعتراض دراصل ایک کمزور النہیاتی اعتراض ہے (کہ خداکیا کر سکتا ہے اور کیانہیں کر سکتا) نہ کہ کوئی سائنسی اعتراض۔

نہ کورہ بالا بیان کی روشنی میں بیرواضح ہوتا ہے کہ یہاں مراد دراصل بعض ایسے ملحدین ہیں جو مذہب کے خلاف موقف رکھتے ہیں اور ارتقا کو مذہب کے لیے ایک فیصلہ کن رد کے طور پر پیش کرتے ہیں، مثلاً رچرڈ ڈاکنز (Richard) اور ڈینیئل ڈینیٹ (Daniel Dennett)۔ جب وہ خدا پر ایمان ہی نہیں رکھتے تو پھر وہ الہیات میں دخل اندازی کرتے یہ طے کیوں کررہے ہیں کہ خدا کیا کرسکتا ہے اور کیانہیں ؟

یاسر قاضی اور نذیر خان کا دوسرا جواب اس اعتراض کو براہ راست مخاطب کرتا ہے۔ ان کے نزدیک اس میں کوئی مسئلہ نہیں کہ خداوتی کے ذریعے انسانوں کو انسانی تاریخ کے معجزانہ آغاز سے باخبر کرے،اگرچہ بیہبات سائنس کے ذریعے دریافت نہ ہوسکے۔ دونوں کو وہ علم کے درست ذرائع بیجھے ہیں جوایک دوسرے کی پخیل کرسکتے ہیں۔ جیسا کہ ان کی سابقہ بحث میں سائنسی حقیقت پسندی اور غیب کے بارے میں آیا، انسانی صلاحیتیں لازمی طور پر ان امور تک نہیں پہنچ سکتیں جو غیب کا حصہ ہیں،الابید کہ وجی کے ذریعے ان کاعلم دیا جائے۔ اس لیے وجی میں ایسے قطعی بیانات شامل ہیں جو خدانے انسانوں کو عطاکیے اور جو وہ محض اپنی عقل یا تجربے سے نہیں جان سکتے۔ یہی وجہ ہے کہ "الہیاتی نقطہ نظر سے اس میں کوئی دھوکہ دہی نہیں کہ خدا ہمیں وجی کے ذریعے ہماری آسانی اصل کی خبر دے، جبکہ ہماری حیاتیاتی ساخت ہمیں زمینی سفر کی یادد ہائی کراتی رہے "(Qadhi and Khan 2018, 13)۔

وہ قرآن میں بیان کردہ ایسے مجزات کی مثال دیتے ہیں جنہیں جدید سائنس اپنی موجودہ حدود میں شاید کبھی تسلیم نہ کرے، مثلاً حضرت موکل کا عصاسان پی میں بدل جانا، حضرت ابرائیم کا آگ میں ڈالے جانے کے باوجود سلامت رہنا، یا نبی اکرم مُنگا اللّٰیم کا جاند کوش کرنا۔ اس طرح فرشتے، جنات، جنت اور دوزخ، جوزمان و مکان کی دنیا کا حصہ نہیں سمجھی جاتیں، اس لیے سائنس کے دائر ہ کارسے باہر ہیں، لیکن اسلامی عقیدے کا بنیادی جزوہیں۔ سائنسی نقطۂ نظر سے بیسب چیزیں یا تونا قابل فہم ہیں یا پھر ناممکن سمجھی جاتی ہیں، لیکن مسلمانوں کی اکثریت کے نزدیک بیبالکل حقیقی اور برحق ہیں۔

چنانچہ وحی اُن 'اندهی جگہوں' (blind spots) کو بُر کرتی ہے جہاں سائنس خاموش یا بے بس ہے ( Yazicioglu 2013)۔ یہی نکتہ یاسر قاضی اور نذریرخان کی سائنسی حقیقت پسندی سے متعلق بحث کو مزید تقویت دیتا ہے۔

خلاصہ یہ کہ یاسر قاضی اور نذیرخان کاموقف قرآن میں بیان کردہ آدم ہے بیانے کو محفوظ رکھتا ہے اور ساتھ ہی فطری معلوم کو ان کی جائز علمی حدود سے آگے بڑھنے سے روکتا ہے۔ اس طرح، اگرچہ وہ بھی کیلر کی طرح human علوم کو ان کی جائز علمی حدود سے آگے بڑھنے سے روکتا ہے۔ اس طرح، اگرچہ وہ بھی کیلر کی طرح exceptionalism کے قائل ہیں، لیکن وہ یہ نہیں مانتے کہ اس کے نتیجے میں ارتقا کو مکمل طور پر رد کرنالاز می ہے۔ یہ اس تیسرے اصول کی نمایاں مثال ہے جو پہلے ذکر کی گئی درجہ بندی میں شامل ہے۔ یعنی کوئی مفکر ارتقا کو کلی طور پر یا جزوی طور پر مسترد کر سکتا ہے ، لیکن پھر بھی ایسی تطبیق صور تیں تجویز کر سکتا ہے جو نہ ہب اور سائنس کے در میان ہم آہ تگی بیداکریں۔

(جاری)



### غيباهمشرييه خصابًا بناهم المنالغ المنالغ المنالغ المناطقة المناطق

حال ہی میں پاک فوج کے فضائی بیڑے میں ایک نیا اور طاقتور اضافہ ہوا جب 2 اگست کو ملتان چھاؤنی میں ۔Z 10ME ہیلی کا پٹر زکی شمولیت کی با قاعدہ تقریب منعقد ہوئی۔ اس تاریخی موقع کی صدارت چیف آف آرمی اسٹاف فیلڈ 10ME ہیلی کا پٹر زکی شمولیت کی با قاعدہ تقریب منعقد ہوئی۔ اس تاریخ میں ایک نئے باب کا آغاز ہے۔ یہ جدید ترین ۔Z مارشل سید حافظ عاصم منیر نے کی ۔ یہ دن پاک فوج کی ایوی ایشن کی تاریخ میں انہائی درسگی سے اپنے 10ME ہیلی کا پٹر ، جسے چین نے تیار کیا ہے ، ایک ایساجنگی اثاثہ ہے جو دن رات اور ہر موسم میں انہائی درسگی سے اپنے ابداف کو نشانہ بنانے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ یہ بمیلی کا پٹر زجدید ریڈار ، برقی جنگی نظام ، اور ہدف شکن ہتھیاروں سے لیس ہوانہیں نہ صرف فضائی بلکہ زمینی خطرات کا بھی مؤثر طور پر مقابلہ کرنے کے قابل بناتے ہیں۔

تقریب کے بعد آرمی چیف نے مظفر گڑھ فیلڈ فائرنگ رہنج میں ان ہملی کاپٹرز کی فائر پاور کاعملی مظاہرہ بھی دیجا۔۔۔ TOME نے اپنی برق رفتار پرواز اور فائرنگ صلاحیتوں کا ایسامظاہرہ کیا کہ سید میدانِ جنگ کا ایک منظر بن گیا۔اس موقع پر پاک فوج کے جوانوں نے 'کمبائڈ آر مز ٹیکٹکس' کا بھی شاندار مظاہرہ کیا، جس میں بری اور فضائی قوتوں کے در میان بے مثال ہم آہنگی دکھائی گئی۔ فیلڈ مارشل سیدعاصم منیر نے اس موقع پر جوانوں کے بلند مورال اور پیشہ ورانہ مہارت کو سمراہا۔انہوں نے کہا کہ سے جدید جھیاروں کی شمولیت پاک فوج کوبد لتے ہوئے جنگی ماحول میں بھی فیصلہ کن برتری برقرار رکھنے میں مد ددے گی۔ یہ شمولیت پاک فوج کی ابوی ایشن کی جدیدیت کی جانب ایک اہم سنگ میل ہے ، جونہ صرف ملک کے دفاع کو مضبوط بناتی ہے بلکہ ممکنہ دشمن کے خلاف ایک مؤثر جوابی صلاحیت بھی فراہم کرتی ہے۔

1958ء میں قائم ہونے والی پاک فوج ابوی ایشن کور ، جو کہ پاکستان آرمی کا ایک نہایت اہم اور فعال حصہ ہے ، یہ کور زمینی افواج کو فضائی مد د فراہم کرنے کا بنیادی کر دار اداکرتی ہے۔ اس کا کام صرف دشمن کے ٹھکانوں پر حملہ کرنا ہی نہیں ، بلکہ اس کی سرگرمیوں میں فضائی گمرانی ، جاسوسی ، فوجیوں کی نقل وحمل ، اور رسد پہنچانے جیسے کلیدی آپریشنز بھی شامل ہیں۔اس کورکے پائلٹ اور عملہ انہائی سخت تربیت سے گزرتے ہیں تاکہ وہ ہر طرح کے موسمی حالات اور جنگی صور تحال میں اپنی ذمہ داریاں احسن طریقے سے نبھاسکیں۔اوریہ کور فوجی کارر وائیوں کے دوران زمینی دستوں کو ہروقت فضائی مد د فراہم کرکے میدان جنگ کانقشہ بدل سکتی ہے۔

جنگی ہملی کا پٹر زکے حصول کے متعلق ابرارائلم اور ڈان نیوز کی دور پورٹس قاریئن کی خدمت میں پیش کی جار ہی ہیں جوامیدہے اس حوالے سے معلومات افزا ثابت ہوں گی۔

(ادارهالشريعه)

# جنگی ہیلی کا پٹرزے حصول کاسفر

پاکستان کئی سالوں سے میہ ضرورت محسوس کر رہاتھا کہ پاکستان کے پاس جدید جنگی ہیلی کا پٹر زہونے چاہئیں۔اس کے لیے پاکستان نے سب سے پہلے امریکہ سے رابطہ کیا اور پاکستان نے کوشش کی کہ امریکہ سے جواُن کے AH-1Z Viper جدید جنگی ہیلی کا پٹر زبین ان کو حاصل کیا جا سکے ۔ پاکستان کا امریکہ کے ساتھ ایک معاہدہ بھی طے پاگیا اور یہ ہیلی کا پٹر زبن کر تیار بھی ہوگئے۔امریکہ نے دے دی لیکن 2018ء میں امریکہ اس بات سے پھر گیا اور پاکستان کو یہ ہیلی کا پٹر زدینے سے دستبر دار ہوگیا۔

امریکہ کے بعد پاکستان نے ترکیہ کارٹ کیا اور پاکستان نے یہ کوشش کی کہ جو ترکی کے T129 ATAK ہیلی کا پٹر زہیں ان کو حاصل کر سکے ، لیکن ان ہمیلی کا پٹر زکے جو انجن ہیں وہ امریکہ بنا تا ہے ، امریکہ نے ان انجنز کی ایکسپورٹ پر پابندی لگا دی۔ لہذا پاکستان کے لیے وہ راستہ بھی بند ہو گیا اور پاکستان ترکی کے جو T129 ہمیلی کا پٹر زہیں ، ان کو بھی حاصل کرنے میں ناکام ہوا۔

اس کے بعد پاکستان نے چائنہ کارٹ کیااور پاکستان نے چائنہ سے Z-10ME جو جدید جنگی ہیلی کاپٹر زہیں ان کواب حاصل کیا۔اور اب میہ 30 ہیلی کاپٹر زپاکستان کو ملے ہیں اور پاکستان کے ایئر فورس میں با قاعدہ سے ان کوانڈ کٹ کرلیا گیا ہے۔لیکن ایسانہیں ہے کہ پاکستان نے کوئی کمپر ومائز کیااور پاکستان نے امریکن اور ترکی ہیلی کاپٹر زکے مقابلے میں کوئی ایسا ور ژن ہیلی کاپٹر کا حاصل کیا ہے جوان کے مقابلے میں کم پر فار منس کا ہے۔

پاکستان نے 2015ء میں تین بیلی کا پٹر زچائے کی طرف سے وصول کیے تھے آزمائٹی بنیادوں کے اوپر، ٹرائلز کی بیسز کے اوپر، ٹرائلز کیے اور پاکستان نے ان کو پھر ریجیکٹ کر دیا۔ چائے نے پاکستان کے اس فیڈبیک کو بہت سیریس لیااور بیلی کا پٹر کے اندر پھر پاکستان کی فیڈیک کے مطابق بہت ساری موڈیفیکٹیٹز (تبدیلیاں) کیس اور اسے ایک جدید شکل دی۔ اب یہ جو بیلی کا پٹر پاکستان کے پاس آیا ہے یہ ایک موڈیفاکڈ ہے، کسٹمائزڈ ہے، اور یہ پاکستان کی ضرور توں کے میں مطابق ہے۔ اس میں بہت ساری موڈیفیکٹیشز کی گئی ہیں۔ جیساکہ

- اس میں پہلے کے مقابلے میں ایک زیادہ طاقتور انجن کا استعمال کیا گیا ہے ، اس لیے پاکستان کے میدانی علاقول
   سے لے کرپاکستان کے جو سرد پہاڑی علاقے ہیں وہاں پر ایکولی گڈید پر فارم کر سکتا ہے۔
- اس کے اندر جواس کا ہیٹ سیگ نیچر ہے اس کو کم کرنے کے لیے اس کے اندر موڈ اپنی کیشن کی گئی ہے (تاکہ آسانی سے سینسر زاور میزائلوں کی زدمیں نہ آسکے )۔
  - اس کاجوآر مر(حفاظتی حصار) ہے اس میں تبدیلی کی گئے ہے۔
- اور پھراگریہ بیلی کاپٹر لاک ہوتا ہے (نشانے کی زد میں آجاتا ہے) تواس سے بیچنے کے لیے اس کے پاس جو
   کاؤنٹر میئرز ہیں وہ پہلے کے مقابلے میں بہت زیادہ امپر وو کیے گئے ہیں۔
- اور اس کے علاوہ پاکستان کے پاس الریڈی جو ویپنز کا سٹاک پائل (پہلے سے موجود ہتھیاروں کا ذخیرہ) ہے وہ
   اس کے اندرا نٹیگریٹ کیاجاسکتا ہے،ان ہملی کا پٹرز کے اندر لگایاجاسکتا ہے۔

لہٰذا یہ ایک ایسا ہیلی کا پٹر اب پاکستان کی ضرور توں کے عین مطابق تیار کیا گیا ہے جو پاکستان کے کسی بھی ایڈور سری (دشمن) کامقابلہ کرنے کے لیے بھر پور صلاحیت رکھتا ہے۔

https://www.youtube.com/shorts/kNWxvxbnMCM

### نٹے ہیلی کا پٹر کی پاکستان آر می میں شمولیت

پاک فوج نے "میدانِ جنگ کے مربوط ردِعمل "کو مضبوط بنانے کے لیے Z-10ME اٹیک ہیلی کاپٹر زکواپنے نظام میں شامل کرلیاہے، یہ بات انٹر سروسز پبلک ریلیشنز (آئی ایس پی آر) نے ہفتے کو بتائی۔

روئٹرز کے مطابق چائندگی الوی ایش انڈسٹری کارپوریش نے فروری 2024ء میں سنگالپور ایئر شومیں پہلی بار اپنے -Z 10 اٹیک ہیلی کاپٹر کی نمائش اپنے ملک سے باہر کی تھی۔ روئٹرز نے اس بات کی نشاند ہی بھی کی کہ اس وقت تک اس ماڈل کاواحد معلوم ہیرونی گا بک پاکستان تھا، کیکن ایئر شومیں کوئی فروخت کا اعلان نہیں کیا گیا تھا۔

آئی ایس پی آرنے ایک پریس میلیز میں بنایا کہ چیف آف آرمی اسٹاف (COAS) فیلڈ مارشل عاصم منیر نے شمولیت کی تقریب کی صدارت کی اور بعد میں مظفر گڑھ فیلڈ فائرنگ رینجز میں "فئے شامل کیے گئے Z-10ME بیلی کا پٹرز"کی فائر پاور کامظاہرہ دکیجا۔ آئی ایس پی آرنے حاصل کیے گئے ہیلی کا پٹرزکی تعداد نہیں بنائی۔

فوج کے میڈیاامور کے شعبے نے کہاکہ

"اس طاقتور نظام کی شمولیت آرمی ایوی ایشن کی جدید کاری میں ایک بڑا اقدام ہے جواس کے مربوط میدانِ جنگ کے ردعمل اور ممکنہ دشمنول کے خلاف فیصلہ کن اثرات مرتب کرنے کی صلاحیت

كومضبوط بناتى ہے۔"

2021ء میں ڈیفنس نیوز نے رپورٹ کیا تھا کہ چین نے اپنے تین 10- 7 ہیلی کاپٹر گن شپ پاکستان میں تجربے کے لیے بھیج تھے لیکن وہ حکام کو متاثر کرنے میں ناکام رہے اور واپس کردیے گئے۔ تاہم اسلام آباد میں سابق آسٹریلوی دفاعی اتاثی برائن کلو گلی نے کہا تھا کہ

"امكان ہے كہ پاك فوج چينى Z-10MEاليك بىلى كاپٹر كاجائزہ لے گا۔" . پہر ب

آئی ایس في آرنے مزید کہا:

" بیہ جدید اور ہر موسم میں کام کرنے والا ہیلی کا پٹر دن اور رات میں بھی در تگی کے ساتھ حملے کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔"

"راڈار کے جدید نظام اور جدید ترین الیکٹر انک جنگی نظام سے لیس Z-10ME فوج کی مختلف فضائی اور زمینی خطرات سے نمٹنے کی صلاحیت کونمایاں طور پر بڑھا تا ہے۔"

مظفر گڑھ فائرنگ رینجز میں فوجیوں سے بات چیت کرتے ہوئے چیف آف آر می سٹاف عاصم منیر نے ان کے غیر معمولی حوصلے، پیشہ ورانہ مہارت، اور جنگی صلاحیت کی تعریف کی۔انہوں نے ہتھیاروں کی مربوط تکنیکوں کوسراہا، جو جنگ کی بدلتی ہوئی نوعیت میں فوج کی فیصلہ کن برتری برقرار رکھنے کے پختہ عزم کی عکاسی کرتی ہیں۔

فیلڈ مارشل عاصم منیر نے خصوصاً "ہمہ نوع خطرات" کا مقابلہ کرنے کے لیے قومی اتحاد اور فوج اور عوام کے در میان ہم آہنگی کی اہمیت پر زور دیا۔انہوں نے ملتان چھاؤنی کے دورے کے بعد ایک براہ راست نشست میں ماہرینِ تعلیم اور ساجی ارکان سے بات چیت کرتے ہوئے یہ تبھرے کیے۔

آئی ایس في آركے بیان میں کہا گیا کہ

"انہوں نے مربوط خطرات کا مقابلہ کرنے اور معاشرتی ہم آہنگی کو فروغ دینے کے لیے تومی اتحاد، فوج وعوام کی ہم آہنگی، اور اجتماعی قومی سوچ کی اہمیت پر زور دیا۔"

ر پورٹ میں مزید کہا گیا کہ چھاؤنی میں چیف آف آرمی سٹاف عاصم منیر کو فارمیشن (فوج کے مختلف حصوں کے مشتر کہ گروپ) کی عملی تیار یوں اور رواں تربیتی سرگر میوں کے بارے میں بریفنگ دی گئی۔ انہوں نے ''قومی خود مختاری اور علا قائی سالمیت کے تحفظ کے لیے فوج کے غیر متزلزل عزم''کی توثیق کی۔ آرمی چیف نے تیار یوں کے اعلیٰ معیار پر اطلمبان کا اظہار کیا۔

www.dawn.com/news/1928244



"Assalamu Alaikum wa Rahmatullah wa Barakatuh. (Peace, mercy, and blessings of God be upon you.)

Following the praise of God and salutations (to the Prophet). A magnificent Khatm-e-Nubuwwat (Finality of Prophethood) Conference is being held under the auspices of the Aalmi Majlis Tahaffuz-e-Khatm-e-Nubuwwat (International Council for the Protection of the Finality of Prophethood) the day after tomorrow, Sunday, September 28th, at the Mini Stadium, Sheikhupura Mor, Gujranwala. Senior scholars (Akabir Ulema-e-Kiram) will attend and leaders from various schools of thought and political parties will address the gathering. The religious circles in Gujranwala are busy with preparations for this conference, which is highly commendable.

This issue of the Finality of Prophethood is a matter of our faith, a matter of the unity of our Ummah (global Muslim community), and it is also the greatest issue for the expression of religious sentiments, upon which the Ummah has always remained united. Whenever any problem arises concerning it, all schools of thought unite, becoming one body, to face the situation. They stand guard over the laws of Khatm-e-Nubuwwat, and the cases, laws, and all requirements related to the protection of the Finality of Prophethood. May Allah, the Exalted, accept everyone's efforts.

I often say that other issues remain ongoing, but the issue of the Finality of Prophethood and the protection of the honor (namoos) of the Holy Prophet Muhammad (peace be upon him) — the issue of Namoos-e-Risalat (Honor of Prophethood) — is an expression of our faith-based zeal (Emani Hamiyyat) and an expression of our state that Muslims are alert and aware of every conspiracy. Many conspiracies are being hatched on these fronts, and international lobbies,

secular lobbies, and other lobbies are attempting to influence and change laws and related circumstances.

Therefore, it is our religious, national, and communal duty to strive to make such gatherings as successful as possible. Attend not with the intention of merely listening to a sermon, but with the intention of expressing a referendum—that the Pakistani nation, today as in 1953, 1974, and 1984, is united for the Protection of the Finality of Prophethood and the Protection of the Honor of Prophethood (PBUH), and is ready to confront any conspiracy.

I request all friends in Gujranwala and the Gujranwala Division to participate in the conference as much as possible, mobilize people, and definitely do whatever is within their capacity to ensure the conference's success. May Allah grant us all the ability to do so.

"Allahumma Salli Ala Sayyidina Muhammadin Nabiyyil Ummi Wa Aalih Wa Ashaabih Wa Barik Wa Sallam." (O Allah, send blessings upon our Master Muhammad, the unlettered Prophet, and upon his family and companions, and grant them peace and blessings.)

https://zahidrashdi.org/5725