

ڈاکٹرسید متین احمد شاہ ۔ ڈاکٹر محمد عمار خان ناصر <sub>۔</sub>

مجلس تحرير---

دًاكُمْ محمد زابد صداق مغل \_ مولاناته عالله سعدى \_ دُاكِمْ حافظ محمد رشيد \_ مولاناعبدالغني محمدي \_ مولانافضل الهادي \_ مولاناحافظ خرم شهزاد \_ مولانا محداسامه قاسم \_ بلال خان ناصر \_

معاونين

مولانا حافظ كامران حيدر بمولانا حافظ شيراز نويد بيمولانا حافظ دانيال عمربه حافظ شاہدالرحمٰن مير به

الشريعه اكادمي، مأثمي كالوني، تنكّني والا، گوجرانواليه، پاكستان

www.alsharia.org — editor@alsharia.org

# فرست

| اسلامی نظام اور آج کے دور میں اس کی عملداری                                                        | 5  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| مولانا ابوعمار زابدالراشدي                                                                         |    |
| ار دو تراجم قرآن پرایک نظر:مولاناامانت الله اصلاحیؓ کے افادات کی روشنی میں (۱۲۲)                   | 8  |
| دُّا كَثْرِ محى الدين غازي                                                                         |    |
| "خطباتِ فتحيه: احكام القرآن اور عصرِ حاضر "(1)                                                     | 13 |
| مولانا لُّاكِتُر محمد سُعيد عاطف/ حافظ مياں محمد نعمان                                             |    |
| المل كتاب كى بخشش كامسكه                                                                           | 21 |
| دُاكتُر محمد عمارخان ناصر                                                                          |    |
| سوشل ميڈيائی 'آدابِ "اختلاف اور روايتي مراسلت                                                      | 23 |
| دُّاكثرشهزاد اقبال شَام/دُّاكثرقاري عبدالباسط/مولانا عبدالجبارسلفي                                 |    |
| حدیث میں بیان کی گئی علاماتِ قیامت کی تاریخی واقعات سے ہم آہنگی، بائیبل اور قرآن کی روشنی میں (۲). | 29 |
| دُاكثر محمد سعد سليم                                                                               |    |
| "اسلام اور ارتقا:الغزالی اور جدیدار تقائی نظریات کا جائزه"(۵)                                      | 51 |
| ڈاکٹرشعیب احمد ملک/مترجم: ڈاکٹر ثمینه کوثر                                                         |    |
| شاہ ولی اللّٰہ اُور ان کے صاحبزاد گان (۲)                                                          | 73 |
| مولانا حاجى محمد فياض خان سواتي                                                                    |    |
| حضرت علامه ظهیراحسن شوق نیموی (۴)                                                                  | 93 |
| مولانا طلحه نعمت ندوي                                                                              |    |

| 100 | مسئله ختم نبوت اور مرزائيت                                                |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| د   | شيخ التفسير حضرت مولانا احمد على لابهوريِّ / انتخاب: مولانا حافظ خرم شهزا |
| 103 | بیوه خواتین اور معاشرتی ذمه داریال                                        |
|     | مولانا محمد طارق نعمان گژنگی                                              |
| 107 | پاکستان شریعت کونسل اور الشریعه اکادمی کے اجتماعات                        |
|     | مولانا حافظ امجد محمود معاویه / مولانا محمداسامه قاسم                     |

110. .Britain's Long-Standing Role in Palestine's Transformation into Israel Abu-Ammar Zahid-ur-Rashdi



(یوٹیوب چینل Usmania Media Official پرنشرہونے والی ایک نشست کی گفتگو)

بعدالحمدوالصلاق - آج کی بھاری گفتگو کاعنوان ہے "اسلامی نظام کی اہمیت اور ضرورت" ۔ پہلی بات توہیہ کہ اسلامی نظام کیا ہے ؟ اللّٰہ رب العزت نے جب نسلِ انسانی کواس زمین پر آباد کرنے کا آغاز کیااور حضرت آوم اور حضرت حواملیہا السلام کو زمین پر اتارا تواس وقت ایک بات فرمائی تھی کہ "اهبطوا منھا جمیعا فاما یا تینک منی هدی فمن تبع هدای فلا خوف علیهم و لاهم یحزنون" (البقرة ۳۸) کھی عرصہ تم نے اور تمہاری اولاد نے اس زمین پر رہنا ہے، مدای فلا خوف علیهم و لاهم یحزنون" (البقرة ۳۸) کھی عرصہ تم نے اور تمہاری اولاد نے اس زمین پر رہنا ہے، مدایات میری طرف سے آئیں گی، جس نے ان ہدایات کی بیروی کی وہ خوف اور غم سے نجات پائیں گے اور کا میاب ہوکر واپس آئیں گے ۔ تو اسلامی نظام وہی ہے جو اللّٰہ رب العزت نے پہلے دن آدم اور حواملیہا السلام سے کہا تھا کہ "اما یا تینکے منی هدی" ہدایت میری طرف سے آئے گی، اس کی بیروی لازمی ہے۔

اللہ رب العزت نے انسان کو پیداکیا، زمین پر بسایااور اللہ ہی وسائل مہیاکر رہاہے۔ جیساکہ جہلے دن اللہ تعالی نے بیہ بات بھی فرمادی تھی کہ "ولصم فی الارض مستقر ومتاع الی حین" قیامت تک کا وقت متعین ہے جب تک زمین میں رہنے کی جگہ بھی ہوگی اور اسباب بھی ہول گے۔ لین آج کی اصطلاح میں روٹی، کپڑااور مکان ملیں گے۔ توجب اللہ کی زمین پر اللہ کی دی ہوئی زندگی اور اسباب کے ساتھ رہناہے توہدایات بھی اللہ کی طرف سے ہول گی۔ ہدایات کا بیہ سلسلہ حضرت آدم علیہ السلام سے شروع ہوا اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر آگر مکمل ہوا۔ در میان میں ہزاروں رسول اور پینمبر علیہم الصلوات والتسلیمات آئے۔ اور جوہدایات قرآن کریم اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرتِ طیب کی صورت میں مکمل ہوئیں ، اس کا نام اسلامی نظام ہے ، جونی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عملاً قائم کرے دکھایا۔

حضورً جب ہجرت کرکے مدینہ منورہ تشریف لائے تو وہاں کے لوگوں سے مل کربا قاعدہ ایک ریاست قائم کی، اس میں مسلمان بھی تھے، یہودی بھی تھے، اور لوگ بھی تھے۔ میثاقِ مدینہ ہوا تھا۔ آپ نے یثرب کو مدینہ میں تبریل کرکے اسلامی ریاست قائم کی جواس وقت تو ایک سمندری پٹی میں تھی، جبے بچےرہ کہتے ہیں، لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال تک دس سال کے عرصہ میں یہ ریاست بورے جزیرۃ العرب کو گھیرے میں لے چکی تھی۔ حضرت ابو بکر صدایق رضی اللہ تعالی عنہ جب بطور خلیفۃ الرسول منتخب ہوئے تو بورے جزیرۃ العرب کا انہوں نے انتظام سنجالا تھا۔ پھر خلفاء راشدین رضوان اللہ علیہ م اجمعین اور ان کے بعد خلفاء نے اسے با قاعدہ نظام کی شکل دی جوصدیوں تک دنیا پر حکمرانی کرتا رہا۔ چہانچہ وہ نظام جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن و سنت کی شکل میں دیا، جو خلافت ِ راشدہ ہ دور میں اور بعد کے ادوار میں عملاً نافذر ہا، وہ اسلامی نظام ہے۔

آئ بھی دنیاکواس نظام کی ضرورت ہے۔ ظاہر ہات ہے کہ کسی بھی مشین کواس کے بنانے والے کی ہدایات کے مطابق حلایا جائے تووہ بھی کام کرتی ہے، اگر چلانے والا اپنی مرضی کرے گا توگر بڑکرے گا۔ سادہ سی بات ہے کہ آئ بھی کوئی بڑی صنعت نئی مشین ایجاد کرتی ہے تو مشین کے ساتھ اس کا تعارف بھی ہوتا ہے اور استعال کا طریقہ کار بھی ہوتا ہے۔ انسان بھی ایک مشین ہے اور انسانوں سے مرتب ہونے والا ساج بھی۔ انسانی چڑے کے اندر کا نات کی پیچیدہ ترین مشینری ہے۔ انسان اور انسانی ساج تب سے تائے دے گا جب اسے اللہ اور اس کے رسول کے احکام کے مطابق اور مشینری ہے۔ انسان اور انسانی میں چلایا جائے گا۔

مگر گزشتہ دوتین سوہرس سے دنیاایک خودساختہ فلسفہ کے تحت زندگی بسر کررہی ہے، جوانقلابِ فرانس سے شروع ہوا تھا، کہ سوسائٹی اپنانفع ونقصان سمجھتی ہے، وہ اپنے فیصلے خود کرے گی، اپنا قانون خود بنائے گی، اور اسے باہر سے کسی ڈکٹیش یا ہدایت کی ضرورت نہیں ہے۔ لیکن اب وقت آگیا ہے کہ واپس اس طرف جایا جائے کہ انسانی سماج کو انسانی تصورات و خواہشات کے دائرے سے فکال کربنانے والے خدااور اس کے رسول کی ہدایات کے مطابق منظم کیا جائے۔

افغانستان میں جو تبدیلیاں آئی ہیں کہ افغان قوم نے اپنے فیصلے خود کرنے کا اختیار حاصل کیا ہے، میں اسے اس پہلو سے دکھتا ہوں کہ یہ آسمانی تعلیمات "اما یا تبدیک منی ہدی" کی طرف واپس جانے کاٹر ننگ پوائنٹ ہے۔ ورنہ گزشتہ دوڈھائی سوسال ہم نے جس غلامی میں گزارے ہیں، پہلے وہ صریح غلامی تھی اور اب ریموٹ کنٹرول غلامی ہے۔ مسلم ممالک کو آپ دیکھے لیں کہ ان کی غلامی پر آزادی کا ایک پر دہ چڑھا ہوا ہے۔ مسلمان حکمران بظاہر آزاد اور خود مختار کہلاتے ہیں لیکن ہمارے ہاتھ میں نہیں ہیں۔ ہماری دستور و قانون سازی اور پالیسی سازی عالم اسلام میں کہیں بھی ہمارے ہاتھ میں نہیں ہے، ہم پر بین الاقوامی ادارے اور معاہدات مسلط ہیں، اور ہم پر عالمی استعار مسلط ہیں ہور ہم پر عالمی استعار مسلط ہے مہیں جولائی ۲۰۲۵ء

جواپنی مرضی کے فیصلے کروارہاہے۔ اللہ تعالیٰ نے یہ موقع بڑی طویل جدوجہداور بڑی قربانیوں کے بعد دیاہے اور افغان قوم تو بیچاری ذرح ہوگئ ہے۔ اس مقام تک پہنچنے کے لیے کہ وہ دنیاسے یہ کہہ سکیس کہ ہمارے کاموں میں مداخلت نہ کرو، ہمیں اپناکام کرنے دو، ہمارااپنا ایک فلسفہ ہے، ہمارے پاس اپنا ایک نظام ہے، ہماری ایک تہذیب ہے، ہمیں دنیا کو چلاکر دکھانے تودو۔

میراائیان ہے کہ قرآن وسنت کے احکام و تعلیمات کو خلافت ِراشدہ کی روشنی میں دنیا کے کسی خطے کے اندر دس سال آزادی کے ساتھ کسی ہیر ونی مداخلت کے بغیر عملداری کاموقع مل جائے توان شاءاللہ العزیز دنیادیکھے گی کہ آسانی تعلیمات کی برکات کیا ہیں اور اسلامی نظام کے ثمرات کیا ہیں۔ جبکہ اسی بات سے دنیا کے بہت سے حلقے ڈر رہے ہیں کہ اگر آسانی تعلیمات کو اپنی عملداری کے لیے کسی خطہ میں دس پندرہ سال آزادانہ موقع مل گیا تواس کے نتائج پوری دنیا کے لیے نمونہ ہوں گے۔ میں اس لحاظ سے افغانستان کی صور تحال پر خوش محسوس کر رہا ہوں کہ جمیں ایک موقع مل رہا ہے کہ جمارا ایک طبقہ اور خطہ یہ کہنے کی بوزیشن میں ہے کہ ہم ایخ فیصلے خود کریں گے ، آپ صرف دیکھتے رہیں کہ ہم کیا کرتے ہیں ، اگر نتائج ایکھے ہوئے توآب بھی قبول کرلیا۔

بہرحال انسانی ساج پر اللہ اور اس کے رسول کے احکام و قوانین کے نفاذ کا نام اسلامی نظام ہے۔ اور یہ نفاذ پورے خلوص اور آزادی کے ساتھ ہو جیسے خلفاء راشدین رضوان اللہ علیم اجمعین نے کیاتھا، اور اس کے بعد بھی اس کاشلسل رہا ہے، آج اس تسلسل کو دوبارہ تاریخ کے ساتھ جوڑنے کی ضرورت ہے۔ اللہ رب العزت ہمیں یہ قوت اور اسباب دیں کہ ہم خلافتِ اسلامیہ اور اسلامی نظام کی صورت میں خداکی زمین پر خداکے نظام کا منظر ایک دفعہ پھر پیش کر سکیں اور اسکا کے شمرات اپنی آنکھوں سے دیکھ سکیں (آمین)۔



## (598) غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ كَاتْرِجِمه

درج ذیل آیت میں غیر کا تعلق صراط (راست) سے ہے یا الَّذِینَ أَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ (وہ لوگ جن پر اللہ کا انعام ہوا) سے ؟ اس سلسلے میں ہمیں عربی تفاسیر میں دونوں موقف ملتے ہیں۔ قابل غور بات ہے کہ صراط حالت نصب میں ہے، الَّذِینَ أَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ حالت جرمیں ہے اور غیر بھی حالت جرمیں ہے۔ اس لیے اقرب توجید ہیہ کہ غیر کو صراط کی صفت بنانا چا ہیے۔ جن لوگوں نے غیر کو صراط کی صفت بنایا ہے اخیس اس کی پر تکلف توجید کرنی پڑتی ہے۔ اس کے باوجود اردو تراجم میں زیادہ لوگوں نے غیر کو صراط کی صفت بنایا ہے اخیس اس کی پر تکلف توجید کرنی پڑتی ہے۔ اس کے باوجود اردو تراجم میں زیادہ لوگوں نے غیر کو صراط کی صفت مان کر ترجمہ کیا ہے۔ درج ذیل ترجمے ملاحظہ ہوں:

صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ\_(الفاتح:7)

"راستدان كاجن پرتونے احسان كيا، ندان كاجن پرغضب موااور ند بہكے موؤل كا"\_(احمد رضاخان)

"ان لوگوں کے رہتے جن پر تواپنافضل وکرم کر تار ہانہ ان کے جن پر غصے ہو تار ہااور نہ گمراہوں کے "۔ (فتح محمد حالندھری)

"ان لوگول کی راہ جن پر تونے انعام کیاان کی نہیں جن پر غضب کیا گیااور نہ گمراہوں کی "۔ (محمد جوناگڑھی، وضاحتی قوسین حذف کرکے )

''ان لوگوں کا جن پر آپ نے انعام فرمایا ہے ، نہ رستہ ان لوگوں کا جن پر آپ کا غضب کیا گیا اور نہ ان لوگوں کا جو راستہ سے گم ہوئے''۔ (انشرف علی تھانوی) "ان لوگوں کاراستہ جن پر تونے انعام فرمایا، ان کانہیں جو تیرے غضب کا نشانہ بنے نہ ہی ان کا جوراہ راست سے بھٹک گئے"۔(صدرالدین اصلاحی)

درج بالاتر جمول میں غیر کو صراط کی صفت مان کر ترجمہ کیا گیا ہے۔ البتہ درج ذیل ترجے غیر کو الَّذِینَ أَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ کی صفت بناکر ترجمہ کرتے ہیں:

''ان لوگول کی جن پر تونے فضل کیانہ جن پر غصہ ہوااور نہ بہکنے والے''۔ (شاہ عبدالقادر )

"اُن لوگوں کاراستہ جن پر تونے انعام فرمایا، جو معتوب نہیں ہوئے، جو بھٹلے ہوئے نہیں ہیں"۔ (سید مودودی)

(599) وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ كَالرَّجِمه

وَمِمَّا رَزَقْنَابُمْ يُنْفِقُونَ ـ (البَقرة: 3)

''اور اس رزق میں سے جو ہم نے انہیں بخشاہے ، ایک حصہ (ہماری راہ میں ) خرچ کرتے ہیں''۔ (صدرالدین اصلاحی)

اس ترجے میں"ایک حصہ"مناسب تعبیر نہیں ہے۔

درج ذیل ترجمہ مناسب ہے:

"اور ہمارے دیے ہوئے (مال) میں سے خرج کرتے ہیں"۔ (حُمد جوناگرهمی)

(600) وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ كَاتَرْجِمہ

درج ذیل آیت میں "هم"کی معنویت کوکسے ظاہر کیاجائے؟

درج ذیل ترجموں میں ''بھی'' کااضافہ کیا گیاہے۔

وَبِالْآخِرَةِ بُمْ يُوقِنُونَ ـ (البقرة:4)

"اور (پھرید کہ) آخرت پر بھی گہرایقین رکھتے ہیں "۔ (صدرالدین اصلاحی )

"اوروه آخرت پر بھی یقین رکھتے ہیں"۔(محمد جوناگڑھی)

"اور آخرت پر بھی لقین رکھتے ہیں"۔(ذیثان جوادی)

مولانا محدامانت الله اصلاحي كادرج ذيل ترجمه تجويز كرتے ہيں:

"اور آخرت پروہی گہرایقین رکھتے ہیں"۔

گویا هم کی وجہ<u>ے ' وہی</u> نکامعنی پیداہو گیا۔

(601) اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَى كَاتْرْجِمه

ماہنامہ الشریعہ ۸ جولائی ۲۰۲۵ء

أُولَئِك الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَى \_ (البقرة: 16)
"يدوه لوگ بين جنهون نه بدايت دے كرمَّرائى خريدى ہے" \_ (صدرالدين اصلاحی)

"یہی وہ لوگ ہیں جنہوں نے ہدایت کودے کر گمراہی خرید لی ہے"۔ ( ذیثان جوادی )

درج بالادو نوں ترجے درست نہیں ہیں کیوں کہ ہدایت کسی کو دے کراس سے گم راہی نہیں لی گئی۔

" به وه لوگ بین جنهول نے ہدایت کے بدلے گمراہی خریدلی ہے"۔ (سید مودودی)

"بہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے گمراہی کوہدایت کے بدلے میں خرید لیا"۔ (محمد جوناگرهی)

درج بالا دونوں ترجے درست ہوسکتے ہیں اس معنی میں نہیں کہ دونوں چیزوں کا تبادلہ ہوابلکہ اس معنی میں کہ انھیں ہدایت لینی جا ہیے تھی لیکن انھوں نے ہدایت نہ لے کرگم راہی لے لی۔

درج ذیل ترجمہ مناسب ہے:

" یه وه لوگ بین جنهول نے ہدایت جیمور کر گراہی خریدی"۔ (فتح محمہ جالندھری)

#### (602) ہُدًى كاترجمہ

فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي بُدِّي (البقرة:38)

" پھر وہاں جومیری طرف سے کوئی ہدایت نامہ تمہارے پاس پہنچے "۔ (صدرالدین اصلاحی )

اس ترجے میں هدی کا ترجمہ ہدایت نامہ کیا گیا ہے۔لیکن هدی عام ہے،اس میں ہر طرح کی ہدایت شامل ہے۔ اس بات کاامکان ہے کہ قدیم ترین زمانے میں رسولوں کے ساتھ زبانی ہدایت آتی رہی ہوکتاب کی صورت میں نہیں ہو۔ ہدایت نامہ کہنے سے بات محدود ہوجاتی ہے۔

"پھر جو میری طرف سے کوئی ہدایت تمہارے پاس بیننچ"۔(سید مودودی،"کوئی"کی ضرورت نہیں ہے۔) "جب بھی تمہارے پاس میری ہدایت بیننچ"۔(محمد جوناگڑھی،"میری ہدایت "نہیں بلکہ"میری طرف سے ہدایت" عپاہیے۔)

"جب تمهارے پاس میری طرف سے ہدایت پہنچے" ۔ (فتح محمہ جالند هری)

(603) وَلَا تَسْقِى الْحَرْثَ كَاتْرْجِمه

درج ذیل جملے میں الحرث یعنی کھنی کاذکرہے۔ بعض ترجموں میں یہ نظر انداز ہو گیاہے۔

ماہنامہالشریعہ ۔۔۔۔ 9 ۔۔۔۔ جولائی ۲۵۰۲ء

وَلَا تَسْقِی الْحَرْثَ (البقرة: 71) "نه پانی محینی ہے"۔(سید مودودی) "نه پانی محینی ہو"۔(صدرالدین اصلاحی) درج ذیل ترجموں میں الحرث کا ترجمہ کیا گیاہے: "اور نہ محیق کو پانی دیتا ہو"۔ (فتح محمہ جالند هری) "اور محیتوں کو پانی پلانے والی نہیں"۔(محمد جونا گڑھی)

#### (604) وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ كَاتْرْجِمهِ

درج ذیل جملے میں وَأَذْتُمْ قَشْهَدُونَ اقرار کے وقت کابیان نہیں ہے بلکہ موجودہ حال کابیان ہے۔ لیعنی یہ نہیں کہا جارہا ہے کہ اقرار کرتے وقت تم گواہ بنے تھے۔ بلکہ یہ کہا جارہا ہے کہ آج تم خود اس کے شاہد و گواہ ہو کہ تم نے بیہ اقرار کیا تھا۔

ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ ـ (البقرة:84)

''اورتم نے خود شاہد بنتے ہوئے اس کا قرار بھی کر لیاتھا''۔(صدرالدین اصلاحی)

"تم نے اقرار کیااور تم اس کے شاہد ہے"۔ (محد جوناگڑھی)

درج ذیل ترجمه مناسب ہے:

دمتم نے اس کا اقرار کیا تھا، تم خوداس پر گواہ ہو"۔ (سیدمودودی)

### (605) فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي كَاتْرْجِمه

أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي (البَقرة:186)

«مین اُس کی بِکار سنتااور جواب دیتا ہوں لہٰز اانہیں چاہیے کہ میری دعوت پر لبیک کہیں "۔ (سید مودودی)

فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي كررج ذيل ترجح توجه طلب إين:

"لیس انھیں چاہیے کہ میری پکار کابھی جواب دیں"۔(صدرالدین اصلاحی)

یہاں جملے میں ''بھی'' کامحل درست نہیں ہے۔ درست محل کے لحاظ سے جملہ حسب ذیل ہونا چاہیے: ''دلیہ بخصر میں تھے کے در بر برادہ میں بر'' در سال میں ان جس

" پس انھیں چا ہیے بھی کہ میری پکار کا جواب دیں"۔(صدرالدین اصلاحی)

"لهذامجھ سے طلب قبولیت کریں"۔(ذیشان جوادی)

اگرچہ استجاب باب استفعال سے ہے، لیکن استجاب میں طلب نہیں بلکہ مبالغہ ہے۔ استجاب أجاب كے معنی میں ہے۔ اس ليے درج بالاترجمہ موزوں نہیں ہے۔

(606) الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ كاترجمه

درج ذیل قرآنی عبارت کے ترجمے دیکھنے سے معلوم ہو تاہے کہ ان سے مفہوم واضح ہوکر سامنے نہیں آتا ہے۔

الشَّهْرُ الْحُرَامُ بِالشَّهْرِ الْحُرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ ـ (البقرة:194)

"(ایک)حرمت والامهینه (دوسرے)حرمت والے مہینے کے برابرہے۔(اوراصل بیہہے کہ)حرمتوں میں برابری کابدلہہے "۔(صدرالدین اصلاحی)

"ماہ حرام کا بدلہ ماہ حرام ہی ہے اور تمام حرمتوں کا لحاظ برابری کے ساتھ ہوگا"۔ (سیدمودودی)

"ماه حرام کے بدلے ماہ حرام اور ادب کے بدلے ادب ہے"۔ (احمد رضاخان)

"ادب کامہینہ ادب کے مہینے کے مقابل ہے اور ادب کی چیزیں ایک دوسرے کابدلہ ہیں"۔ (فتح محمد جالند هری)

''شہر حرام کاجواب شہر حرام ہے اور حرمات کا بھی قصاص ہے''۔ (ذیثان جوادی)

"حرمت والے مہینے حرمت والے مہینوں کے بدلے ہیں اور حرمتیں ادلے بدلے کی ہیں"۔ (څرجوناگرهی) مولانامحد امانت الله اصلاحی حسب ذیل ترجمہ تجویز کرتے ہیں:

"حرمت والے مہینے کی حیثیت حرمت والے مہینے ہی کی ہے اور حرمتوں میں برابری کامعاملہ ہے"۔

#### (607) النَّسْلَ كاترجمه

درج ذیل آیت میں الحرث کے ساتھ المنسل آیا ہے۔ اس لیے اس کا امکان توہے کہ یہاں نسل سے مویشیوں کی نسل مراد ہولیکن سیاق کے لحاظ سے انسانی نسل مراد ہویہ بعید لگتا ہے۔ اگر لفظ کا خیال کیا جائے توانسان اور مویشی وغیرہ بھی جان دار مرادلیں، ورنہ پھر سیاق کے لحاظ سے مویثی مرادلیں۔ ترجے ملاحظہ ہوں:

وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكُ الْخُرْثَ وَالنَّسْلَ ـ (البقرة: 205)

" جب اُسے اقتدار حاصل ہوجا تا ہے، توزمین میں اُس کی ساری دوڑ دھوپ اس لیے ہوتی ہے کہ فساد پھیلائے، مرکز میں میں اُس میں میں میں میں در

کھیتوں کوغارت کرے اورنسل انسانی کو تباہ کرے''۔ (سید مودو دی) ننب پر سے سے ع

'کھیتوں اور انسانی نسلوں کو تباہ کرینے میں سرگرم عمل رہتاہے''۔(صدرالدین اصلاحی)

"اور کھیتی اور جانیں تباہ کرے"۔(احمد رضاخان)

"اور کھیتی اور مویثی کو برباد کرنے کی کوشش کرتاہے"۔(احماعلی)

"اور کھیتی اورنسل کی بربادی کی کوشش میں لگار ہتاہے"۔( محمد جوناگڑھی )

ماہنامہالشریعہ —— ۱۱ — جولائی ۲۰۲۵ء



خطیب جامعه فتحیه لا بور مولانا ڈاکئر محمد سعید عاطف صاحب کے مندرجه پیغام اور شکریه کے ساتھ اس نئے سلسله کا آغاز کیا جا رہا ہے: "جامعه فتحیه میں حضرت مولانا زاہد الراشدی نے احکام القرآن کے تناظر میں وقیع علمی خطبات ارشاد فرمائے۔ یه "خطباتِ فتحیه" کے عنوان سے تخریج و تعلیق اور تحقیق کے ساتھ اعلیٰ معیار پر دارالمؤلفین کی طرف سے شائع ہو گئے ہیں۔ آپ کی علم پروری سے امید ہے که مجلّه الشریعه کے ہر شمارے میں اس علمی ارمغان کے ایک خطبے کو نذرِ قارئین فرمائیں گے۔ خیراندیش"

# عرضٍ مرتب

#### ازمولانا ڈاکٹر محر سعید عاطف

اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب خاتم النبین عَلیَّ اللَّهِ کِی جس کا مفہوم یہ طفہراکہ ختم نبوت کے طفیل اب می قیامت کک انسانیت کو در پیش مسائل کا حل قرآن و سنت کی روشیٰ میں ہی پیش کیا جائے گا۔ ہماری چودہ صدیوں سے زائد کی شاندار علمی تراث اس کی آئینہ دار ہے کہ اپنے وقت کے شہ دماغوں نے کتاب و سنت پر غور و فکر کر کے تہذیب انسانی کو شاندار اُصول دیے۔ ان ائمہ محدثین و فقہاء کے اُصولِ استنباط اور فکر و نظر کے عمق اور و سعت سے قانونی اور تہذیبی و نیامت تک مستفید ہوتی رہے گی۔

احکام القرآن اپنی بنیادی حیثیت سے نزول کے وقت سے وہی ہیں لیکن عصری تغیرات و تدنی ارتفاکے سبب ان کی تفییر اور توضیح میں برابروسعت آتی رہی ہے۔قرآن مجید کے حِکم وبصائر سے استنباط کی بدولت اس کے متعدّ دمعاون علوم وجود میں آئے،جن سے فہم قرآنی میں وسعت پذیری کاعمل جاری رہا۔ دورِ خلفائے راشدینؓ میں ان احکامات کو قرآن و

سنت کی بنیادوں پر ہمہ پہلووسعت ملی۔ یہ وسعت اصلاً مقاصدِ نبوت کی بھیل ہی کی ایک صورت تھی۔ بالخصوص اس معاملہ میں فراستِ فاروقیؓ نے صحابہ کرامؓ کے اجماعی فہم سے فائدہ اُٹھاکر قوانین کی تشکیل اور توسیع کاممل تیز تر فرمادیا۔

تمام قوانین اسلامیہ پربرتری و حکمرانی کتاب اللہ کی تھی اس لیے احکام القرآن بھی تمدنی و ساجی ضرور توں سے لے کر قانونی و سیاسی ضرور توں تک کی بخوبی بھیل کرتے رہے اور ان احکام کی توضیح میں نوبہ نو توسیع بھی ہوتی رہی۔ اور یہ احکام القرآن کی و سعت پذیری تھی جس کے سبب علاء و مفکرین اپنے اپنے عہد میں اٹھائے گئے علمی، تہذیبی، قانونی سوالات کے جوابات و سے ترہے۔ علم و فقاہتِ قرآنی کا بیہ قافلہ فقہاء و محدثین اور مفکرین کی سیادت میں صدیوں تک اپنی عقل و دانش سے دینی علوم کی آبیاری کر تار ہا۔ احکام القرآن میں بالخصوص قرآن مجید کے قانونی پہلوؤں سے بیسیوں نئی جہات دریافت ہوئیں۔ اُصولِ فقہ (Islamic Principle of Jurisprudence) کا شاندار علم بھی اصلاً احکام القرآن ہی

برصغیر پاک وہندمیں امام شاہ ولی اللہ دہلوی (وفات: 1762ء) نے اپنے علوم کی بنیاداحکام القرآن کوہی بنایا۔ آپ کی گراں قدر خدمات وعلمی فقوعات کا ہدف بھی احکام القرآن کی توسیع اور اس کا اطلاق رہا ہے۔ "فتح الرحمٰن " اور "الفوز الکبیر" سے لے کر" ججۃ اللہ البالغہ " اور آپ کی دیگر تصانیف کا اگر استحصاء کیا جائے توان کا حاصل بھی قرآنی حکمت و بسیرت کا شیوع اور اس پروارداشکالات کا ازالہ ہے ؛ اور قرآن کے سیاس، معاشی وجملہ احکام اور نظام کاغلبہ ہی ان کی فکر کا حاصل و خلاصہ ہے۔

اللِ علم میں صدیوں سے بیر دوایت رہی ہے کہ وہ دیگر اہلِ علم سے اخذ واستفادہ کرتے رہے ہیں اور ایک دوسرے کے متعلق علمی رائے بھی دیتے چلے آئے ہیں۔ امام ابو حنیفہ اور امام مالک کی باہمی معاصرت نے ان کے باہمی اعترافِ علم اور حسنِ تعلق میں کوئی فرق نہیں آنے دیا۔ اسلاف کے ہاں بیر دوایت علمی تصانیف و تالیفات میں بکثرت نظر آئے گی۔ بالخصوص ہمارے فقہاء نے جس طرح دلیل و بر ہان کی بنیاد پر دیگر ائمہ واعیانِ دین سے علمی اختلاف کیا، تو وہیں دوسرے فقہاء کی مضبوط و محکم دلیل کے سامنے اپنے مؤقف سے رجوع بھی کیا؛ اور علمی رجوع کے اس عمل نے باہمی محبت واحترام میں کوئی فرق نہیں آنے دیا۔

عصری تغیرات اور تمدنی ارتفاکی بدولت گذشتہ صدی میں بیر جمان "خطبات "کی صورت میں بدل گیا۔ اب اہلِ علم دیگر علاقوں و ممالک کے اہلِ دانش و اصحابِ تفقہ سے خطبات اور مکا لمے کی صورت میں استفادہ کرتے ہیں۔ مولانا سید سلیمان ندوی کے خطباتِ مدراس، جو 1925ء میں دیے گئے ، یہ فہم اسلام و تفہیم سیرت کے لیے بہت مفید ہیں، اور شاعر مشرق علامہ محمد اقبال کے خطباتِ اقبال in The Reconstruction of Religious Thought in شاعرِ مشرق علامہ محمد اقبال کے خطباتِ اقبال man عنوان سے 1928ء کے اواخر اور 1929ء کی ابتدا میں دیے گئے جو 1930ء میں شائع ہوئے۔

ماضی قریب میں اس کی ایک نمایاں مثال ڈاکٹر محمد حمید اللہ کے "خطباتِ بہادلپور" ہیں (جو 1980ء میں دیے گئے)۔ آپ کے بیدگراں قدر خطبات اہلِ پاکستان کے لیے ار مغانِ علمی کی حیثیت رکھتے ہیں، اس کے بعد ڈاکٹر محمود احمد غازی کے سلسلہ محاضرات کو نمایاں حیثیت حاصل ہے۔ پھر اس سلسلہ خطبات کی روایت میں مختلف شخصیات نے اپنی علمی استعداد کے مطابق اضافہ کیااور یہ مبارک علمی سفر ہنوز جاری ہے۔

سربرآوردہ اور اعلیٰ فکری صلاحیتوں کے حامل اجل علاء نے احکام القرآن کو اپنی تگ و تاز کامرکز بنایا۔ ہمارے عہد میں یہ امتیاز ایک نمایاں علمی شخصیت مولانا زاہد الراشدی صاحب کو حاصل ہے۔ علوم ولی اللّہی سے ان کی نسبت شعوری و خاندانی ہے اور ان علوم سے اشتغال واستدلال ان کا خاص ذوق ہے۔ اپنے عم محترم مولانا عبد الحمید سواتی سے ولی اللّہی انداز کی تفہیم اور ذوق آپ کو منتقل ہوا۔ بالخصوص مولانا سواتی کی ولی اللّہی انداز کی تفہیم اور ذوق آپ کو منتقل ہوا۔ بالخصوص مولانا سواتی کی ولی اللّہی انداز کی تفہیم اور ذوق آپ کو منتقل ہوا۔ بالخصوص مولانا سواتی کی ولی اللّہی انداز کی تفہیم اور ذوق آپ کو منتقل ہوا۔ بالخصوص مولانا سوتباط واستشہاد مولانا زاہد الراشدی صاحب کے حصد میں آیا؛ اور اپنے والد گرامی مولانا محمد میں سورت ہی منز اور کے سرخ میں منز میں نبیاد کی تفکیل میں بنیادی کر دار ادا کیا۔ نصف صدی سے سیاسی تحریوں میں آپ کی علمی شرکت کے سبب سیاسی فراست اور عصریات کی نباضی کا ملکہ بھی آپ کے افکار میں نمایاں نظر آتا ہے۔ مولانا زاہد الراشدی صاحب کو ایک طرف دینی علوم میں رسوخ فی اتعلم حاصل ہے تو دسری جانب عصری و عالمی حالات کی نزاکوں کا بھر پور ادراک ہے۔ ان پہلوؤں کے سبب آپ میں جامعیت کا ایک مزارج تفکیل پاگیا ہے۔ اعتدال و توازن کے ساتھ ساتھ فراست و حکمت بھی قسامِ ازل نے آپ کو ودیعت فرمائی ہے۔ بسیرت اور حکمت کو علمی جرات و شاکتی ہے۔ یش کر ناآپ کا اختصاصی پہلو ہے جو آخیس عصر رواں میں منفر دو ممتاز بنا تا بصیرت اور حکمت کو علمی جرات و شاکتی ہے۔

آپ احکام القرآن کو آج کے عالمی (Global) تناظر میں غلبہ دین اور اجتماعیت کے اسلوب میں پیش کرتے ہیں۔
احکام القرآن کے ذریعے اسلام کاعقلی اور تہذیبی غلبہ آپ کا مقصد ہے۔ مغربی فکر کی تفہیم اور اس کے مطالعہ ومشاہدہ کی
بدولت آپ اہلِ مغرب کے علمی، فکری اور سیاسی مزاج سے آشناہیں۔ آپ جب احکام القرآن کی عصری توضیح کرتے ہیں تو
ہمیں اس میں دینی روایت سے گہر اتعلق اور عصری معنویت کی وسعت برابر دکھائی دیتی ہیں۔ آپ اسلام واہلِ اسلام کا
مقدمہ اہلِ مغرب کے سامنے بڑی متانت، سنجیدگی فکر اور اخلاص کے ساتھ رکھتے ہیں۔ اہلِ مغرب کی کوئی خوبی نظر
آئے تو اس کا برطلا اعتراف واظہار کرتے ہیں۔ فکرِ مغرب کی حاملین شخصیات کا احترام کے ساتھ حوالہ دیتے ہیں۔ کمال
عکمت سے ان مغربی شخصیات کے طرز فکر پر کہیں نفذ کرتے اور کہیں ان کے اعترافات سے نتائج اخذ کرکے عصری تناظر
میں قرآنی احکام کی برتری ثابت کرتے ہیں۔

آج کی بین الاقوامی دنیامیں جس طرح ''عالمی معاہدات کی حکومت'' ہے ،ان معاہدات کی حساسیت اور احکام القرآن کے ساتھ ان کا جہاں جہاں ککراؤ ہے ، آپ اس کی نشاندہی کرتے ہیں۔ آپ نے دینی وعلمی حلقوں کوان بین الاقوامی معاہدات کے خطرناک مضمرات سے آگاہ و خبر دار کیا ہے۔ آپ کے بیانات میں دانش و حکمت کے ساتھ ساتھ ایک تدریجی ترتیب ہوتی ہے۔ ہربات کو مرحلہ بہ مرحلہ تسہیل کے ساتھ اپنے مخصوص لفظ "دائروں" میں بیان کرتے ہیں۔ دنی روایت کے ساتھ اً ہراعلمی وعملی تعلق اور جدید مغربی فکرسے جس درجہ آپ کی آشائی ہے اس درجے کی اونچی شخصیات اب کم نظر آتی ہیں۔ زندگی میں سادگی اور فکر میں گہرائی و توازن آپ کا طرح امتیاز ہے۔ اللہ تعالی ہمیں تا دیران کے علمی استفاطے مستفد فرمائے۔

#### خطبات كالمختضرجائزه

احکام القرآن کے عنوان سے موسوم یہ خطبات برصغیر کے قدیم علمی مرکز جامعہ فتحیہ (قائم شدہ: 1875ء) اچھرہ لاہور میں دیے گئے ہیں۔ جامعہ میں دیے گئے یہ خطبات ایک طرف سادہ انداز بیان کے حامل ہیں تو دوسری جانب حکمت و دانش کے ساتھ ساتھ عالمانہ تجزیے پر بھی شتمل ہیں۔ ان خطبات میں عقائد اسلامیہ سے لے کر مسلمانوں کے سیاسی افکار اور معاشرت کے متعدّ دیہ ہلوز پر بحث لائے گئے ہیں۔ عہدِ نبوگ کے پاکیزہ ماحول کی مثالیں خطبات میں جابجا موجود ہیں۔ مولانا راشدی صاحب کا مطالعہ مغرب عملی نوعیت کا بھی ہے۔ آپ نے مغرب اور امریکہ کے متعدّ داسفار کیے ہیں، اس لیے آپ مغربی معاشرے کی خوبیوں اور کمزور یوں سے بخوبی آگاہ ہیں۔ مولانا نے بہت سادہ اسلوب میں عکیمانہ نکات کو پیش کیا ہے۔

مغرب میں خاندان کا ادارہ بھر تا چلا جارہا ہے۔ اہلِ مغرب اپنی سیاسی و معاشی پالیسیوں کے ذریعے اپنی تہذیبی اقدار کو پوری وُنیا اور بالخصوص مسلمانوں میں تیزی سے پھیلار ہے ہیں۔ ورلڈ بینک اور آئی ایم ایف کی امداد کی آڑ میں ایسے مطالبات بھی ساتھ ہی رکھ دیے جاتے ہیں جو مسلمانوں کی تہذیبی اقدار اور بالخصوص خاندانی نظام کے مخالف ہیں۔ اسی طرح اقوام متحدہ کے چارٹر کی متعدّد دفعات اسلامی عقائد وافکار کے خلاف ہیں۔ آپ نے ضمناً ان کی نشاند ہی کے ساتھ ساتھ ان کا تجزیہ کرکے اخیس مذہبی آزادیوں اور انسانی حقوق کے خلاف ہونا ثابت کیا ہے۔ اور علماء کو توجہ دلائی ہے کہ اس حساس پہلوپر اپنی علمی توجہات مر تکز کریں۔

ان خطبات میں مولانا محترم نے اسلام کے خاندانی نظام پر وار داعتراضات میں سے منتخب اعتراضات کا جواب بہت علمی و قار اور حکمت کے ساتھ دیاہے۔ فیلی سٹم کی اسلام میں اہمیت بتلائی ہے، مسلم معاشرے کے نمایاں خصائص اور محاسن بیان کیے ہیں۔ غلامی سے متعلق مغربی حلقوں کی غلط فہیوں کا تاریخی حوالوں سے ازالہ کیا ہے۔ اسلام میں خاندان کی مرکزیت کو خاتم النہییں سُلَّ اللّٰیَّیِّم کے اُسوہ کی روشنی میں پیش کرکے مغربی حلقوں کے اعتراضات کا جواب دیا ہے۔ اس کی مرکزیت کو خاتم النہیں معاشرے اور خاندان کو دربیش مسائل کی نشاندہی کرتے ہوئے ان پر متوازن تبھرہ کیا ہے۔ اس ذیل میں اُٹھوں نے اپنے مشاہدہ مغرب کی مثالیس بیان کی ہیں۔ اس تناظر میں مسلم معاشرے و تہذیب کے ہے۔ اس ذیل میں اُٹھوں نے اپنے مشاہدہ مغرب کی مثالیس بیان کی ہیں۔ اس تناظر میں مسلم معاشرے و تہذیب کے

تحفظ پر بھی حکیمانہ گفتگو فرمائی ہے۔

مولاناکی فکر میں نہ تو مغرب سے مخاصت نظر آتی ہے اور نہ ہی مغربی اقدار و تصورات سے کسی درجہ کی مرعوبیت دکھائی دیتی ہے۔ آپ مغرب پر نفذکر تے ہوئے بھی ان کے اچھے پہلوؤں، جیسے انسان دوستی اور ڈسپلن وغیرہ کا بر ملا اعتراف کرتے ہیں۔ آپ ان خطبات میں پورے احترام کے ساتھ مغربی دانشوروں کی فکر کا حوالہ دے کراس کاعقلی و معاشرتی تجزیہ کرتے ہیں۔ اس نفذو تجزیہ میں ہمیں کہیں بھی مغرب دہمیٰ نظر نہیں آتی۔ آپ ردعمل کی نفسیات کا شکار نہیں ہوتے بلکہ آپ کا انداز حکیمانہ اور دعوتی ہوتا ہے۔ تفہیم مغرب کا بیاسلوب ہمارے علمی و مذہبی حلقوں میں اب کم کم پایاجا تا ہے۔ آپ مغرب کے ساتھ مناظرے کی بجائے مکا لے اور بریفنگ (Briefing) کے قائل نظر آتے ہیں۔ بیا بیاجا تا ہے۔ آپ مغرب کے ساتھ ساتھ دبنی مدارس بھی اہلی مغرب کی مخصوص توجہ اور تنقید کا موضوع ہنے ہوئے ہیں۔ بالخصوص برصغیر پاک و ہند بشمول بنگلہ دبیش کے دبنی مدارس، جو دبنی علوم و اخلاق کے ساتھ ساتھ دبنی تہذیب و اقدار کے عملی خمو نے بھی پیش کرتے ہیں۔ مولانا نے عقلی بنیادوں پر ان مدارس کی اخلاقی و تہذیبی افادیت ثابت کی ہے۔ اللی مغرب اپنے سیاسی و معاشی تسلط کے زغم میں اپنے تہذیبی غلیے کو بھی لاز می تبھتے ہیں۔ ان کی راہ میں دیگر رکاوٹوں کی ساتھ ساتھ ایک رکاوٹوں کے ساتھ ساتھ در سے سیاسی و معاشی تسلط کے زغم میں اپنے تہذیبی غلیے کو بھی لاز می تبھتے ہیں۔ ان کی راہ میں دیگر رکاوٹوں کے ساتھ ساتھ ایک رکاوٹوں کے ساتھ ساتھ ایک رکاوٹوں کی تاہد ہیں اقدار ہیں۔

مولانامحترم نے ان خطبات میں مدارسِ دینیہ کی تاریخ اور ان کی عزیت و قربانی کے متعدّد پہلوبیان کیے ہیں۔ اس

کے ساتھ ساتھ مدارس پر وارداعتراضات کا حکیمانہ اور تجزیاتی انداز میں جواب بھی دیا ہے۔ آپ نے لبرل و آزاد حلقوں

کے الزامات کے ساتھ ساتھ مغربی فکرسے مرعوب کچھاپنوں کی غلط فہمیوں کو بھی دور کیا ہے؛ اور ثابت کیا ہے کہ ایک

مسلم معاشرے میں عمدہ اخلاق، حسنِ معاشرت اور اعلیٰ اقدار کے تحفظ اور فروغ کے لیے مدارس کا وجود کس قدر ضروری

مسلم معاشرے میں عمدہ اخلاق، حسنِ معاشرت اور اعلیٰ اقدار کے تحفظ اور فروغ کے لیے مدارس کا وجود کس قدر ضروری

ہے۔ دینی مدارس کی تعلیم و تزکیے میں خدمات بیان کی ہیں؛ اور ساتھ ہی سیاست میں ان مدارس کے اجتماعی کروار (

Role

کی مذہب کے بہمی تعلق کی ضرورت بتاتے ہوئے

ذمہ دار یوں کا احساس بھی دلایا ہے۔ اس خمن میں اُنھوں نے سوسائی اور مذہب کے باہمی تعلق کی ضرورت بتاتے ہوئے

ثابت کیا ہے کہ فکری و اخلاقی ارتفا کے لیے اسلام سے پختہ تعلق کی کس قدر ضرورت ہے۔ اس درویش خدامست کی

جہاں بین نگاہ نے اہلی مدارس کے لیے آئدہ واہدانہ کی تعیین بھی کر دی ہے۔

جامعہ فتحیہ میں دیے گئے آپ کے یہ خطبات عصری اور دنی دانش کا نمونہ ہیں۔ چونکہ یہ خطبات ہفتہ وار ہوتے تھے اس لیے ان میں ربط اور تسلسل کے لیے بقدر ضرورت تکرار رہی، ایسے مقامات کو مختصراً حذف کیا گیا، جہاں تکرار طویل ہوگئ تووہاں اوّل بحث کا حوالہ دے دیا ہے۔ان خطبات میں ہر طبقے کے لوگ شریک ہوتے تھے،اس لیے گئ نکات کوسادہ اندازسے بیان کیا گیا ہے۔

ہم نے ان خطبات کی ترتیب و تہذیب میں ایک دو مقامات پر آپ کے فکر انگیز اخباری کالموں سے بھی استفادہ کیا ہے۔ یہ کالم اپنے اختصار اور موضوع سے مناسبت کی بنا پر شامل کرنے ضروری سمجھے گئے۔ عصری دانش اور عدالت میں فروکش شخصیت جناب جسٹس بدلیج الزمان کے کاؤس کی طرف سے اُٹھائے گئے چند اہم سوالات کے جوابات بھی ''انسانی اجتماعیت کے جدید تقاضے اور اسلام کاعاد لانہ نظام کے عنوان ''سے شامل کیے ہیں۔ یہ سوالات بظاہر توسوالات ہیں لیکن یہ اصل میں لبرلز حلقوں کی طرف سے اُٹھائے گئے اعتراضات ہیں۔ مولانا زاہد الراشدی صاحب نے کمال جامعیت و توازن کے ساتھ قرآن و سنت اور فکرِ اسلامی کی روشنی میں شائستہ علمی لہجے میں ان کے جوابات تحریر فرمائے ہیں۔ یہ اشکالات اب بھی پیدا کیے جارہے ہیں۔ یہ جوابات بھی بنیادی طور احکام القرآن کی جہت سے ہیں۔ اس تناظر میں ان کا شمول بھی اس محبوعہ خطبات میں ضروری سمجھاگیا۔

حضرت استاذ زادہ صاحب کے خطبات میں وارد آیات واحادیث کی تخری کی گئی ہے۔ کہیں حوالہ دیا گیا ہے اور کسی جگہ ضرورت سیجھتے ہوئے پوری روایت درج کی ہے۔ دورانِ خطبات جن جملوں کی تکرار ہوئی آئیس حذف کر دیا ہے۔ بسا او قات دورانِ گفتگو جملوں کی تر تیب میں الفاظ کی تقدیم و تاخیر ہوجاتی ہے، ایسے مقامات کو تحریری انداز میں بدلا گیا ہے۔ بسا او قات دورانِ گفتگو جملوں کی تر تیب کو تحریر میں بدلنے کے لیے متعدّد تبدیلیاں کرنی پڑی ہیں۔ یہ کام بھی بہت احتیاط سے سرانجام دیا گیا ہے۔ پھر بھی کوشش کی ہے کہ گفتگو کی بے ساتھ فی بنیادوں پر جامع اشاریہ مرتب کر دیا ہے، اس سے متعلقہ موضوع، شخصیت و مقام تک رسائی آسان تر ہو گئی ہے۔ اپنی طرف سے کوشش کی ہے کہ ان خطبات کی پیش کاری (
Presentation) میں کوئی فنی کمی نہ رہے۔ پھر بھی احتیاطًا یہ خطبات مولاناراشدی صاحب کے سامنے رکھے گئے۔ آپ نے آئیس باتفصیل دیکھ کرا پنے قلم سے اصلاح و تصویب فرمائی اور مخلصانہ و محانہ دعاؤں سے بھی نوازا۔

یہ طالب علم حضرت الاستاذ مولاناسر فراز خان صفدر اور علوم ولی اللّٰہی کے شاور مولانا عبد الحمید سواتی کا ادنی شاگر و ہے۔اس عالی خانوادے سے علمی و تربیتی نہج کافیض پایا ہے۔ شعوری و فکری تعلق کے ساتھ ساتھ اس نسبت سے بھی حضرت استاذ زادہ (مولاناراشدی صاحب) سے شعوری محبت، عقیدت اور تعلقِ خاطر ہے۔اللّٰہ ان کی دانش و حکمت اور اس علمی خانوادہ کے فیضان سے اہلِ علم کو تادیر مستنیر فرمائیں۔

اں می حابوادہ کے قیصان سے اہلِ م یو نادیر سیم حرم ایں۔ ہم دارالمو رافین کے رُکن جناب ڈاکٹر ضیاء الحق قمر کے خصوصی طور پر ممنون ہیں، ان کی مشاورت سے کئی مراحل طے ہوئے۔ ان خطبات کی کمپیوزنگ، تخریج اور دیگر حوالوں سے ہمیں مولانا ضیاء الرحمٰن صاحب کا خصوصی تعاون حاصل رہا، اس مجموعہ خطبات کی ترتیب اور تشکیل میں ان کے مشوروں سے بھی استفادہ جاری رہا، ہم ان کے بھی شکر گزار ہیں۔ برادر گرامی حافظ میاں محمد نعمان صاحب (مہتم جامعہ فتحیہ ) کی علم دوستی کے سبب مولاناراشدی صاحب سے جامعہ میں اہلِ لاہور مستفید ہوئے ہیں۔ مہتم صاحب اکثر خطبات میں اہتمام کے ساتھ شریک ہوئے۔ ہمارے ذھے مہتم صاحب کااور برادر محترم میاں محمد عفان (ناظم جامعہ فتحیہ ) کاشکر بیاز بس لازم ہے۔ان کی توجہ،حسنِ انتظام اور اہلِ علم سے محبت واکرام ور مہمان نوازی کے سبب دانش و حکمت کی بیر بزم سجی رہی۔اور اُن خطبات کی ساعت کے لیے دور دور سے تشدگانِ علم جامعہ فتحیہ تشریف لاتے رہے۔

جامعہ فتحیہ ڈیڑھ صدی کی دنی و تہذیبی روایات کا حامل عظیم علمی مرکز ہے۔ ان خطبات کے سبب جامعہ کی علم پروری کی تاریخ میں ایک روشن اور تابناک باب کا اضافہ ہواہے۔ رب تعالی مولاناکی ذاتِ گرامی سے ستفیض فرمائے۔ اللّٰہ تعالیٰ اس سراجِ علم (جامعہ فتحیہ )کی ضوفشانی کو تادیر قائم رکھیں۔

### تقذيم

#### از حافظ میاں محمد نعمان

یہ حقیقت ہے کہ جب تک اپنے عہد کی فکری وعلمی آگی نہ ہوت بتک نتیجہ خیز علمی مکالے کا امکان نہیں رہتا۔
ہمارے جلیل القدر فقہاء نے اپنے عہد کے علمی چیلنجز کو قانونی اور تمدنی میدان میں قبول کرکے ان کافقہی لٹریچر کی صورت میں شاندار جواب دیا۔ یہ جواب تبھی ممکن ہوا جب آخیس عصری تقاضوں سے کامل آگی ہوئی۔ اس تناظر میں اہل علم کا یہ قول عصری علمی دانش کا مظہر ہے کہ من لم یعرف بعرف اهل زمانہ فہو جاهل (جواپنے زمانے کے قاضوں سے واقف نہ ہو تووہ حقیقتاً جاہل ہے)۔

ہمارے عہد کی ایک محترم، ذی و قار اور نمایال علمی شخصیت مولانا زاہد الراشدی صاحب کی ہے۔ آپ کو اللہ نے ایک طرف دنی روایت سے کامل ہم آہنگی کی بدولت رسوخ فی العلم سے نوازا ہے تودوسری جانب آپ کی نمایال خصوصیت عصر روال اور بالخصوص مغربی فکر سے آگہی ہے۔ ان دونوں پہلوؤل کے سبب حضرت راشدی صاحب کی شخصیت میں ایک خاص جامعیت اور توازن آگیا ہے۔

مولاناراشدی صاحب کواللہ تعالی نے اپنے عہد کے تقاضوں کی جو بصیرت اور ان کافہم عطاکیا ہے وہ خاصے کی چیز ہے۔ اسی تناظر میں آپ نے ''احکام القرآن'' کی عصری تطبیق اور توضیح پر فاضلانہ خطبات ارشاد فرمائے اور اُن خطبات میں اپنے عہد کے سوالات کاعلمی انداز میں جواب دیا ہے۔ آنج کی معاصر فونیا جدید ذرائع ابلاغ اور سوشل میڈیا کی بدولت میں اپنے فوائد اور نقصانات سمیت تیز تر ہوگئی ہے۔ ان کے پھیلائے گئے مغالطوں کا ادراک، عالمی قوتوں کی گہری سیاسی چالیں، مذہب بیزاری، اور ترقی پذیر دنیا کے وسائل کا استحصال؛ ایسے مغربی مقاصد کافہم جب تک نہ ہوتب تک جوابی حکمت عملی کا حکمت عملی کا ختار نہیں مغرب کے مقابلے کی حکمت عملی کا نقشہ بھی پیش فرمایا اور اُن سے مکالمہ کرنے کے اسلوب کی بھی نشان دہی فرمائی ہے۔

ہمارے ہاں مطالعہ وفہم مغرب کار جمان بہت کمزور ہے۔ ہمارے اکثر طلق اہلِ مغرب کے متعلق کی طرفہ رائے رکھتے ہیں۔ دورانِ تعلیم مجھے مغرب کو دیکھنے اور سیجھنے کا موقع ملاء اس قیامِ مغرب کے مشاہدے کی روشنی میں جب تجزیبہ کر تا ہوں توصاف محسوس ہوتا ہے کہ ہمارافہم مغرب کا معیار سطحی ہے۔ ضرورت ہے کہ مغرب کوسیاسی اور تاریخی تناظر کے ساتھ ساجی تناظر میں بھی سمجھا جائے۔ جہاں ان کی متعدّ دخرابیاں اور کمزوریاں ہیں ان کی نشاندہی کرکے تجزیاتی انداز میں اس پر تبھرہ کہا جائے۔ ساتھ ہی اہلِ مغرب کی معاشرتی خوبیوں: پاپندگ وقت اور صفائی وصحت وغیرہ کا بھی کھلے دل سے اعتراف کیا جائے۔

ہماری یہ خوش قتمتی ہے کہ مولانا زاہد الراشدی صاحب ان شخصیات میں سے ہیں جضوں نے مغربی ممالک وامریکہ کے کشیر اسفار کیے اور اُن کے اہلی وانش سے براہ راست مکالمے کے ذریعے مغرب وامریکہ کو بھھا ہے۔ اس لیے آپ کے ہاں یک طرفہ رائے اور ردعمل کی نفسیات نہیں ہے بلکہ وہ علمی مسلّمات کے ذریعے مغربی فکر کا تجزیہ کرتے ہیں۔ ضرورت ہے کہ آن کی مذہبی دانش بھی مولانا کی طرح مغرب کو بھیجھ تاکہ ہم مغرب واہلی مغرب کی پھیلائی گئی غلط فہیوں سے آگاہ ہو سکیس۔ مولانا راشدی صاحب نے اہلی مغرب سے معاندانہ انداز کی بجائے مفاہمتی اور باہمی مکالمہ کا اسلوب تجویز کیا ہے اور آن کے حالات میں اس کی ضرورت ہے۔

مولاناکے یہ ''خطباتِ فتحیہ'' ہمارے لیے ایک علمی اعزاز ہیں۔ آپ نے روال سادہ اسلوب میں مجھم دلائل کے ساتھ اہل دین کا مقدمہ پیش کیا ہے۔ دنی مدارس کے تحفظ اور بقا کے لیے بڑی فراست اور جراَت کے ساتھ اپنانقط نظر رکھا ہے۔ اور اہل مدارس کے لیے متقبل کے راستوں کی نشاندہ کھی گی ہے۔ یقیبنا یہ سلسلۂ خطبات اہل فوق کے ہال حسب روایت پذیرائی حاصل کرے گا۔ اور اہل علم حضرات اس طرح کے علمی خطبات کی روایت کوآ گر بڑھائیں گے۔ حسب روایت پذیرائی حاصل کرے گا۔ اور اہل علم حضرات اس طرح کے علمی خطبات کی روایت کوآ گر بڑھائیں گے۔ میرے تعلیمی ساتھی (Class Fellow) اور جامعہ فتحیہ کے فاضل و خطیب مولانا ڈاکٹر حافظ محمد سعید عاطف صاحب نے ان خطبات کو بڑے اہتمام سے تحقیقی انداز سے مرتب کیا ہے، وہ ہمارے شکریہ کے ستحق ہیں۔ اللہ تعالی حامعہ فتحیہ کواپنی روایت کے مطابق اہل علم ، اربابِ شحقیق اور اصحابِ دائش کا مرکز بنائے؛ اور ہم دینِ متین کواپنی روایت کی روشنی میں عصری تقاضوں کے مطابق ڈنیا کے سامنے پیش کرتے رہیں۔ رب تعالی اس عبد کے اہلِ علم کو حضور اکر م کیا تھیے وائی میں عصری تقاضوں کے مطابق گوئی کی توفیق سے نوازیں۔



#### سوال:

سورہ آل عمران میں اہل کتاب کے بارے میں کہا گیا ہے کہ ان میں مومن بھی ہیں اور وہ جو بھی نیک عمل کریں گے، اس کی ناقدری نہیں کی جائے گی۔اس کی روشنی میں تولگتا ہے کہ اہل کتاب میں مومن ہو سکتے ہیں اور ان کے اعمال کا بھی اجران کو دیاجائے گا، جبکہ ہم تواس کے برخلاف پڑھتے سنتے رہے ہیں۔

#### جواب:

اس مقام سے متعلق زیادہ تر مفسرین کی رائے ہے کہ یہاں ان اہل کتاب کا ذکر ہے جو بی صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لا چکے تھے۔ مرادیہ ہوئی کہ اہل کتاب میں زیادہ تر اگرچہ کا فرہیں، لیکن کچھ ایسے بھی ہیں جضوں نے ایمان قبول کیا ہے۔ مولانا امین احسن اصلاحی گی رائے اس سے مختلف ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ یہاں جس گروہ کی طرف اشارہ ہے، اس نے اس وقت تک ایمان کا اظہار تو نہیں کیا تھا، لیکن دل میں ایمان لا چکا تھا۔ اللہ تعالی نے ان کے اس ایمانی رویے کی تحسین فرمائی ہے اور یہ بتایا ہے کہ اس حالت میں بھی وہ جواجھے عمل کررہے ہیں، اللہ ان کوضائع نہیں کرے گا۔ اس کی تائید میں مولانا سورہ کی آخری آیت کا حوالہ دیتے ہیں جہاں ان اہل کتاب کے، سابقہ کتابوں اور قرآن دونوں پر ایمان رکھنے کا ذکر ہوا

آیت کے اسلوب میں متعدّد قرائن مولانا کی رائے کی تائید کرتے ہیں۔ مثلاً اس گروہ کے لیے "من اعل الکتب"کا عنوان اختیار کیا گیا ہے جو بظاہر دائرہ اسلام میں داخل ہوجانے والوں کے لیے موزوں نہیں ہے۔ پھر" وما یفعلوا من خیر فلن یکفروہ" کی تسلی بھی اس گروہ کے لیے موزوں دکھائی دیتی ہے کہ اس حالت میں بھی ان کے کیے ہوئے اعمال کواللہ ضائع نہیں کرے گا۔ آخر میں " واللہ علیم بالتنقین "کا جملہ بھی اسی طرف مشیر ہے کہ اس گروہ کی باطنی اور مخفی حالت کا ذکر

ہور ہاہے جواگر چپہ لوگوں پر ظاہر نہیں ، کیکن اللہ اس کو بہر حال جانتا ہے۔

یبال بنیادی مقصد اس گروہ کا اہل کتاب کے اس گروہ کے ساتھ تقابل کرنا ہے جوجائے بوجھے حق کا انکار کرتا تھا اور دنیوی مفادات کی خاطر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب پر تلا ہوا تھا۔ ان کے مومن ہونے کی تحسین اس پہلوسے ہے کہ وہ اکثر اہل کتاب کے برخلاف، ما انزل اللہ میں فرق نہیں کرتے اور سابقہ کتابوں کے ساتھ قرآن پر بھی ایمان لاتے ہیں۔ چنانچہ ان کے اس ایمانی رویے کی تعریف کرتے ہوئے انھیں بشارت دی گئی ہے کہ وہ اگر چہ ظاہراً ابھی اسلام میں داخل نہیں ہوئے، لیکن ان کی حق پرستی کی بدولت ان کے اعمال کو اللہ ضائع نہیں کرے گا۔

ایسے لوگوں کو جودل میں ایمان لا چکے ہوں، لیکن اس کا اظہار نہ کر سکتے ہوں، "مومن "کہناقر آن مجید کے اسلوب کے مطابق ہے اور اس کے واضح نظائر موجود ہیں۔ مثلاً مکہ میں جو مسلمان مرد اور عور تیں خفیہ ایمان لا چکے تھے، ان کو سورة افتح میں "رجال مومنون ونساء مومنات لم تعلموهم" کہا گیا ہے، یعنی اگرچہ وہ ظاہراً مسلمانوں میں شامل نہیں لیکن اللہ کے علم کے مطابق وہ مومن ہیں۔ اسی طرح فرعون کے دربار میں خفیہ ایمان رکھتے ہوئے اپنی قوم کو موئ علیہ السلام کی دعوت کی طرف متوجہ کرنے والے کے لیے بھی " رجل مومن من آل فرعون یہ تم ایمانہ" کا اسلوب اختیار کیا گیا ہے۔

مزید برآل شریعت کا ایک مستقل اصول بھی ہے کہ جولوگ، مثال کے طور پر شاہ حبشہ نجاثی کی طرح، اپنے ایمان کا اظہار نہ کر سکیں اور ظاہراً اپنے دین کے پیرو کار رہتے ہوئے دل میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان رکھتے ہوں توان کا شار بھی اللہ کے نزدیک اہل ایمان میں ہی ہوتا ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی بنیاد پر نجاشی کی وفات پر ان کی غائبانہ نماز جنازہ بھی ادافر مائی تھی۔ علمائے کلام کے ایک گروہ کا نقطہ نظر سے ہے کہ غیر مسلموں میں سے جو لوگ دل میں ایمان لے جنازہ بھی ادافر مائی تھی۔ علمائے کلام کے ایک گروہ کا نقطہ نظر سے ہے کہ غیر مسلموں میں سے جو لوگ دل میں ایمان لے آئیں، لیکن اپنے حالات یا مجبور یوں کی وجہ سے ظاہراً اقرار نہ کریں، وہ دنیوی احکام کے لحاظ سے تواہل کفر میں گئے جائیں گے ، لیکن اخروی احکام میں اللہ تعالی کے ہاں مومن ہی شار ہوں گے۔ شافعی فقیہ علامہ خیر الدین الرملی ؓ نے اپنے فتاوی میں اس سوال پر مختر کلام کیا ہے اور امام الحرمین الجونی اور امام غزائی کے حوالے سے اس رائے کی تائید کی ہے۔



اگراشیاء اور کیفیات کے ان گنت نام ہیں تو تلفظ ان پر مستزاد۔ کالے کو کوئی اسود کہے تو کوئی سیاہ۔ بلیک کہنے پر تسلی نہ ہوتو وہ ڈارک پر خوش ہوجائے۔ اس لسانی اختلاف کا خالق انہیں اپنی نشانیاں قرار دے تواسی کے محرم راز صلی اللہ علیہ وسلم ان اختلافات کور حمت کا سبب کہیں۔ شایداسی وجہ سے ہم انسانوں میں گفتگو کا آغاز بالعموم اختلاف سے ہوتا ہے۔ اختلاف کے مختلف النوع پیرائے تہذیب انسانی کی پیچان میں جسن بیان، احترام آدمیت، سلیقہ اور آگے بڑھتے وقت پچھلا دروازہ بند نہ کرنے کا داعیہ ہوتو والیس مڑکر بھی انسان آگے ہی کور ہتا ہے۔ الٹے پاؤں چلنے والے کواس کی فکری بالیدگی سیدھار کھتی ہے، بھلے وہ الٹے پاؤں جلے۔

اپنے برصغیر کی زوال آشا تہذیب کا نوحہ پڑھنے کا وقت شاید ابھی نہ ہولیکن قعر مزلت کو لڑھکی '' پہلے آپ، ابی نہیں صاحب، خہلے آپ' والی اپنی اس خوبصورت تہذیب کی ناک میں اگر آپ کو آسیجن کی نلی نظر نہ آئے توبر صغیر کے ٹی وی چینیلوں پر چند نداکر سے بھگت لیجئے۔ نشکلی رہے توفیس بک اور بوٹیوب پر چلے جائیے جہاں اختلاف رائے پر مبنی مکالمہ ''آپ جناب' کو بھلا کرا ہے جہ تو تکار سے بھسلتا ہوا گالم گلوچ اور گاہے سر پھٹول کرتا بھی دیکھنے کو ملتا ہے۔ اگر آپ گوشہ نشین ہوکران چیزوں سے دور ہیں توکسی واٹس ایپ گروپ میں آپ یقیباً ہوں گے۔ آپ نے وہاں بھی بہی پھے دیکھا ہوگا۔ پروفیسر خور شید احمد رحمہ اللہ کی رحلت پر چند مضامین لکھتے ہوئے میں بعض اکابر دیو بند کا قدر سے ناقد انہ ذکر کر بیٹھا جو میرا اپنا حاصل مطالعہ تھا۔ دو سروں کی رائے برعکس ہو سکتی ہے لیکن توسع دیکھیے کہ فقیہ دہر مولانا زاہد الراشدی نے میرا ایک مضمون ماہنامہ الشریعہ مئی میں من وعن شائع کر دیا۔ بعض قاریئن نے اپنی اختلافی آرا مجھے لکھیں تو آئیس بھی مقدور بھر مطمئن کرنے کی کوشش کی۔ لیکن عدہ میں مقیم مجمی ڈاکٹر قاری عبد الباسط صاحب نے مجھے جدہ ہی کے محترم عبد الباب المعن کرنے کی کوشش کی۔ لیکن عدہ میں میری تحریر پر بھر بور و مبسوط گرفت تھی۔ ان کو بھی مقدور بھر جواب دے دیا۔ سافی صاحب کا محاکمہ ارسال کیا۔ اس میں میری تحریر پر بھر بور و مبسوط گرفت تھی۔ ان کو بھی مقدور بھر جواب دے دیا۔

پھران کاجواب الجواب آیا۔ آخر میں مجی عبدالباسط نے اسے بوں سمیٹاکہ ہم دونوں فارغ ہو گئے۔

ایک دن مجھے اچانک خیال آیا کہ ہم تینوں کی یہ مراسلت اگر شائع کر دی جائے تو ممکن ہے سوشل میڈیائی اسالیب "مکالمہ" میں کچھ ردو بدل اور ترمیم واضافہ ہو۔ شاید کسی ایک کے دل میں یہ مراسلت اتر جائے۔ چیانچہ میں نے اپنے ان دونوں ممدوحین کواذن اشاعت کی عرضی گزاری۔ دونوں نے بخوشی اجازت مرحمت کر دی۔ قاریکن سے گزارش ہے کہ وہ روزنامہ پاکستان میں شائع میرے مضامین یاالشریعہ مئی 2025ء میں ان میں سے ایک مضمون کی مکر راشاعت پڑھ کراس مراسلت پر ناقدانہ نظر ڈالیس۔ پہلے میری نہ کورہ تحریر پرمحرم عبد الجبار سافی کا محاکمہ ملاحظہ ہو جو محرم قاری ڈاکٹر عبد الباسط صاحب کے توسط سے مجھے موصول ہواتھا:

جناب ڈاکٹر شہزاد اقبال کی تنقیدات اور اکابر دیو بند

چنددن قبل جدہ میں مقیم کا تب السطور کے کرم فرما اور نہایت صالح و ذی استعداد عالم دین جناب مولانا قاری عبدالباسط صاحب زید مجدہ نے ایک کالم کی جانب توجہ دلائی تھی۔ آج فرصت میں وہ کالم پڑھا توزیرِ نظر قلم برداشتہ تحریر وجود میں آگئی جو پیشِ خدمت ہے۔ محترم ڈاکٹر شہزاد اقبال شام کا ایک کالم مورخہ 201 پریل 2025ء کے روز نامہ پاکستان میں ''پروفیسر خور شید احمد، متبرک حلقہ ہائے زنجیر کی مورخہ 20 پری نول سے گزرا، جس میں بعض تاریخی و فکری مبالغات اور اکابر امت پر تنقیدی اشارات نظر سے گزرا، جس میں بعض تاریخی و فکری مبالغات اور اکابر امت پر شقیدی اشارات و تنقیدات کا علمی، شقیدی اشارات و تنقیدات کا علمی، تنقیدی اشارات و تنقیدات کا علمی، ان پرطائر انہ تبھرہ کیا جائے۔ فلہذا ذیل میں ڈاکٹر صاحب کے منتخب اقتباسات درج کرکے ان پرطائر انہ تبھرہ کیا جائے۔

افتتباس اول: ''ممولانا قاسم نانوتوی رحمہ اللہ اور ابوالکلام آزاد مرحوم جیسی قد آور شخصیات بھی ابھریں۔اول الذکر کی فکر و میراث مسلکی تنگنائیوں میں بوں ابھی کہ آج میہ لوگ برصغیر اور ارد گرد میں دین کے کسی جزیے کولے کرچل رہے ہیں''۔

الجواب بعون الله الملک الوهاب: یه جمله مولانا نانوتوی گی شخصیت و خدمات سے شدید ناانصافی سے دارالعلوم دیو بند کاقیام، اس کے ذریعہ برصغیر کے لاکھوں علاء کی تربیت، حدیث، فقه، تصوف اور دین کے جمله شعبه جات میں گرال قدر خدمات کوئی جزوی یا مسلکی کارنامہ نہیں بلکہ ایک ہمہ گیر علمی تحریک ہے۔ دیو بندیت کی جزودین کی قائل نہیں بلکہ قرآن وسنت پر مبنی پورے دین کی دائی ہے۔ امام الکبیر مولانا محمد قاسم نانوتوی رحمہ اللہ کے ''تخذیر الناس'' جیسے عیس مباحث اور ان کے مجد دانہ افکار ہر

صاحب علم کے لیے شعل راہ ہیں۔

افتباس دوم:''ابوالکلام آزاد اعلیٰ فکری خوبیوں کے باوجود افسوس وطنی قومیت کے آسیب کا شکار ہو کر شعلمستعجل بن گئے''۔

الجواب بعون الله الملک الوهاب: مولانا آزاد پر قومیت کے غلبے کی شکایت کی جاسکتی ہے، قطع نظر اس سے کہ یہی شکایت مولانا مودودی سے بھی کی جاسکتی ہے، مگر مولانا آزاد مرحوم کی تفسیر قرآن مجید، ان کے خطبات، اور اسلامی تاریخ پران کی گہری نظر اس بات کی متقاضی ہے کہ ان کا ذکر ایک ''شعله مستقبل '' کے بجائے ایک عہد ساز مفسر، ادیب اور مفکر کے طور پر کیا جائے ۔ ان کی ''تر جمان القرآن'' اسلامی علوم کا ایک گراں مایہ خزینہ ہے۔

افتباس سوم: "سید مودودی باہر نکل کر پاکستان ہی نہیں کُل عالم کواللہ کا گھربنانے پر تل گئے"۔
الجواب بعون اللہ الملک الوهاب: یہ جذبہ اگرچہ قابلِ ستائش ہے، لیکن مولانا مودودی کی بعض تحریریں علمی نقدسے بالانہیں۔اکابر دیو بند مثلاً مفتی محمد شفیع، مولانا ظفر احمد عثانی، مولانا محمد سرفراز خان صفدر، قائد اہل سنت مولانا قاضی مظہر حسین رحمہم اللہ اور دیگر بزرگوں نے ان کی بعض آراء پر دلائل کے ساتھ تنقید کی ہے، خصوصاً خلفائے راشدین پر تنقیدی اسلوب، اور فقہائے کرام سے بے نیازی جیسے امور انہیں دیو بندی اکابر کے فکری تسلسل سے الگ کرتے ہیں۔

اقتباس چہارم: ''نتیجہ نکالا کہ شیخ احمد سرہندی، شاہ ولی اللہ، علامہ اقبال اور سید مودودی کا دمکتا ہوا تسلسل پروفیسرخور شیداحمہ ؓ ہی تھے۔''

الجواب بعون الله الملک الوهاب: بید دعوی مبالغه آمیز ہے۔ پروفیسر خور شید احمہ بلا شبه ماہرِ معیشت اور اسلامی فلاحی ریاست کے علمبر دار ہوں گے ، لیکن انہیں ان حضرات کا جامع تسلسل قرار دینا تاریخی ترتیب، فکری رسوخ، اور دینی جامعیت کے اعتبار سے درست نہیں ۔ کیونکه حضرت مجد دالف ثانی اور شاہ ولی اللہ رحمهم الله کا تسلسل دراصل اکابر دیو بند میں محفوظ و متحرک ہے۔

افتباس پنچم: "مرحوم بلاشبه چارول مذكوره بالاشيوخ كے سلسلے كى آخرى كڑى تھے"۔

الجواب بعون الله الملک الوصاب: فکری اور روحانی شلسل بھی کسی ایک فرد پرختم نہیں ہوتا۔ اسلامی تاریخ کی روح یہی ہے کہ ہر صدی میں مجد دین، مسلحین ، اور علاء حق اس شلسل کو آگے بڑھاتے ہیں۔ آج بھی علامہ انور شاہ کشمیری رحمہ اللہ کے تلامٰہ ہ اس شلسل کو عزت، تذیر اور توازن کے ساتھ

سنجالے ہوئے ہے، ڈاکٹر شہزاد اقبال شام کی نیت اپنی جگہ نیک ہوگی اور ان کی اپنے ممروحین سے محبت بھی خالص ہوگی، مگر انصاف کے ترازو پر تولیں تواکابر دیوبند کی ہمہ گیر دینی خدمات اور فکری رسوخ کسی جزوی، مسلکی یا محد ود دائرے کا نام نہیں، بلکہ وہی شاہ ولی اللّٰہی فکر کا اصل تسلسل ہے جوعلم، تصوف، دعوت، سیاست، اور معیشت سب پر محیط ہے۔ مودودی صاحب اور پروفیسر خور شید احمد کی انفرادی خوبیوں کا اعتراف ضرور کریں کہ وہ آپ کی جماعتی و فکری وابستگی کا حق ہے، لیکن تنقیدی توازن کے بغیر انہیں اکابر امت پر ترجیح دیناکسی علمی دبانت سے مطابقت نہیں رکھتا۔

(عبدالجيارسلفي، 27 پريل 2025ءلا ہور)

یہ مکتوب مجھے قاری ڈاکٹر عبدالباسط صاحب کے توسط سے موصول ہواتھالہٰذامیں نے اپنا درج ذیل معروضہ انہی کی خدمت میں پیش کیا۔ تاہم اس کی نقل محترم جناب عبدالجبار سلفی صاحب کوار سال کر دی۔ معروضہ ملاحظہ ہو: محترم جناب ڈاکٹر قاری عبدالباسط صاحب السلام علیکم ورحمۃ اللّٰدوبر کا تنہ۔

دودن پہلے مجھے آپ کے توسط سے مجی عبد الجبار سافی صاحب کا مکتوب بسلسلہ میری ایک تحریر کے موصول ہوا۔ محرّم عبد الجبار سافی صاحب نے جس متوازن اور دل نشین پیرائے میں اپنے نقطہ نظر کا ابلاغ کیا ہے، بھین جانبے دل سے ان کے لیے دعائیں نکلی ہیں۔ ڈاکٹر غازی رحمہ اللہ نے ایک دفعہ بڑی حسرت سے کسی معاملے میں اپنادل چیر کر میرے آگے یوں رکھاتھا: "میری یہی خواہش ہے کہ اہل علم ایک دوسرے کا حرّام کرنا سیکھ جائیں۔ "حق ہے ہے کہ مجی عبد الجبار سلفی نے مجھے بہت کچھ سکھا دیا ہے۔ اللہ انہیں جزادے۔

بنیادی بات ہے ہے کہ میری تحریر میری سوچ کی عکاس ہے جو سوچ ہجھ کراس ایمان کے ساتھ لکھی ہے کہ مذکورہ جملہ ممدوحین کا مرتبہ و مقام اس دنیا کے احوال کے مطابق ہے۔ رہااللہ کے ہاں ان کا تقرب تووہ نہ مجھے بتا ہے نہ کسی اور کو ممکن ہے اللہ کا قرب حاصل کرنے میں میرے ممدوح وہ مرتبہ نہ پاسکیں جو آپ کے ممدوح لے پائیں (اگرچہ سے تمام بزرگان دین ہم دونوں کے ممدوحین ہیں) اور اسی کو آپ بالعکس بھی متصور کر لیجئے۔ میں نے توا پے فہم کے مطابق ایک تجزیہ کیا تھا۔ نہ تو، اللہ معاف کرے، کسی کو نیچا دکھانا مطلوب تھا اور نہ کسی کی فوقیت ثابت کرنا میرے پیش نظر تھا۔

جو باتیں محترم عبدالجبار سلفی نے نسبتًا اختلافی بیرائے میں بیان کی ہیں، صاحب میرا تواپناوہی نقطہ نظر ہے۔ مولانا قاسم نانوتوی رحمہ اللہ نے تواس برصغیر کی کایا پلٹ کرر کھ دی۔ بہت کم لوگوں کی توجہ ادھر جا پاتی ہے کہ سید ابوالاعلیٰ مودودی رحمہ اللہ کی تحریک کی کم و بیش 90-95 فیصد اٹھان علمائے د یو بند کی تحریک اور انہی کے تربیت یافتہ افراد پرہے۔

علمائے دیو بندکے دین کو کلی طور پر لے کر چلنے کے بارے میں اب یوں کہا جاسکتا ہے کہ گزشتہ چند دہائیوں سے ، بالخصوص پاکستان میں ، واقعتا ایسے ہی ہے جیسے آپ نے بیان کیا ہے۔اس کی ایک بڑی اور روشن مثال عالی مقام مولانازاہد الراشدی ہیں۔بلاشبہ مولانا اجتہادی بصیرت سے مالامال ہیں۔

مجھے خوشی ہوئی کہ محترم عبدالجبار سلفی صاحب کے لیے میری قدرے ناپندیدہ تحریر کے سبب مجھے اپنے سے کہیں بہتر بھائی کا تعارف حاصل ہوا۔ میں ان کی بیہ تحریر سنجال کرر کھتا ہوں اور موقع بہ موقع اس سے روشنی لیتار ہوں گا۔

شهزاداقبال شام 29 پریل 2025ء

محرم عبدالجبارسلفي صاحب نے ميري ان وضاحتوں كاجوجواب الجواب ديا، اب وه ملاحظه سيجيے:

بخدمت گرامی قدر ، محترم المقام جناب شهزاد اقبال صاحب

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

امید ہے کہ مزاج گرامی بخیروعافیت ہوگا۔ آپ جناب کے ایک بصیرت افروز کالم پرراقم نے نہایت اخلاص کے ساتھ ایک برادرانہ تھرہ پیش کیا تھا، جس پر آپ کی وسعت ِظرف، شگفتہ مزاجی اور دل نوازی نے جس محبت و شفقت کا مظاہرہ فرمایا، وہ میرے لیے باعثِ افتخار و انبساط ہے۔ آپ جیسے اصحابِ علم وو قار کا تعلق دلوں کو و قار بخشا ہے، اور جن کی صحبت میں فہم وادراک کے در سے واہوتے ہیں۔ میری دل کی گہرائیوں سے دعا ہے کہ رب کریم آپ کو ہمہ وقت صحت وعافیت کے حصار میں رکھے، آپ کی فکر و دانش کو مزید جِلاعطا فرمائے، اور آپ کا قلم ہمیشہ سچائی، خیر اور علم کے فروغ کا علم بردار بنار ہے۔ میں اس برادرانہ تبادلہ خیالات کواپنی زندگی کی نیک ساعتوں میں شارکر تا ہوں، اور امید رکھتا ہوں کہ آئیدہ بھی آپ کی علمی صحبت سے کسپ فیض کا سلسلہ قائم رہے گا۔

(عبدالجبار سلفى لا مور)

اس تحریری "دنگل" پرکسی کے بیج بچاؤکرانے کی چندال ضرورت نہیں تھی لہذا مراسلت کی درج ذیل آخری کڑی کو مصالحت نامہ نہ جھے لیجئے۔ قاری ڈاکٹر عبدالباسط صاحب کا درج ذیل محبت نامہ میرے لیے کتناگراں قدر ہے یہ میں ہی جانتا ہوں۔۔یہ کوئی روایتی مکتوب نہیں ،یہ ان کی وہ شہادت ہے جسے میں نے "وہاں" کے لیے رکھ لیاہے۔مکتوب ملاحظہ

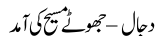
السلام علیکم ورحمة الله وبر کاند، میرے انتہائی صد احترام بلکه واجب احترام مکرم محترم عزیز بھائی جناب ڈاکٹر شہزاد اقبال شام صاحب۔

میرے دل میں آپ کا جواحترام اور محبت پہلے سے تھی اور محترم جناب بھٹہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ رحمة واسعة واسكنه فسيح جناته...ان كے ہاں كئى بار ملا قات اور گفتگو بھى رہى \_ وہ مقام اب آپ كى اس تحریر کے بعد کئی گنازیادہ بڑھ گیاہے۔آپ نے حضرت ڈاکٹرغازی صاحب رحمہ اللہ کاذکر خیر اور ان کا تاریخی جملہ بھی تحریر فرمادیا۔ یقینایہی دراصل وہ حسن و جمال ہے جوانتلاف اُمتی رحمۃ ... والے جملہ میں پوشیدہ ہے۔ آپ کا پنی تحریر ومضمون کے بارے میں یاددھانی اور بعض ملاحظات پر جو میرے انتہائی قابل قدر ساتھی مولاناعبدالجبارسلفی صاحب نے لکھے،ان پر جور دعمل سامنے آیاوہ آپ کے بڑے پن اور اس اصل شخصیت کاروپ ہے جوعلم نافع کے شام تلے پلی بڑھی اور جسے مشاہیر اہل علم وعمل کی طویل دیرینہ صحبتوں نے چار چاندلگا دئیے۔ بیرانہی بڑوں کی تربیت ہے جن جن مشاہیر میں سے اکثر کا ذکر آنجناب کی تحریروں میں آتار ہتاہے۔سید مودودی رحمہ اللہ جیسی عبقری شخصیت ہویاان کے بعض جانشینوں کا ذکر مبارک، ہمارے برصغیر میں اگر بہروشنی شروع دن سے عام ہو جاتی جسے رواداری اور عدل و توازن کہا جاتا ہے تو بیہ دوریاں نہ ہوتیں جن کی وجہ سے دین کی نسبتوں والے آج بھی ایک دوسرے سے بہت دور ہیں۔اللہ تعالی آپ کوسلامت رکھے کہ آپ نے اس تاریک ترین تعصب زدہ ماحول مين بھي حسن تكلم ، جمال قلم ، ذخير وُعلم ادب اور ہر صاحب علم كا دلى احترام جيسي صفات لئے اپنا علم بلند کیا ہوا ہے۔اللہ تعالیٰ آپ کا حامی و ناصر ہو۔اللہ گواہ ہے،عرب کہتے ہیں بعلم اللہ۔ میرے دل میں آپ کا جواحترام ہے، مجھے حیا آئی اور ادب مانع ہوا کہ آپ کی اس مذکورہ تحریر پر کچھ کہوں۔سلفی صاحب سے تذکرہ ہوا تو دوران گفتگو عرضی پیش کر دی۔ ساتھ میں تاکید بھی کر دی کہ محترم ڈاکٹر صاحب کا میرے دل میں جو مقام ہے اس کا خاص طور پر لحاظ رکھا جائے۔ بہر حال مجھے خوشی ہوئی کہ ان کا مضمون آپ کی نظر میں بھی معقول ہی رہابلکہ ہیے ہم سب کے قریب سے قریب تر ہونے کا ذریعہ بن گیا۔ والله بمو الموفق وبمو ولي ذٰلك والقادر على كل شيء

آپ كابھائى عبدالباسط محمد حدہ







دجال، جس کا مطلب "بڑا جموٹا" ہے، کو "اُمین الدجال" بھی کہاجاتا ہے، جس کا ترجمہ "جموٹا سے" ہے۔ "سے" (عبرانی مشیاح سے، جس کا مطلب اُسے کیا گیا" ہے) قدیم اسرائیل میں ان افراد کے لیے استعال ہوتا تھا جو بادشاہ، نبی یا کا بن کے طور پر خداکی طرف سے چنے جاتے اور تیل سے سے کیے جاتے ۔ وقت کے ساتھ ، سے کا تصور محض ایک مسے شدہ فرد سے نجات دہندہ کے تصور میں تبدیل ہوگیا، جو تاریخی جدوجہد، نجات کی امیدوں اور مذہبی تشریحات کا نتیجہ ہے۔

اسی سیاق میں ، سیے الد جال وہ ہستی ہے جو خود کو نجات دہندہ کے طور پر پیش کرتی ہے اور انسانی فطرت میں موجود مصائب و مشکلات سے نجات کی المید سے فائدہ اٹھاتی ہے۔ یہ نجات کی طلب بذات خود کسی مخصوص مذہبی پہلوکی حامل نہیں ہوتی۔ روایات کے مطابق ، اس کی پیشانی پر "کافر" لکھا ہوگا، جو اس بات کو تقویت دیتا ہے کہ دجال خدا کا منکر ہوگا، اور نتیجاً اس کے وعدے کسی الہامی یا مذہبی بنیاد پر نہیں ہوں گے۔

زمین کے جانور کے برعکس، جومحض طاقت اور جبر کی علامت ہے، دجال انسانی شکل میں ظاہر ہوتا ہے، بالکل اسی طرح جیسے بعد کے ادوار میں بابلی سلطنت کو انسانی شکل میں پیش کیا گیا۔ 134س سے بیے ظاہر ہوتا ہے کہ دجال محض ایک عسکری قوت پر مبنی سلطنت نہیں، بلکہ ایک ایسی ریاست ہے جو گمراہ کن عقائد کے ساتھ لوگوں کو اپنے جھوٹے وعدوں پر یقین دلاتی ہے۔

## دجال کی شاخت

د جال کی شاخت کے لیے احادیث میں اس کے ظہور سے قبل پیش آنے والے واقعات اور اس کی نمایاں خصوصیات کودرج ذیل میں بیان کیا گیاہے۔

ماہنامہالشریعہ ۲۸ سے جولائی ۲۰۲۵ء

## دجال کے ظہور سے پہلے کے واقعات

د حال کی آمد سے پہلے ، متعدّر داحادیث میں مسلمانوں کی تاریخ کے چاراہم واقعات کا ذکر ملتا ہے ، جونہ صرف مسلم و عیسا کی شکش کے بڑے سنگ میل ہیں ، بلکہ امت کی اجتماعی آزمائش کا بھی مظہر ہیں۔ یہ چار واقعات درج ذیل ہیں :

- ا. جنگ برموک جس میں مسلمانوں نے بازنطینی (رومی) سلطنت کو فیصلہ کن شکست دی۔
- ۲. کہلی صلبی جنگ کامعر که انطاکیہ ۔ جو شام کے شالی علاقے میں پیش آیا اور صلبی یلغار کا نقطۂ آغاز بنا۔
  - m. قطنطنیہ کی فتح ہے جس کے ذریعے عثانی ترکوں نے بازنطینی دارالحکومت پرمسلم پرچم لہرایا۔
- سم. پہلی جنگ عظیم کے بعد عثانی سلطنت کا زوال جب خلافت نے اتحادی افواج کے سامنے ہتھیار ڈال دے۔

اگرچہ ان واقعات کے در میان صدیوں کا فاصلہ ہے، کیکن ان میں ایک گہراربط موجود ہے۔ پہلے تین واقعات کا تعلق رومی (بازنطینی) سلطنت سے ہے، جبکہ آخری تین واقعات میں ترک مسلمان نمایاں کردار اداکرتے ہیں، جواناطولیہ میں آباد ہوکراسلامی دنیا کاعسکری وسیاسی مرکز ہے:۔

#### رومیوں اور مسلمانوں کے در میان بڑی جنگ – جنگ برموک (636ء)

حدیث <sup>35</sup> میں بیان کیا گیا ہے کہ ، ایک شدید جنگ شام ہے آنے والی فوج ہے ہوگی جس میں مسلمان شہادت یا فتح کے عزم کے ساتھ لڑیں گے۔ ابتدائی تین دنوں کی لڑائی میں دونوں فریق سخت نقصان اٹھائیں گے مگر کوئی فیصلہ کن نتیجہ نہیں نکلے گا۔ چوتھے دن مسلمانوں کا دستہ شمن کو شکست دے گا۔ جنگ اتنی خوفاک ہوگی کہ فضامیں اڑنے والا پر ندہ بھی اس کے اثرات سے نے نہ سکے گا۔ آخر میں ، اسنے زیادہ لوگ قتل کیے جائیں گے کہ جنگ کے بعد گنتی کی جائے گی توسومیں سے صرف ایک شخص زندہ نے گا۔

یہ واقعہ حدیث میں نی کریم مُنَّ اللَّیْفِیَّم کی وفات کے جلد ہی بعد پیش آنے والے عظیم الثان معرکہ، جنگ برموک، کی طرف اشارہ کر تا ہے، جو شام کے بازنطینی عیسائیوں کے خلاف لڑی گئی۔ یہ جنگ چھ دنوں تک جاری رہی، جن میں پہلے دن ابتدائی جھڑ پیں اور حالات کا جائزہ لینے کی کوششیں ہوئیں، جبکہ پانچویں دن بازنطینوں کی طرف سے جنگ بندی کی پیشکش اور آخری معرکے سے پہلے از سرِ نوصف بندی کی گئے۔ اسی لیے حدیث میں صرف چار دنوں کی شدید لڑائی کا ذکر آیا

-4

دوسرے، تیسرے اور چوتھے دن سخت ترین معرکے دیکھنے میں آئے، جن میں جانی نقصان بھی غیر معمولی تھا۔ ان دنوں میں مسلمان افواج کی صفول کومجتمع رکھنے اور دشمن کے شدید دباؤ کورو کنے میں برق رفتار گھڑسواروں نے جان ہتھیلی پررکھ کر کلیدی کردار اداکیا۔ ان میں خصوصًا حضرت عکرمہ ؓ بن ائی جہل اور اُن کے چار سوجان نثار مجاہدین شامل تھے، جنہوں نے اپنی جانوں کی پرواکیے بغیر دشمن پر ٹوٹ پڑنے کی حکمت ِ عملی اپنائی ۔جو حدیث میں مذکور 'شرطۃ الموت 'بعنی موت کے دیتے کی عملی تفسیر معلوم ہوتی ہے۔ 36

حیے دن جوکہ حقیقی معنوں میں شدید لڑائی کا چوتھادن تھا۔ مسلمانوں نے فیصلہ کن حملہ کیا۔اللہ تعالیٰ نے اپنے دین کے علمبر داروں کو شاندار فتح عطافر ہائی، اور بازنطینی افواج مکمل طور پر پاش پاش ہو گئیں۔اس جنگ میں مسلمانوں کو بھی بھاری جانی نقصان اٹھانا پڑا۔ میدان جنگ کے او پر پرندوں کا نہ گزر سکنے کی تفصیل میدان جنگ میں تیروں کی بارش اور گردو غبار کے اٹھنے کو ظاہر کرتا ہے، جو جنگ کی شدت کی طرف اشارہ ہے۔ یہ جنگ تاریخ عالم کے ایک اہم موڑ کے طور پر دکیھی جاتی ہے، جس نے شام میں مسلمانوں کے غلبے کی بنیا در کھی۔

رومیوں کادابق یااعماق میں اتر نااور مسلمانوں سے لڑنا – پہلی صلبی جنگ کامعرکہ انطاکیہ (1098ء)

حدیث <sup>37</sup> میں رومیوں کا دابق یا اعماق میں اترنا، مدینہ سے بہترین سپاہیوں پرمشمل فوج کا ان کے مقابلے کے لیے آنا، رومیوں کامسلمانوں کے قبضے سے جنگی قیدیوں کوچھڑانے کامطالبہ اور ایک تہائی مسلمانوں کا فرار، ایک تہائی کا شہید ہونااور ایک تہائی مسلمانوں کا کبھی آزمائش میں نہیں ڈالاجانابیان کیا گیا ہے۔

یہ منظرنامہ تاریخ میں پہلی صلیبی جنگ کے دوران واضح طور پر سامنے آیا، جب بازنطینی سلطنت نے سلجوتی ترکوں کے خلاف فوجی مدد کے لیے بور پی عیسائی طاقتوں کو پکارا۔ اس جنگ کا ایک بڑا مقصد، عیسائیوں کے مقدس مقامات بالخصوص پروشکم کو مسلمانوں کے قبضے سے اتزاد اکرانا تھا۔ احادیث میں صلیبیوں کے اس عزائم کو اس انداز میں پیش کیا گیا ہے گویاان کے نزدیک بیہ مقدس مقامات مسلمانوں کی قید میں سخے، جنہیں وہ ہر قیمت پربازیاب کرانا چا ہے تھے۔ پہلی صلیبیوں نے اناطولیہ میں فتوحات کے بعد شالی شام کارٹ کیا۔ان کا پہلا بڑا ہدف انطاکیہ تھا، جو کہا میک مرکزی اور کلیدی شہر تھا۔ شال کی جانب سے انطاکیہ تک پہنچنے کے لیے وہ ماراش کے پہاڑی علاقوں سے گزرتے ہوئے اعماق 80،00 میں اترے 41،00 میں میں اترے 41،00 میں ماتا ہے۔

انطاکیہ پرصلیبیوں کے قبضے کے بعد، موصل کے اٹابک، ترک سپہ سالار کر بوغاکی قیادت میں مسلمانوں کا ایک عظیم کشکر انطاکیہ کو دوبارہ فٹے کرنے کے لیے روانہ ہوا۔ یہ فوج مسلمانوں کے مشہور اور تجربہ کار جنگجو گروہوں پرشتمل تھی۔مسلم مورخ ابن الا ثیر کے مطابق، یہ لشکر پہلے دابق میں پڑاؤڈالتاہے، اور پھر انطاکیہ کی طرف بڑھتا ہے۔ <sup>42</sup> حدیث میں جس "مدینہ سے نکلنے والی فوج "کا ذکر ہے، وہ دراصل مسلمانوں کی افواج کی علامت ہے، کیونکہ رسول اللہ منگا تائیج کم عہد میں مدینہ منورہ مسلمانوں کی ریاست کا مرکز تھا اور لشکر وہیں سے روانہ ہواکرتے تھے۔

حدیث کے مطابق مسلمانوں کے تین گروہوں کاذکر ملتاہے:

- ا. ایک تہائی وہ جومیدانِ جنگ سے فرار اختیار کریں گے: این الاثیر بیان کرتے ہیں کہ جنگ کے دوران تقریبًا پوری مسلمان فوج میدان چھوڑ کر بھاگ گئ، سوائے ایک چھوٹے سے دستے کے۔ <sup>43</sup> حدیث کے مطابق میہ فرار کی راہ اختیار کرنے والاگروہ ہے جنہیں اللہ بھی معاف نہیں کرے گا۔
- ۲. ایک تہائی وہ جو شہید ہوں گے: ابن الا ثیر کے مطابق ایک چھوٹے سے دستے کے مجاہدین، جو سرزمینِ مقد س
  سے تعلق رکھتے تھے، ثابت قدم رہے اور انہوں نے اللہ کی رضا اور شہادت کی طلب میں لڑائی جاری رکھی۔
  صلیبی فوج نے ان میں سے ہزاروں کو شہید کر دیا۔ 44 یہی وہ لوگ ہیں جنہیں حدیث میں "افضل الشہداء" یعنی
  "سب سے بہترین شہداء" قرار دیا گیا ہے۔
- س. اور ایک تہائی وہ جنہیں آزمائش میں کبھی ڈالا ہی نہیں جائیگا: یعنی وہ ترک مسلمان جنہوں نے پہلی نوصلیبی جنگیں (1096–1272)، جو بنیادی طور پر عیسائیوں کے مقدس مقامات کے حصول کے لیے لڑی گئیں، میں حصہ نہیں لیا۔

یہ تقسیم انطاکیہ کی لڑائی میں مسلمانوں کی شکست کی علامت ہے۔

اس جنگ کے اثرات تاریخ پر بہت گہرے رہے، کیونکہ اس وقت مسلمانوں کی تعداد اور عسکری قوت صلیبیوں کے مقابلے میں کہیں زیادہ تھی۔ تاہم، اس غیر متوقع شکست نے صلیبیوں کو مزید حوصلہ دیا، جس کے نتیجے میں وہ 1099 میں بروشلم پر حملہ آور ہوئے اور بالآخراسے فاطمیوں سے چھیننے میں کامیاب ہوگئے۔

### مسلمانون كاقسطنطنيه كوفتح كرنا (1453ء)

حدیث <sup>45</sup> میں ایک تہائی مسلمانوں کا جیت جانا اور قسطنطنیہ کوفتح کرنا، جنہیں آزمائش میں بھی نہیں ڈالا گیا، ان ترک مسلمانوں کی نمائندگی کرتا ہے جنہوں نے پہلی نوصلیبی جنگیں (1096–1272)، جو بنیادی طور پر عیسائیوں کے مقد س مقامات کے حصول کے لیے لڑی گئیں، کے دوران صلبی جنگوں میں حصہ نہیں لیا۔ اس گروہ نے سلطنت عثانیہ کے تحت 1453 میں قسطنطنیہ کوفتح کرکے مشرقی رومی سلطنت کا خاتمہ کر دیا۔

مسلمانوں كاتلوارىي لاگانااور د جال كاظهور – عثانی سلطنت كا ہتھيار ڈالنا (1918ء) اور سوويت يونين كاقيام (1922ء)

حدیث <sup>46</sup> میں بیان کیا گیاہے کہ جب تلوارین زیتون کے در ختوں پر لئکا کرمالِ غنیمت کوتقسیم کیاجارہا ہوگا، شیطان پکارے گا: "میٹی تمہارے گھروں میں داخل ہو گیاہے!" یہ خبر س کر مسلمان روانہ ہوں گے، لیکن یہ جھوٹ ہوگا۔ پھر جب وہ شام پہنچیں گے اور جنگ کے لیے صف بندی کررہے ہوں گے، مین اسی وقت دجال نمودار ہوجائے گا۔ یہاں "تلواریں در ختوں سے لؤکانے" سے مراد 1918 میں معاہدۂ مدروس کے تحت عثانی سلطنت کا ہتھیار ڈالنا ہے، جبکہ "مالِ غنیمت کی تقسیم" در حقیقت فاتح تو توں برطانیہ، فرانس، اٹلی اور بو نان کے در میان عثانی علاقوں اور وسائل کی تقسیم کی علامتی تعبیر ہے۔

انہی اتام میں کمیونزم ایک عالمی طاقت کے طور پر ابھرا، اور 1920ء میں آذربائیجان، آرمینیا اور عثانیوں کے کئی سابقہ علاقوں پر کمیونسٹوں نے قبضہ کرلیا۔ یہی وہ لمحہ تھا جسے حدیث میں شیطان کی پکار "سیختمہارے گھروں میں واخل ہو گیا ہے!" کے ذریعے علامتی انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ شیطان کی جانب سے سیخ کے ظہور کا یہ جموٹا اعلان دراصل اُس کمیونسٹ پر و پیگنٹر نے کی نمائندگی کرتا ہے، جس کے ذریعے کمیونسٹ ریاست کوایک نجات دہندہ کے طور پر پیش کیا گیا۔ ایکی ریاست جو عوام کو سرمایہ دارانہ اور جاگیردارانہ استحصال سے "رہائی" دلانے، اور مزدوروں و کسانوں کے لیے "برابری" اور سوشلسٹ نظام کی شکل میں ایک مثالی معاشرتی خواب کو حقیقت بنانے کا دعوی کررہی تھی۔

رسول الله عنَّالَيْتِ کَنا نے میں شام عیسائیوں کے زیرِ تسلط تھا، لہٰذامسلمانوں کا شام پہنچناعلامتی طور پر 1920 میں معاہدہ سیور کے تحت یور کی عیسائی فاتحین کے عثانی سلطنت کے علاقوں پر باضابطہ قبضے کی طرف اشارہ کر تاہے۔اسی طرح، احادیث میں بیان کردہ مسلمانوں کی "صف بندی" ترکی میں ایک نئی سیاسی ترتیب کے قیام کی علامت ہے۔نومبر 1922 میں ترکی کی قومی آمبلی نے باضابطہ طور پر عثانی سلطنت کے خاتمے کا اعلان کیا، اور اسی دوران، دسمبر 1922 میں، سوویت یونین کا قیام عمل میں آیا۔ یہ وہی لمحہ تھا جب روایات کے مطابق دجال کا ظہور ہوا۔

## مسلمانوں کے دس گھڑ سوار – ترکی کی قومی تحریک کے دس راہنما

حدیث میں آتا ہے کہ جب مسلمان دجال کی خبر سنیں گے تووہ ہر چیز چھوڑ کر دس گھڑسواروں کو طلیعہ (پیش رو دستہ) کے طور پرروانہ کریں گے ، جواس دن کے بہترین گھڑسوار ہوں گے۔<sup>47</sup>

یہ منظر حضرت عیسلی علیہ السلام کی کتابِ مکاشفہ میں بیان کردہ گھڑسواروں کی مانند ہے، جہاں گھڑسوار قیادت اور رہنمائی کی علامت کے طور پرظاہر ہوتے ہیں۔ 48 فہ کورہ حدیث میں بھی ان دس گھڑسواروں سے مراد مسلمانوں کے دس راہنماہیں۔ ان کی تعبیر ترکی کی قومی تحریک کے وہ دس نمایاں سیاسی وعسکری شخصیات ہیں جنہوں نے ابتدا میں کمیونسٹوں اور بعد ازاں مغربی طاقتوں سے کامیاب فہ اکرات کے 49 حدیث میں ان کواس دن کے بہترین گھڑسوار بتایا گیا ہے، جو در حقیقت بطور سفارت کاراور رہنماان کی پیشہ ورانہ صلاحیت کوظاہر کرتا ہے۔ ان میں خاص طور پر مصطفیٰ کمال اتا ترک، یوسف کمال ٹینگیر شینک، کازم کارابیکر اور بعد میں عصمت انونوجیسے رہنماؤں نے بے مثال سفارتی مہارت کامظاہرہ کیا اور کمیونسٹوں اور مغربی طاقتوں دونوں سے بہترین معاہدے حاصل کیے۔ 1921 میں ترکی کی قومی تحریک نے کمیونسٹوں کے ساتھ سرحدوں کے تعین اور مالی امداد اور عسکری حمایت پر معاہدے کیے، لیکن تحریک کے رہنماؤں نے ترکی کو

کمیونزم کے نظریاتی اثر سے محفوظ رکھنے میں کامیابی حاصل کی۔ 50 بعد ازاں 1923 میں معاہدہ لوزان کے ذریعے مغربی طاقتوں سے مکمل خود مختاری حاصل کی اور عثانی سلطنت کے برعکس ترکی کو نوآبادیاتی تسلط سے بچایا۔ یہ ایک نادر سفارتی کامیابی تھی، جس میں ترکی نے دونوں عالمی طاقتوں سے فائدہ اٹھایا مگر کسی کا تابع نہیں بنا۔

## بنی اسحاق کے ستر ہزار افراد – باکوشہر کے شیعہ مسلمان (1918ء-1920ء)

حدیث <sup>15</sup> میں ایک ایسے شہر کا ذکر ماتا ہے جس کی ایک سمت خشکی اور دوسری سمت سمندر ہے۔ بنی اسحاق کے ستر ہزار افراد بغیر اسلحہ کے اس شہر پر حملہ کریں گے ، اور ''لوالہ الا اللہ واللہ اکبر'' کے تین بار کہنے کے بعد بیہ شہر ان کے لیے کھل جائے گا۔ شہر پر قبضے کے بعد وہ مالِ غنیمت اکٹھا اور تقسیم کریں گے ، لیکن دجال کے ظہور کی خبر سنتے ہی لوٹ جائیں گے۔ اس حدیث کی تعبیر موجودہ آذر بائیجان کے دار الحکومت باکو کے 1915 میں 1918 کے واقعات ہیں۔ یہ شہر بحر خزر کے کہ اس حدیث کی تعبیر موجودہ آذر بائیجان کے دار الحکومت باکو کے 1915 میں شیعہ مسلمانوں کو علامتی طور پر "بنی کنارے واقع ہے ۔ ایک طرف خشکی اور دوسری طرف سمندر۔ اس پیشگوئی میں شیعہ مسلمانوں کو علامتی طور پر "بنی اسحاق " سے تشبیہ دی گئی ہے۔ جس طرح بنی اسحاق، <sup>25</sup> حضرت ابر اہیم سے بیروکار ہونے کے باوجودر سول اللہ منگا شیؤ کی ہے۔ اسلام کے زمانے میں ایک علیحدہ مذہبی شاخت رکھتے شے ، اس طرح شیعہ مسلمان بھی رسول اللہ منگا شیؤ کی بعد اسلام کے اندر ایک مسلکی امتیاز کے حامل گروہ کے طور پر سامنے آئے۔ <sup>35</sup> حدیث میں بنی اسحاق کی استر ہزار آئی تعداد کا ذکر دراصل انسوت باکو میں موجود شیعہ آبادی کی طرف اشارہ ہے ، جو تقریباً ستر ہزار کے قریب تھی۔ <sup>54</sup>

تاریخی طور پر باکو میں 15 ستمبر 1918 کو عیدالاضحا کا دن تھا، 55 جب پہلی جنگ عظیم کے دوران عثانی افواج باکو میں داخل ہوئیں۔ 56 برطانوی اور آر مینیائی افواج ایک رات قبل ہی باکو کا انخلا کر چکی تھیں، 57 برطانوی اور آر مینیائی افواج ایک رات قبل ہی باکو کا انخلا کر چکی تھیں، 57 برطانوی کا مناسبت سے ایام دفاع ختم ہو چکا تھا۔ حدیث میں ذکر کردہ" لا آللہ والله والله

حدیث میں مذکور ''مالِ غنیمت ''سے مراداُس دور میں باکو کے وسیع تیل کے ذخائر ہیں، جن پر آذر بائیجان ڈیموکریئک ریپبلک کی شیعہ مسلمان قیادت کو عارضی طور پر کنٹرول حاصل ہوا۔ اس قیادت نے ان وسائل کو اقتصادی اور سفارتی مقاصد کے لیے بھر پور طریقے سے استعال کرنے کی کوشش کی۔ تاہم، اپریل 1920ء میں جب بالشویک کمیونسٹ افوائ نے باکو پر حملے کی دھمکی دی، تو یہ قیادت اپنی مختصر خود مختاری اور حاصل شدہ وسائل چھوڑ کر واپس جلاوطنی میں چلی گئی، جو حدیث میں دجال کے ظاہر ہونے کی خبر <sup>65</sup>س کر واپس بلٹنے کی تعبیر ہے۔

## د جال سے پہلے عرب، فارس اور روم پر فتح

د جال سے پہلے تاریخی واقعات کو ایک اور حدیث میں اکٹھا بیان کر دیا گیا ہے۔ نبی کریم مُنَّا لِلْیَّا نے عرب، پھر فارس، پھر روم، اور آخر میں د جال پر فنچ کی پیش گوئی فرمائی۔ <sup>60</sup>

یہ تاریخی واقعات سے مطابقت رکھتی ہے: مسلمانوں کے ہاتھوں عرب کی مکمل فتح 633ء میں، فارس کی فتح 651ء میں، بازنطینی (رومی) سلطنت کا خاتمہ 1453ء میں، اور افغانستان میں سوویت افواج کی شکست، جس کے بعد 1991ء میں سوویت بوزین کا انہدام ہوا۔

# بیشانی پر"کافر" کانشان – سوویت بونین کاالحاد اور مذہب شمنی کااعلانیه اظہار

جیسے کتابِ مکاشفہ میں "سمندر کے جانور" ۔ جورومی سلطنت کی علامت تھا ۔ کے سروں پر گتاخانہ الفاظ تحریر تھے، <sup>61</sup>ویسے ہی دجال کے ماتھے پر"کافر" لکھا ہوگا، <sup>62</sup> جسے ہر مسلمان، خواہ پڑھالکھا ہویاان پڑھ، باآسانی پہچان سکے گا۔<sup>63</sup>

پیشانی انسانی جسم کاسب سے نمایاں حصہ ہے، جو کھلی اور ناقابلِ انکار شاخت کی علامت سمجھا جاتا ہے۔ دجال کی پیشانی پر "کافر" لکھا ہونااس بات کی علامت ہے کہ اس کی پیچان اور کفر پوشیدہ نہیں بلکہ اعلانیہ ہوگا۔ اسی طرح، سوویت یونین نے بھی مذہب سے انکار کو چھپایا نہیں، بلکہ اسے ایک نظریاتی فخر کے طور پر اپنایا۔ سوویت یونین انسانی تاریخ میں واحد ریاست کے طور پر سامنے آتی ہے جس کی سرکاری نظریاتی پالیسی نے تمام موجودہ مذاہب کے خاتے مستقبل میں مذہبی عقائد کے فروغ کی روک تھام، اور طویل المدتی مقصد کے طور پر ریاسی الحاد کے قیام کی باقاعدہ کوشش کی۔ 65،64 ریاتی سطح پر سائنسی دھریت کو فروغ دیا گیا، اور مذہب کو ایک پسماندہ، غیر سائنسی عقیدہ قرار دے کر اس کے مکمل خاتے کو ریاتی سرکاری ہدف بنایا گیا۔ اس نظر بے کاعملی مظاہرہ نہ صرف مذہبی اداروں کی بندش، بلکہ خاص طور پر اہراہیمی مذاہب کے مانے والوں پر ریاتی جبر اور دباؤکی صورت میں بھی ہوا۔

کوئی ہمیں نجات نہیں دے گا نہ خدا، نہ زار ، نہ کوئی ہیرو ہم اپنی آزادی جیتتیں گے اپنے ہی ہاتھوں سے

(انٹرنیشنل کے اشعار (جو 1922 سے 1944 تک سابقه سوویت یونین کے قومی ترانے کا حصه تھے)، جو کمیونزم کے الحادی اور مذہب مخالف نظریے کی عکاسی کرتے ہیں۔)

# د جال کی ایک آنکھ اور گھنگریا لے بال ہونا-سوویت نظام کی عملی ونظریاتی خامیاں

حدیث میں دجال کا ایک آنکھ سے اندھا ہونا کمیونزم کے محد ود نقطہ نظر کی علامت ہے، جو صرف ایک بے طبقہ اور بر ریاست معاشرے کے تصور پر مرکوزہ ہے۔ <sup>66</sup> یہ نظر یہ خدا کی طرف سے مقرر کردہ انسانی باہمی انحصار کو نظر انداز کرتا ہے، جس کے نتیج میں کمیونزم کی ناکامیاں اور اس کے نفاذ کے دوران ہونے والے تباہ کن نقصانات نمایاں ہوئے۔ اس طرح، دجال کے کھنگریالے بال اس کے بدصورت اور بے ڈھنگے بین کی نشانی ہیں، جو بند اور کنٹرول شدہ معاشروں، طاقت کے ذریعے مسلط کردہ مساوات، آزادی اظہار کی عدم موجودگی، اور سماجی وسیاسی جبر کی شکل میں سامنے آئیں۔ یوں، دجال کا یہ ظاہری بگاڑ کمیونزم کے نظریاتی اور عملی تضاوات کی علامت بن جاتا ہے، جو ایک مثالی ساج کے بجائے ظلم ، دباؤ، اور استبراد کی داہ ہموار کرتا ہے۔

وجال بطور جھوٹا سے سوویت نظام کی طرف سے انسانیت کے مسائل کے حل کا دعوی کا میونزم نے مسائل کے حل کا دعوی کا میونزم نے مسائل کے حل کا دعوی اللہ کی خت گیر، جابرانداور غیرانسانی نظام قائم کیا۔ یہ نظام دجال کے "جھوٹے میں "ہونے کی علامتوں سے مماثلت رکھتا ہے ایسامیحا جوانسانوں کو نجات کا جھوٹا خواب دکھاتا ہے، مگر انہیں ایک نے ظلم میں مبتلا کر دیتا ہے۔ سوویت ریاست نے غربت، طبقاتی ناانصافی، اور سرمایہ داری کے خلاف حقیقی عوامی جذبات کو استعال کرتے ہوئے سوشلسٹ جنت کا فریب بھیلایا۔ اس فریب کے نتیج میں پر تشکر دانقلابات، جری اجتماعی زراعت، طبقاتی تطہیر، اور مذہب و آزادی اظہار پر بے مثال پابندیاں مسلط کی گئیں۔ سوویت پالیسیوں کا مجموعی اثریہ تھاکہ انسان کو خداسے کا حکرریاست کی اطاعت پر مجبور کیا گیا، جود جالی فتنہ کی عملی شکل تھی۔

## د حال کی جنت اور دوزخ – سوویت نظام کے وعدوں اور حقیقت میں تضاد

حدیث میں بیان ہواہے کہ دجال جنت کی طرف وہ ہلائے گا، در حقیقت جہنم ہوگی؛ اور دجال کی آگ یاجہنم ٹھنڈی اور میٹھے پانی کی مانند ہوگی، اس لیے انسان کو وہی چیناچاہیے۔ <sup>67</sup>

کمیونسٹ نظام نے بھی زمین پر جنت، برابری اور انصاف کا وعدہ کیا تھا۔ مگر عملی طور پر یہ وعدہ ایک خوفناک دھوکہ ثابت ہوا۔ سرمایہ داری کو استحصال کی علامت بناکر پیش کیا گیا، لیکن خود کمیونسٹ ریاستیں جبر، قحط اور ظلم کی بدترین مثال بن گئیں۔ سوویت یونین میں جبری مزدوری، گولاگ کیمپول، اور سیاسی تطہیر کے منتیج میں لاکھوں انسان لقمہ اجل بنے۔ چین میں "آگے کی جانب ایک عظیم پھلانگ" کے دوران 1958 سے 1962 تک، ریاستی پالیسیوں کے باعث اندازاً ڈیڑھ سے ساڑھے پانچ کروڑ افراد بھوک اور افلاس کا شکار ہوکر ہلاک ہوئے۔

اس کے برعکس، اسی دور میں سرمامیہ دارانہ معاشروں نے معاشی ترقی، سائنسی ایجادات، اور فرد کی آزادی میں نمایاں پیش رفت کی۔ یہ تضاد اس حدیث کی علامتی سچائی کو واضح کرتا ہے ۔ دجال کی پیش کردہ جنت دراصل تباہی کاراستہ تھی، جب كهاس كے مخالف سمت میں نجات كی حقیقی راہیں پوشیرہ تھیں۔

## د جال بطور جھوٹانب – سوویت نظام کی طرف سے انسانیت کی رہنمائی کا دعویٰ

دجال کو جھوٹانی <sup>68</sup> کہا گیا ہے کیونکہ وہ جھوٹے طور پر اقتدار ، اخلاقی برتری ، اور انسانیت کی رہنمائی کا دعو کی کرتا ہے۔
ایک حقیقی نبی جوالٰہی ہدایت فراہم کرتا ہے ، کے برعکس ، دجال شیطان کا نمائندہ ہے —بالکل کتاب مکاشفہ کے "جھوٹے نبی" کی مانند ، جو شیطان کی آواز میں بولتا ہے ۔ <sup>69</sup> سوویت نظام نے دہریت کوریاتی پالیسی کا درجہ دیا ، اور مذہب کو معوام کے لیے افیون ، قرار دے کرسر کاری طور پر مساجد ، گرجا گھروں ، اور مذہبی اداروں کو بند کرایا۔ اس نظام نے الحاد اور مادہ پرستی کو فروغ دیا ، جو خدا کے انکار اور اخلاقی اقدار کی ہے توقیری پر مبنی تھا۔

## دجال كادورانيه (1917ء–1991ء)

احادیث کے مطابق، دجال کا دورانیہ 40 دن ہوگا، ایک دن ایک سال کے برابر ہوگا، ایک دن ایک مہینے کے برابر، اور ایک دن ایک ہفتہ کے برابر ہو گااور بقیہ دن عام دنوں کی طرح۔<sup>70</sup>

بالكل اسى طرح جيسے كتاب دانيال 17 اور كتاب مكاشفه 27 ميں پيشگوئيوں ميں رياضى كى پہيلياں پيش كى گئى ہيں، يہ بھى اكك رياضى كى پہيلياں پيش كى گئى ہيں، يہ بھى اكك رياضى كى پہيلياں پيش كى گئى ہيں، يہ بھى اكك رياضى كى پہيل ہيں "دن" ادواركى نمائدگى كرتے ہيں۔ اگر الٹا پڑھاجائے تو پہلا دور ايك ہفتہ، يعنى 7 دن كا، دوسرا دور ايك مهينه، يعنى 30 دن كا، اور باقى 38 (كل 40 دنوں ميں سے )عام دنوں كى طرح، يعنى يہ 38 ادواركى نمائدگى نہيں كرتے۔ "ايك دن ايك سال كے برابر ہوگا" كامطلب يہ ہے كہ ہر دن حقيقى وقت ميں ايك سال كے مساوى ہے۔

بدادوار -7سال، 30سال، اور 8 دسال وجال کے اثرات کے مختلف مراحل کی نمائندگی کرتے ہیں:

- پہلا دور 7سال (انقلابی ابتداء لینن کا دور): 1917 کے فروری انقلاب کے بعد، لینن کی روس وا پہی جمادی الثانی 1335 ہجری <sup>73</sup> میں ہوئی، جس کے بعد کمیونسٹوں میں سے بالشویک گروہ ایک طاقت کے طور پر اٹھا اور اس سال انقلاب برپاکیا۔ لینن کی بیروا پسی اس کی وفات، جو جمادی الثانی 1342 ہجری <sup>74</sup> میں واقع ہوئی، سے طحیک سات سال قبل ہوئی، جو ایک ہفتے کے دورانیے کی علامتی نمائندگی کرتی ہے۔ لینن کے دور میں انقلا بی تحریکوں نے زور پکڑا اور سوویت ریاست کی بنیا در کھی گئی۔
- دوسرادور 30سال (طاقت کاعروج اسٹالن کادور): اسی طرح، جمادی الثانی 1372 ججری <sup>75</sup>میں اسٹالن کی موت واقع ہوئی، جولینن کی وفات کے طمیک 30 اسلامی سال بعد کا واقعہ ہے، اور یہ مہینے کے دورانیے کی علامتی نمائندگی کرتی ہے۔ اسٹالن کے دور میں اقتدار کو مضبوط کیا گیا، سوویت یونین کو تیزی سے منعتی ترقی کی راہ پر گامزن کیا گیا، اور ساتھ ہی عوام پر سخت جبراور خوف کا نظام نافذ کیا گیا۔ اسٹالن کی حکمرانی میں سوویت ریاست

#### نے ایک عالمی طاقت کا درجہ حاصل کیا۔

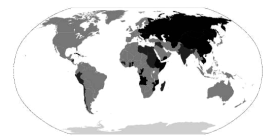
• تیسرادور – 38 سال (زوال کا آغاز اور انجام): اس کے بعد کے ادوار میں سوویت یونین کی قیادت اور کمیونسٹ تخریک کی شدت میں وہ نمایاں پہلونظر نہیں آیا جو لینن اور اسٹالن کے عہد میں تھا۔ اسٹالن کی موت کے بعد کمیونزم نے بلاشیہ دنیا بھر میں پھیلاؤ حاصل کیا، اور ایشیا، افریقہ اور لطینی امریکہ میں انقلابات اور حکومتوں پر گہرے اثرات ڈالے۔ مگر اندرونی ناکا میاں، اقتصادی مسائل، قوم پرستی کی تحریبیں، اور سرد جنگ کے بین الاقوامی دباؤنے سوویت یونین اور کمیونسٹ بلاک کوہتدر بھر کر دیا۔ بالآخر، اسٹالن کی موت کے شمیک 38 اسلامی سال بعد، جمادی الثانی 1410 ہجری <sup>76</sup> میں دیوار برلن کے گرنے کے ساتھ ہی کمیونسٹ پارٹی کی اجارہ داری کوختم کر دیا گیا۔ یہ واقعہ دنیا بھر میں کمیونرم کے زوال کی علامت بن گیا، جس کے بعد سوویت یونین کے نوال کی خلامت بن گیا، جس کے بعد سوویت یونین کے سال بعد، جمادی الثانی 1412 ہجری <sup>77</sup> میں کمل ہوا۔

## دجال کی تعداد–30 کمیونسٹ ریاستیں

حدیث کے مطابق، تقریباتیں دجال ہوں گے، جونبی ہونے کا دعوی کریں گے۔<sup>78</sup>

یہ تعداد تقربیًا دنیا میں ماضی کی تئیں کمیونسٹ ممالک سے مطابقت رکھتی ہے۔ جھوٹے نبیول کی طرح، کمیونسٹ حکومتوں نے خود کومطلق سچائی کاعلمبر دار بناکر پیش کیا، اپنے نظر بے کوانسانیت کے لیے واحد روشنی قرار دیا، اور طاقت کے ذریعے اطاعت مسلط کی۔

اس تناظر میں سوویت یونین کو مرکزی د جال سمجھا گیا ہے۔ کچھ کمیونسٹ ریاستیں مختصر مدت کے لیے قائم رہیں اور بعد میں سابق سوویت یونین میں ضم ہو گئیں، جبکہ بعض میں مخلوط نظام پایاجا تا تھا، جس کی وجہ سے حدیث میں "تقریبًا" کا ذکر کیا گیا۔ ان ریاستوں میں سے تمام یا تو تحلیل ہو چکی ہیں یااصلاحات کے ذریعے اپنے نظریات بدل چکی ہیں۔ 79



شکل 2: یه تاریخ میں تمام ریاستوں کا نقشه ہے جن پر کمیونزم کا اثر رہا ہے (اسرخ رنگ میں دکھائے گئے ممالک وہ ہیں جویک جماعتی نظام کے ساتھ رسمی کمیونسٹ ریاستیں تھیں؛ دیگر رنگ ان ممالک کی نمائندگی کرتے ہیں جہاں اثر موجود تھا لیکن کثیر الجماعتی نظام قائم رہا)۔ یه نقشه دنیا بھر میں کمیونزم کی پہنچ کو ظاہر کرتا ہے۔ 80

ماہنامہالشریعہ سے سے سے جولائی ۲۰۲۵ء

#### دجال كادنيا كاسفر

حدیث <sup>81</sup> میں دجال کے دنیا کے سفر کو ہوا سے اُڑائی گئ بارش سے تشبیہ دی گئی ہے، جواس کی تیزر فتاری اور عالمی اثرات کی علامت ہے۔اسی طرح کمیونزم بھی دنیا کے ہر براعظم میں چیلا، مگر آخر کاربارش کی طرح تھم کرختم ہو گیا۔

## د جال کی آزمائش سے بڑی کوئی آزمائش نہیں ہوگی

حدیث <sup>82</sup> میں دجال کی آزمائش کوسب سے بڑی آزمائش کہا گیا ہے۔اپنے عروج کے وقت دنیا کی ایک تہائی سے زیادہ آبادی کمیونسٹ حکومتوں کے زیر اثر تھی۔ <sup>83</sup> میر انسانی تاریخ میں مذہبی جبر اور آزاد بوں کی خلاف ورزی کے وسیع ترین واقعات میں سے ایک تھا، جس نے اربوں افراد کو متاثر کیا۔

## مسلمان د جال کی آز مائشوں سے بینے کے لیے بہاڑوں میں پناہ لیں گے

احادیث 84، 85 ایک ایسے وقت کا ذکر کرتی ہے جب مسلمان شدید فتنوں، بشمول دجال کے ظہور، کے دوران اپنے دین کی حفاظت کے لیے پہاڑوں اور وادیوں جیسے دور دراز مقامات کی طرف ہجرت کریں گے۔ تاریخی طور پر، ایسے افراد جنہوں نے اپنے مذہبی عقائد کو محفوظ رکھنے کے لیے پناہ کی، ان میں اباکان کے پہاڑوں جیسے علاقوں کے لوگ شامل ہیں 86

#### دجال سے حفاظت کے لیے سورہ کہف کی تلاوت

احادیث 87 میں سورہ کہف کی تلاوت کی خاص تاکید کی گئی ہے، جو دجال کے فتنے جیسے عظیم امتحانات کے دوران مؤمنوں کے ایمان، عزم اور بصیرت کو تقویت بخشق ہے۔ بیربدایت اس واقعے سے مماثلت رکھتی ہے جو"اصحابِ کہف" کے بارے میں بیان ہوا۔ جنہوں نے مذہبی جبر اور آزماکش کے دور میں حق پر قائم رہنے کے لیے ہجرت کی اور اللّٰد کی پناہ میں جالیے۔

#### د جال کے واقعات

مندجه ذیل واقعات حدیث میں تاریخی ترتیب سے بیان ہوئے ہیں:

د جال کے ستر ہزار اصفہان کے یہودی پیرو کار – ولنا کے یہود یوں میں سوشلسٹ رجحانات (بیسویں صدی کے اوائل میں) رسول اللّه صَلَّاتَیْنِیِّم کی پیش گوئی کے مطابق دجال کے پیرو کاروں میں اصفہان کے ستر ہزاریہودی شامل ہوں گے جنہوں نے چادریں(طیالیہ) کی ہوں گے۔88

اصفہان رسول اللہ مُنَا ﷺ کے دور میں یہود یوں کا ایک معروف علمی و فہ بہی مرکز تھا، جہال کی یہودی برادری تلمودی علم، فقہی بصیرت اور فہ بہی قیادت کے حوالے سے خاصی باار شمجھی جاتی تھی۔ اگرچہ بیسویں صدی کے آغاز میں اصفہان میں یہودی کمیونی موجود تھی، لیکن وہ علمی وفکری لحاظ سے اس حیثیت کی حامل نہ تھی جس کے لیے وہ رسول اللہ مَنَا ﷺ کے دور میں معروف تھی۔ اسی طرح کی ایک فکری روایت بمیں بیسویں صدی کے اوائل میں ولنا (ولنیمئس) میں بھی نظر آئی ہے، جسے "جال کا پروشلم "کہاجا تا تھا۔ یہاں کی یہودی برادری مدارس، کتب خانوں، اور فکری مجالس کے مضبوط نظام کے در یعے علم و ثقافت کا مرکز بنی ہوئی تھی۔ ساتویں صدی کے اصفہان کے یہودی اور بیسویں صدی کے اوائل میں ولنا کے یہودی، اگرچہ مختلف ادوار اور ماحول سے تعلق رکھتے ہے، مگر ایک ملتی جاتی روایت سین علم و دانش، فہ بہی قیادت اور فکری سرگرمی سیس شریک نظر آتے ہیں۔ ان دونوں ادوار و مقامات میں فہ بہی اور ثقافی شناخت کے اظہار کا ایک خاص اسلوب تھا۔ اصفہان میں چادر کی صورت میں، توولنا میں میریش زبان وادب کی روایت کے طور پر۔ حدیث میں فہ کور "ایسی بھی روایات کا علامتی حوالہ ہے، جو ان کی تہذیبی ورنی وابشگی کی نمائندگی کرتی ہے۔

حدیث میں مذکور "ستر ہزار" کاعد دولنا میں بیسویں صدی کے آغاز میں موجود یہودی آبادی کی طرف اشارہ ہے، جو 1897ء میں مذکور "ستر ہزار" کاعد دولنا میں بیسویں صدی کے آغاز میں موجود یہودی آبادی کی طرف اشارہ ہے، جو 1897ء میں انتقابی تحریکوں، مارکتی نظریات میں بھر پور طور پر متحرک تھی۔ خاص طور پر 1897ء میں "جزل یہودی مزدور پارٹی "کاولنا میں قیام اور 1905ء کے ناکام روسی انقلاب میں ان کی شرکت قابلِ ذکر ہے، جہاں ولنا کے یہودیوں نے واضح طور پر ایک سوشلسٹ ایجبٹرے کے تحت انقلابی سرگر میوں میں حصہ لیا۔89

مشرق کی سمت سے آنااور شام اور عراق کے در میان ظاہر ہونا – سوویت بونین کا مغرب کے مقابل نئی عالمی طاقت کے طور پر ظہور (1922ء)

رسول الله مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ عَلَى ثَمَا مَا ورعراق کے در میان کا خطہ بازنطینی اور ساسانی سلطنتوں کے در میان ایک متنازعہ سرحدی علاقہ تھا، جہال کسی ایک طاقت کو متنقل اور بلا مزاحمت غلبہ حاصل نہ تھا۔ احادیث <sup>90</sup> میں دجال کے اسی علاقے میں ظاہر ہونے کا ذکر، دواہم علامتی مفاہیم رکھتا ہے: اول، یہ کہ دجال کسی موجودہ طاقت کا تسلسل نہیں ہوگا بلکہ ایک ناور خود مختار قوت کے طور پر اُبھرے گا؛ دوم، یہ کہ اس کا ظہور مدینہ کے مشرق کی جانب سے ہوگا۔

تاریخی طور پر، سوویت یونین کابیشتر حصد مدینہ کے مشرق میں واقع تھا، اور جب یہ 1922ء میں وجود میں آیا، تودنیا بھر میں اسے مشرق سے اُبھرنے والی ایک نئی طاقت کے طور پر دیکھا گیا۔نہ صرف جغرافیائی کھاظ سے بلکہ نظریاتی اعتبار سے بھی۔ کمیونزم، سرمایہ دارانہ مغربی دنیا کے مقابل ایک انقلائی نظام کے طور پر پیش کیا گیا، جس نے مذہب، معاشرت اور سیاست میں ایک نئی جہت متعارف کروائی۔ اس لحاظ سے، دجال کے مشرق سے ظہور کی علامت اور سوویت یو نین کا قیام ایک گہری معنوی مما ثلت رکھتے ہیں۔

د جال کارزق دینااور لوگوں کا ایمان لانا – سوویت بونین کی مصنوعی خوشحالی اور پروپیگینڈا(1928ء-1932ء)

حدیث <sup>91</sup>کے مطابق، دجال لوگوں کوبلائے گا، اور وہ اس پر ایمان لے آئیں گے۔ دجال حکم دے گا، آسان بارش برسائے گا، اور زمین فصلیں اگائے گی اور جانور دودھ سے بھرے ہوں گے۔

یہ منظر سوویت یونین کے ابتدائی دور، خاص طور پر پہلے پانچ سالہ منصوبے (1928–1932) وردان، علامتی طور پر دجال کے فریب کی عکاسی کرتا ہے ۔ لوگوں نے اس نظام کومذہبی عقیدے جیسی یقین دہائی کے ساتھ قبول کیا، اور ریاست نے بظاہر مجزاتی نتائج دیے: گونجتے کارخانے، بھرپور فصلیں، اور خوشحالی کا ایک مصنوعی تاثر۔ "اسٹاخانوف تحریک "<sup>39</sup>جیسے اقدامات میں مزدوروں کونا قابلِ یقین اہداف سے بھی آگے بڑھتے ہوئے دکھایا گیا، جس سے اسٹاخانوف تحریک "<sup>39</sup>جیسے اقدامات میں مزدوروں کونا قابلِ یقین اہداف سے بھی آگے بڑھتے ہوئے دکھایا گیا، جس سے یہ تاثر مضبوط ہوا کہ کمیونزم فطرت کو قابو میں لاسکتا ہے اور لامحدود ترقی لاسکتا ہے، بالکل ویسے ہی جیسے دجال بارش اور مال دولت لاکرلوگوں کو متاثر کرے گا۔

لوگوں کا دجال کی دعوت کور دکرنا،اور دجال کاان کو قحط اور مفلسی میں مبتلا کرنا – ہولو دو مور قحط (1932ء–1933ء)

حدیث <sup>94</sup>کے مطابق، دجال ان لوگوں کے پاس جائے گا جواس کی دعوت کور دکریں گے،اور وہ قحط، بھوک اور مال و دولت کے نقصان کا شکار ہوں گے، یہاں تک کہ ان کے پاس کوئی مال و دولت باقی نہیں رہے گا۔

یہ منظر بوکرین کے کسانوں سے مشابہت رکھتا ہے جنہوں نے کمیونسٹ اجتاعی زراعت کی مخالفت کی۔ ریاست نے خوراک ضبط کرلی، رسد بند کر دی، اور مزاحمت کو کچل دیا، جس کے بتیجے میں ہولو دومور (1932–1933) جیسا انسان ساختہ قحط پیدا ہوا۔ قدرتی قحط نہ ہونے کے باوجود، پالیسیوں نے کھیتوں کو ویران، مویشیوں کو ہلاک، اور عوام کو بھوک کا شکار کر دیا۔ جیسے دجال اٹکار کرنے والوں کو تباہی میں چھوڑ دیتا ہے، ویسے ہی ریاست نے ان لوگوں کو مکمل بربادی میں جچھوڑ دیا، جس کے بیتیج میں پینتیں سے بچاس لاکھ افراد ہلاک ہوئے۔ 55

### د جال کاوبران زمین سے خزانے کو نکالنا – سوویت بونین کا دور دراز علاقوں سے معدنیات کو نکالنا(1933ء کے بعد)

حدیث <sup>96</sup>کے مطابق، دجال ایک ویران زمین سے گزرے گا اور کہے گا: "اپنے خزانے نکالو"، توزمین کے خزانے نکل کر مکھیوں کے جھرمٹ کی طرح اس کے گرد جمع ہوجائیں گے۔

یہ منظراس دور سے مشابہ ہے جب سوویت یونین نے نظریاتی گرفت مضبوط کرنے کے بعد سائبریا، وسطی ایڈیا اور اور افتادہ اور ویران علاقوں کارخ کیا، اور وہاں سے قدرتی وسائل ٹکالنے کا وسیح عمل شروع ہوا۔ خصوصاً دوسرے پانچ سالہ منصوبے (1933–1937) کے دوران، سونا، کوئلہ، تیل اور دیگر معدنیات جبری مشقت اور ریائتی صنعت کاری کے ذریعے حاصل کی گئیں، اور ان قیمتی وسائل کو یوں مرکز میں جمع کیا گیا جیسے دجال کے ایک حکم پر خزانے زمین سے نکل کراس کے گردسٹ آئے ہوں۔ یہ عمل صرف ایک منصوبے تک محدود نہ رہا، بلکہ بعد کے سالوں میں بھی سوویت معیشت کامرکز دمحور یہی وسائل دیے۔

دجال کامدینہ کے باہر قیام – مسلم دنیا میں سوویت اثرور سوخ کی ناکا میاں (بیسویں صدی کا دوسرا حصہ)

حدیث میں ذکرہے کہ د حال مدینہ کے قریب قیام کرے گالیکن مدینہ میں داخل نہیں ہوسکے گا، کیونکہ فرشتے اس کی حفاظت کریں گے۔ پھر فرشتے اس کارخ شام کی طرف موڑ دیں گے اور وہیں وہ ہلاک ہوجائے گا<sup>97</sup>۔

"مدینہ" یہاں صرف ایک شہر نہیں بلکہ بوری مسلم امت کی نمائندگی کرتا ہے، جیسا کہ رسول اللہ مُنَا لِلْیَا ہِ کے دور میں مدینہ مسلمانوں کی ریاست کا مرکز تھا۔ دوسری جانب، شام اس وقت بازنطینی عیسائیوں کا علاقہ تھا، جوعیسائی دنیا کی علامت سمجھا جاتا تھا۔ اس حدیث کو علامتی طور پر سویت یونین کے مسلم دنیا میں اپنے قدم جمانے میں ناکامی کے بعد اپنے اختتام سے پہلے عیسائی دنیا کی طرف رخ کرنے کے طور پر تعبیر کیا گیا ہے۔

دوسری جنگ عظیم کے بعد سوویت یونین ایک عالمی طاقت کے طور پر اُبھر کر سامنے آیا اور دنیا بھر میں اپنے اثر و رسوخ کو پھیلایا، جس میں مسلمانوں کو سوویت بلاک میں شامل کرنے اور کمیونزم اختیار کرنے کی کوششیں بھی شامل تھیں۔ تاہم، سوویت حکومت کا دہریہ نظریہ مسلم دنیا کے قدامت پسنداور گہرے مذہبی ماحول سے شدید طور پر متصادم تھا۔ یہی نظریاتی اختلاف مسلمانوں کی دنیا میں کمیونزم کی قبولیت اور انژور سوخ کو محدود رکھنے کا باعث بنا۔ اور بوں، دجال مدینہ میں داخل نہ ہوسکا۔

## مدینه میں تین جھکے – امتِ مسلمه کودر پیش عالمی سیاسی وفکری بحران

حدیث <sup>98</sup>کے مطابق مدینہ تین بار لرزے گا، جس کے بعد ہر منافق اور کافر مدینہ سے باہر نکل کر دجال کی طرف حلا جائے گا۔اس کی تشریح غالبًا درج ذیل میں بیان تین تاریخی واقعات ہیں:

1948 میں اسرائیل کا قیام اور نکبر-1948 میں اسرائیل کے قیام کے بعد لاکھوں فلسطینی بے دخل کردیے گئے، جسے نکبر (بعنی تباہی) کہاجاتا ہے۔ سینکٹروں دیہات تباہ ہوئے اور فلسطینی پناہ گزین بن گئے۔مسلم دنیانے اسے مغربی طاقتوں کی پشت پناہی سے ہونے والا بڑاظلم سمجھا۔ اس سانحے نے عرب معاشروں کو ہلا کر رکھ دیا اور کئی نوجوانوں اور دانشوروں کو کمیونسٹ تحریکوں کی طرف راغب کیا، تاکہ مزاحمت کی راہ اپنائی جاسکے۔

1956 کا سویز بحران – جب 1956 میں برطانیہ، فرانس اور اسرائیل نے سویز نہر پر حملہ کیا، تو مصر نے اس جارحیت کے خلاف سوویت یونین سے سفارتی اور سیاسی مد دحاصل کی۔ یہ پہلا بڑاموقع تھا جب کسی عرب ریاست نے کھلے عام سوویت طاقت پر انحصار کیا۔ اس واقعے نے مشرقِ وسطی میں بائیں بازو کے نظریات کو فروغ دیا، جس کے نتیج میں عراق اور شام میں بعث پارٹی جیسے قوم پرست اور سوشلسٹ گروہ افتدار میں آئے، جبکہ جنوبی میں میں ایک با قاعدہ کم ہوئی۔

1967 کی چیرروزہ جنگ – 1967 کی چیرروزہ جنگ میں اسرائیل کی فتح نے عرب قوم پرستی کو شدید دھچکا پہنچایا، جس کے منتج میں بائیس بازو کے نظریات کی ایک نئی لہراُٹھی۔اس کے اثرات سے فلسطینی مزاحمتی تحریکوں میں مارکسی دھڑوں کا ظہور ہوا، جن میں پی ایل ایف پی (پاپولر فرنٹ فار دی لبریشن آف فلسطین) نمایاں تھا، جس نے کھلے عام سوویت حمایت یافتہ انقلانی راستے کو اپنایا۔

# بنی تمیم کی د جال کے خلاف مزاحمت – آلِ شیخ اور کمیونزم

رسول الله عَنَّا اللَّهِ عَلَيْتُ فِي نِي تَميم قبيلے کے دجال کے خلاف ثابت قدم رہنے کی پیشگوئی فرمائی۔ 99 یہ قبیلہ، جو تاریخی طور پر سعودی عرب، عراق اور خلیجی ریاستوں میں آبادہے، بعد ازاں کمیونزم کے خلاف فکری وساجی مزاحمت کی علامت بن کر سامنے آیا۔ بن تمیم نے اسلامی روایات، عقائد اور قبائلی اقد ار کو فروغ دے کرکمیونزم کے ماڈی اور لادینی نظریات کور دکیا۔ اس پیشگوئی کی اہمیت اس لیے بھی بڑھ جاتی ہے کہ آلِ شیخ ہوشخ محمد بن عبد الوہاب کی نسل سے ہیں اس قبیلے سے تعلق رکھتے تھے۔ 100 سعودی عرب میں آلِ شیخ کے فکری اثر کے تحت کمیونزم کو نہ صرف لادین بلکہ اسلام کے صرب مخالف تصور کیا گیا۔ یہی وجہ تھی کہ سوویت یونین سے کسی بھی قسم کا اتحاد عقیدے کے منافی اور نا قابل قبول جھا گیا۔

### د جال کاایک مسلمان کوقتل اور زنده کرنااور دوباره قتل نه کریانا – سوویت بونین اور افغانستان (1977ء–1992ء)

حدیث 101میں بیان ہواہے کہ ایک مسلمان جومدینہ سے نکلے گا، اسے دجال کے پاس لے جایاجائے گا، جہاں دجال اسے قتل کرنے گا اور دوبارہ زندہ کرے گا، لین دجال اس شخص کو دوبارہ قتل کرنے پر قادر نہیں ہوگا۔ ایک اور حدیث 102 اس واقعے کی تفصیلات کو بیان کرتی ہے کہ دجال ظاہر ہوگا اور ایک مومن اس کا سامنا کرے گا۔ دجال کے فوجی اسے روک کراس کی نیت کے بارے میں سوال کریں گے۔ جب وہ دجال کو اپنارب ماننے سے انکار کرے گا، تووہ کہیں گے: "اسے قتل کر دو۔ "مگران میں سے پچھے کہیں گے: "کیاتمہارے آقا (دجال) نے بغیراس کی اجازت کے کسی کو قتل کرنے سے منع نہیں کیا؟" پھر وہ اسے دجال کے پاس لے جائیں گے۔ مومن اسے پیچان کر پکار اٹھے گا: "یہی دجال ہے!" دجال اس کے قتل کا کہ دوبال سے زندہ کر دے گا۔ لیکن دجال اس کے قتل کا گا در اس کے فریب کو ظاہر کرے گا۔ دجال جب اسے دوبارہ قتل نہ کر سکے گا، تواسے اٹھا کو جھلائے گا واور اس کے فریب کو ظاہر کرے گا۔ دجال جب اسے دوبارہ قتل نہ کر سکے گا، تواسے اٹھا کر چھینک دے گا، ایسامحسوس ہوگا جیسے وہ جہنم میں جارہا ہے، لیکن حقیقت میں وہ جنت میں داخل ہوجائے گا۔ نوبالی ہوجائے گا۔ نوبالی ہوجائے گا۔ نوبالی ہوجائے گا، ایسامحسوس ہوگا جیسے وہ جہنم میں جارہا ہے، لیکن حقیقت میں وہ جنت میں داخل ہوجائے گا۔ نوبالی کو فرمایا کہ وہ دوبال کے نزدیک سب سے عظیم شہید ہوگا۔

یبال "مدینه" صرف ایک شہر نہیں، بلکہ بوری مسلم امت کی نمائندگی کرتا ہے، جیسا کہ رسول اللہ منگائیڈیٹر کے دور میں مدینه مسلمانوں کی ریاست کا مرکز تھا۔ "مومن" افغانستان کی علامت ہے، جبکہ "دجال" سوویت بونین کی، اور دجال کے فوجی افغانستان میں موجود کمیونسٹ دھڑوں (پرچم اور خلق) کی نمائندگی کرتے ہیں۔ "قتل اور زندہ کرنا" کمیونسٹ انقلابات کی علامت ہے، جنہوں نے پرانے حکومتی اور ساجی ڈھانچوں کوختم کرکے نئے نظام قائم کیے۔ "زندہ کرنا" ایک نئے کمیونسٹ نظام کے تحت ساجی تنظیم نوکی طرف اشارہ کرتا ہے، جو اکثر انسانی مصائب کی بھاری قیت پر مکمل ہوا۔ یہ حدیث افغانستان میں کمیونسٹ دھڑوں کے اقتدار، سوویت مداخلت، اور اس کے خلاف مزاحمت کی ایک علامتی تعبیر کے طور پر سمجھی جاسکتی ہے:

- مومن کا دجال کورب نہ ماننا- 1977 میں کمیونسٹ دھڑے کی بے دخلی: 1970 کی دہائی میں ، افغان حکومت میں کمیونسٹ جماعت کا دھڑا" پرچم "شامل تھا۔ تاہم ، 1977 میں صدر محمد داؤد خان نے کمیونسٹوں کی بغاوت کی منصوبہ بندی کا پینہ لگا کر انہیں حکومت سے بے دخل کر دیا۔ یہ واقعہ حدیث میں دجال کے محافظوں کا سوال کرنااور مومن کے دجال کو اپنار بماننے سے انکار کے متر ادف ہے۔
- ۲. دجال کے فوجی کامومن کو قتل کرنے کی کوشش کرنا- 1978 میں خلق کا انقلاب اور ظلم و جبر: 1978 میں ثور
   انقلاب کے ذریعے خلق دھڑے نے زبرد سی اقتدار پر قبضہ کرلیا، جس میں صدر داؤد خان کو قتل کر دیا گیا۔ بیہ

حدیث میں دجال کے فوجی کے مومن کو قتل کرنے کی کوشش کی تعبیر ہے۔ یہ سوویت یونین کے لیے بھی حدیث حیران کن تھا،کیونکہ وہ غیر متوقع انقلابات سے عدم استحکام سے بچناچا ہتا تھا۔سوویت یونین کی یہ پالیسی حدیث کی اس بات سے مطابقت رکھتی ہے کہ "کیا تمہارے آقا (دجال) نے بغیر اس کی اجازت کے کسی کو قتل کرنے سے منع نہیں کیا"۔

س. دجال کامومن کوقتل اور زندہ کرنا-1979 میں سوویت مداخلت اور خلق کاصفایا: 1979 میں سوویت یونین نے افغانستان پر حملہ کر کے خلق کے حکمران حافظ اللہ امین کوقتل کیا اور پرچچ دھڑے کو اقتدار میں بٹھایا۔ یہ تبدیلی آپریشن اسٹورم-333 کے ذریعے ممکن ہوئی، جس میں سوویت فور سزنے خلق قیادت کو قتل کیا، مزاحمت کو کیلا، اور بڑے پیانے پر قتل و غارت کی۔ یہ حدیث میں مومن کے اوپر تشدد اور قتل اور دوبارہ زندہ ہونے سے مماثلت رکھتا ہے، کیونکہ خلق دھڑے کو تشدد سے ہٹایا گیا اور پرچچ دھڑا مسلط کر دیا گیا۔ اگر چہ ماضی میں خلق دھڑا کمیونسٹ نظریات کا حامی تھا، لیکن سوویت یونین کے طرز عمل نے اس کے کئی رہنماؤں کو بدخن کردیا، جس کا خمیازہ آئہیں بھاری نقصان کی صورت میں بھگتنا پڑا۔

د جال کامومن کو دوبارہ قتل نہ کر پانا - مجاہدین کی مزاحت اور سوویت ناکامی: سوویت یونین نے افغانستان میں اپنی گرفت مضبوط کرنے کی کوشش کی، مگر مجاہدین کی مزاحمت بڑھتی ہی چلی گئی۔ حدیث میں مومن کی گردن کا تانبے میں بدل جانا، جس کی وجہ سے اسے دوبارہ قتل کرناممکن نہ رہا، سوویت فوجی کارروائیوں کی شدت اور ناکامی کا اشارہ دیتا ہے۔ 1989 میں سوویت فوجوں کا انخلا حدیث میں دجال کے مومن کو دور چھینکنے کے متر ادف ہے۔

مومن کی شہادت-1992 میں کمیونسٹ حکومت کے خاتمے کے بعد شدید خانہ جنگی: 1992 میں کمیونسٹ حکومت کا خاتمہ اور شدید خانہ جنگی عدیث میں مومن کی شہادت کے مترادف ہے۔اسی طرح، مومن کا جنت میں داخل ہوناان مجاہدین کی خلوص نیتی کو ظاہر کرتاہے، جنہوں نے سوویت یونین کے خلاف جنگ کوالحاد اور ظلم کے خلاف جہاد ہجھا۔

## تعبير سيمتعلق سوالات

### حضرت تمیم داری کا د جال سے ملنا

ایک حدیث 103 کے مطابق حضرت تمیم داریؓ نے نبی کریم منگالٹیوؓ کوایک واقعہ سنایا۔ انہوں نے بتایا کہ وہ کچھ لوگوں کے ساتھ سمندر کے سفر پر نکلے اور ایک طوفان کے باعث ایک جزیرے پر جا پہنچے۔ وہاں انہوں نے ایک مجیب وغریب مخلوق "الحباسہ" دیھی، جس نے انہیں ایک غار میں لے جاکر ایک آدمی سے ملوایا۔ وہ آدمی زنجیروں میں جکڑا ہوا تھا اور اس نے نکلے کا وقت قریب ہے۔ نے ان سے کئی سوالات کیے اور پھر اپنے بارے میں بتایا کہ وہ "المسج الدجال" ہے اور اس کے نکلنے کا وقت قریب ہے۔ جب حضرت تمیم داریؓ نے یہ واقعہ نبی کریم مُنگالٹیوؓ کو صنایا تو آپ مُنالٹیوؓ کے سامنے اس کی تصدیق فرمائی اور فرمایا

کہ" بہواقعہ میرے اس بیان کے مطابق ہے جومیں تنہیں پہلے دجال کے بارے میں بتا تار ہاہوں۔"

حضرت تمیم دارگ کی میہ حدیث ایک رویامعلوم ہوتی ہے ، نہ کہ دجال کے ساتھ حقیقی جسمانی ملاقات۔اس کی تین بنیادی وجوہات ہیں:

- حضرت تمیم داریؓ کے ساتھ سفر کرنے والے دیگر افراد کی طرف سے اس غیر معمولی واقعہ کی کوئی علیحدہ گواہی کی روایت موجود نہیں ہے، جواس واقعے کے رویا ہونے کے حق میں دلیل ہے۔
- ایک اور حدیث کے مطابق نبی کریم عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ نَالِم فَرامایا که: "میرے زمانے میں موجود تمام لوگ سوسال کے اندر
   وفات پاجائیں گے۔ "104 اگر دجال اس وقت واقعی جسمانی طور پر موجود ہو تا تووہ بھی ان میں شامل ہو تا۔
- جس طرح نبی کریم مثل الله فارخ نے خود بھی رویا میں د جال کو د مکیصا تھا، <sup>105</sup>اسی طرح حضرت تمیم دار گ کا بیر واقعہ بھی
   ایک رویا تھا۔

#### ابن صیاد کا د جال ہونا

کچھ احادیث 106 میں ابن صیاد، جو مدینہ کے نواح میں رہنے والا ایک لڑکا تھا، کے دجال ہونے کا امکان ظاہر ہوتا ہے،
لیکن ایک واضح مدینہ امن نی کریم مَنْ اللّٰیٰ اللّٰہ فرمایا: "اگر دجال میرے ہوتے نکلے تو میں تمہاری طرف سے اس کا مقابلہ
کروں گا۔ "یہ بات واضح کرتی ہے کہ چونکہ ابن صیاد نی مَنْ اللّٰیٰ اللّٰہ کے زمانے میں موجود تھا، اس لیے وہ دجال نہیں ہوسکتا۔
مزید یہ کہ نبی کریم مَنْ اللّٰیٰ اللّٰہ نے فرمایا کہ دجال مکہ اور مدینہ میں داخل نہیں ہوسکے گا۔ 108 اس کے برخلاف، تاریخی
روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ابن صیاد مدینہ سے مکہ کاسفر کر دچا تھا، جو اس بات کا مزید ثبوت ہے کہ وہ دجال نہیں تھا۔
109

## نبي كريم صَلَّالَيْنِيَّمُ اور صحابه كرامٌ كاد جال كوايك انسان مجھنا

احادیث مبارکہ سے واضح ہو تاہے کہ نبی کریم منگا ٹیٹیٹر اور صحابہ کراٹم دجال کوایک انسان تصور کرتے تھے۔رسول اکرم منگا ٹیٹیٹر نے دجال کورؤیامیں دکیھا، <sup>110</sup>اور چونکہ انبیاء کے رؤیاو تی کی ایک قسم ہوتے ہیں، وہ ان میں کسی ذاتی تعبیریا قیاس کو شامل کیے بغیر، جو کچھ دکیھتے ہیں، بعینہ اسی طرح بیان فرماتے ہیں۔

انبیاء کے خوابوں کی تعبیر یا تواللہ تعالی خودا پنے نبی کوعطا فرمادیتا ہے، یاوقت کے ساتھ ساتھ اس کی حقیقت ظاہر ہو جاتی ہے۔ اس کی ایک واضح مثال حضرت بوسف علیہ السلام کاوہ خواب ہے جوانہوں نے بچپن میں دیکھا تھا۔جس میں سورج، چانداور گیارہ ستارے انہیں سجدہ کررہے تھے۔ برسوں بعد، جب ان کا خاندان مصر میں ان کے سامنے حاضر ہوا، تو حضرت یوسف ٹے فرمایا: "اے اہا جان! بیہ ہے تعبیر میرے اس خواب کی جو میں نے پہلے دیکھا تھا، میرے رب نے اسے سچ کردکھایا۔ "ا اسی اصول پر، نبی کریم مَنَا اَلَّیْمِ مَنَا اِللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مَنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْلِلْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنِ

#### حوالهجات

- 34) Daniel 7:4: https://www.bible.com/bible/111/dan.7.4.NIV
- 35) Sahih Muslim 2899a: https://sunnah.com/muslim:2899a

36) اكرم، ا\_\_ آئى\_، الله كى تلوار: خالد بن وليدكى سوانح عمرى

- 37) Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897
- 38) https://www.britannica.com/place/Amuq
- 39) https://en.wikipedia.org/wiki/Amik Valley
- 40) یاقوت تَمَوی (متونی 626ھ/1229ء)"مجھم البلدان" (لغاتِ بلاد) میں "العمق" یا"العمیق" کے عنوان کے تحت العَمَق: بیانام مُختلف مقامات کے لیے استعمال ہوتا ہے ، جن میں قدیم وہ ہے جوانطاکیہ کے قریب واقع ہے۔
- 41)" تھامس 4 سبرج، پہلی صلیبی جنگ: ایک نئی تاریخ ( 2004)" سید نوٹ کرتے ہیں کہ 10 اکتوبر 1097 تک صلیبی للنگر "ماراش پینچ چاتھا، جوالٹمما آق کے سرے پرواقع ہے ... [ یہی ] راستہ انطاکیہ کی طرف جاتا تھا"، جس کے بعدوہ الٹمماق میں نیچے کی طرف بڑھے۔
  - 42) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، جلد 8، المكتبرة الشامدة
  - 43) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، جلد 8، المكتبهة الشامةة
  - 44) ابن الأثير، الكامل في التاريخ، جلد 8، المكتبهة الشامة
- 45) Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897
- 46) Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897
- 47) Sahih Muslim 2899a: https://sunnah.com/muslim:2899a

48) مثلاً سول الله مَنْ اللهِ مَنْ أَيْدِيَمُ كو "امين" اور "صادق" كها گيا ہے، اور انبين سفيد گھوڑے پر سوار دکھايا گيا ہے: 19:11 https://www.bible.com/bible/111/REV.19.11.NIV

49) یوسف کمال تنگیر شینک – اسکومعاہدے (1921) میں ترک وفد کے سربراہ، سوویت جمایت حاصل کی۔

۔ رضا نور – ماسکومعابدہ (1921) اور کارس معاہدہ (1921) کے اہم ہذاکرات کار، سودیتوں کے ساتھ سرحدی معاملات طے کے۔

رصا ورسا موسعابده (1921) اور ۱۵ را معاہدہ (1921) ہے آئی مدا رات قارع مود یوں ہے سم ھر سرحدی معاملات

علی فواد جبیسوئے–1921 میں سوویت روس کے پہلے ترک سفیر، باضابطہ سفارتی تعلقات قائم کیے۔

کاظم کارابیکر-مشرقی محاذ پر سوویت بونین کے ساتھ فوجی مذاکرات کے ماہر۔

راوف اور بے -سفارتی مذاکرات کے ذریعے سوویت فوجی اور مالی امداد کے حصول میں شامل ۔

. بیکر سامی کندوح –انقرہ حکومت کے پہلے وزیر خارجہ، بولشو یکوں کے ساتھ ابتدائی سفارتی روابط قائم کے۔

احمد مختار ہے۔اسکومذ اکرات میں نما ہاں کر دار اداکہا، رضانور اور پوسف کمال کے ساتھ ۔

خلیل پاشا(خلیل گت) نفیررسی سفیر کے طور پر کام کیا، ہتھیاروں کی فراہمی اور غیررسی مذاکرات میں مد دفراہم کی۔ .

محمود حبلال بایار – بولشو یکوں کے ساتھ معاثی مذاکرات میں مصروف رہے ، تجارت اور مالی تعاون پر توجہ دی۔

ماہنامہ الشریعہ ۲۰۲۵ جولائی ۲۰۲۵ء

مصطفی کمال اتاترک –اگرچہ براہ راست مذاکرات میں شامل نہیں تھے، مگر سودیتوں کے ساتھ سفارتی حکمت عملی کی رہنمائی میں اہم کر دار اداکیا۔

- 50) https://en.wikipedia.org/wiki/Treaty\_of\_Moscow\_(1921)
- 51) Sahih Muslim 2920a: https://sunnah.com/muslim:2920a

52) جیسے یہودی

53) مزید برآن، حدیث میں "بنی اسرائیل" کے بجائے "بنی اسحاق" کی اصطلاح کا استعمال اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ یہبال "بنی اسحاق" الیک علامتی نسبت کے طور پر بیان کیا گیا ہے نہ کہ محص نسلی یا تاریخی مفہوم میں۔اگر اس سے مراد یہودی ہوتے تو "بنی اسرائیل" کا واضح استعمال ہوتا، کیونکہ یہودی نہ صرف نبی کریم منگانتین کے زمانے میں موجود تھے بلکہ آج بھی دنیا میں موجود ہیں۔

1917(54ء کے تفقازی سالنامے کے مطابق باکوشہر میں 69,366 شیعہ مسلمان آباد تھے:

https://en.wikipedia.org/wiki/Baku\_gradonachalstvo

- 55) https://bakuresearchinstitute.org/en/the-liberation-of-baku-a-retrospective-view-after-a-century
- 56) Roland P. Minez, At the Limit of Complexity: British Military Operations in North Persia and the Caucasus 1918
- 57) https://milwaukeearmenians.com/2015/09/11/massacre-of-baku
- 58) https://axc.preslib.az/en/page/e7tUwdDSIh
- 199) یہ وہمی خبر ہے جسے ایک اور حدیث میں شیطان کی پکار "مسیح تمہارے گھروں میں داخل ہو گیا ہے!" (59 : کے ذریعے بیان کیا گیا ہے

Sahih Muslim 2897: https://sunnah.com/muslim:2897

- 60) Sahih Muslim 2900: https://sunnah.com/muslim:2900
- 61) Revelation 13:1-10: https://www.bible.com/bible/111/REV.13.1-10.NIV
- 62) Sahih Bukhari 1555: https://sunnah.com/bukhari:1555
- 63) Sahih Muslim 2934b: https://sunnah.com/muslim:2934b
- 64) فروز، پال۔"سوویت روس میں جبری سکولرائزیشن: ایک دہری اجارہ داری کیوں ناکام ہوئی؟" جزئل برائے سائنسی مطالعۂ دین، جلد 43، شارہ 1 (مارچ 2004):صفحات 35–50۔ شائع کر دہ: دائیلی ۔

65) الحاد كي تاريخ: https://doi.org/10.1017/9781108562324.047

- 66) Sahih Muslim 169b: https://sunnah.com/muslim:169b
- 67) Sahih Bukhari 3450, 3451, 3452: https://sunnah.com/bukhari:3450
- 68) Sahih Bukhari 7121: https://sunnah.com/bukhari:7121
- 69) Revelation 19:20: https://www.bible.com/bible/111/REV.19.20.NIV
- 70) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 71) Daniel 9:24-27: https://www.bible.com/bible/111/dan.9.24-27.NIV
- 72) Revelation 13:18: https://www.bible.com/bible/111/REV.13.18.NIV

73) اسلامی مہینہ، ترکی کے اسلامی کیلنڈر کنورٹر کے مطابق، 16 اپریل 1917 کے حساب سے نکالا گیا:

https://webspace.science.uu.nl/~gent0113/islam/diyanetcalendar.htm 21(74 جنوری 1924 کے مطالق

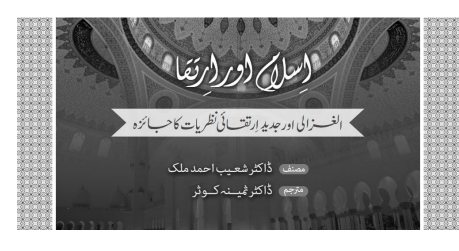
75)5مارچ1953 کے مطابق

ماہنامہ الشريعہ \_\_\_\_\_ مولائي ۲۰۲۵ء

```
76) سوویت بونین کی کمیونٹ پارٹی کی مرکزی کمیٹی نے 23 جنوری 1990 کوپارٹی کی طاقت پر احارہ داری ختم کرنے کے لیے ووٹ دیا، جس سے کثیر الجماعتی
                                                                                                  نظام کے قیام کی راہ ہموار ہوئی۔
                                                                                                26(77) 26دسمبر 1991 کے مطابق
78) Sahih Bukhari 7121: https://sunnah.com/bukhari:7121
                   79) چین (پیپلزریبلک آف جائا) –1949 سے 1978–1980 کی دہائی تک (ڈینگ ژیاوینگ کے تحت اقتصادی اصلاحات )۔
                                                      کیوبا–1959 سے 2002 (نظر ماتی زور مارتی (خوسے مارتی )اور کاسٹروازم پر دیا گیا)۔
                                            ويتنام (سوشلسٹ ريبلک آف ديتنام) – 1976 سے 1986 تک Đổi Mới) اصلاحات (۔
                                             لاوس (لاؤبيبيلز ڈيموکرينگ ربيبلک) – 1975 سے 1986 تک (نيواکنامک ميکانزم اصلاحات) ۔
                                         شالی کوریا(ڈیموکریٹک پیپلزرپیبلک آف کوریا)–1948 سے 1992 (جویے نظر پیسے بدل دیا گیا)۔
                                                       سوویت یونین (بوایس ایس آر)–1922 سے 1991 تک (پیریستروئرکااور زوال)۔
                                    مشرقی جرمنی(جرمن ڈیموکریٹک ریبیلک)–1949 سے 1990 تک (مغربی جرمنی کے ساتھ دوبارہ اتحاد)۔
                                                   يولينڈ (پيپيزرپيبلک آف يولينڈ) –1947 سے 1989 تک (جمہوریت کی طرف منتقلی)۔
                                              چیکوسلوواکیہ(چیکوسلوواک سوشلسٹ ریبلک)-1948 سے 1989 تک (ویلویٹ انقلاب)۔
                                                    ہنگری(ہنگری کی عوامی جمہوریہ)–1949 سے 1989 تک (جمہوریت کی طرف منتقلی)۔
                                                  رومانید (سوشلسٹ رپیبلک آف رومانیہ)-1947 سے 1989 تک (چاؤشکو کے زوال)۔
                                                 بلغاربد (ببیلزربیبلک آف بلغاربی)-1946 سے 1990 تک (جمہوریت کی طرف منتقلی)۔
                                            البانيا(پيپلزسوشلىپ رىيلك آف البانا)-1946 سے 1992 تك (جمہوریت کی طرف منتقلی)۔
                                  یوگوسلادیه (سوشلسٹ فیڈرل ریپیلک آف یوگوسلاویہ)–1943 سے 1992 تک (آزادر ہاستوں میں تقسیم)۔
                                                          منگولبا(منگولین پیپلزر پیپلک)–1924 سے1990 تک(جمہوری اصلاحات)۔
                                        جنولی یمن (بیپلزڈیموکریٹک ریبیلک آف یمن)-1967سے 1990 تک (شالی یمن کے ساتھ اتحاد)۔
                                       افغانستان(ڈیموکریٹک ریپبلک آف افغانستان)-1978سے 1992 تک (کمیونٹ حکومت کاخاتمہ)۔
                                           انگولا( پیپزر بیبلک آف انگولا)-1975 سے 1991 تک (کثیر جمائی نظام اور اقتصادی اصلاحات)۔
                                                 موزمبیق (پیپلزرپیلک آف موزمبیق)-1975 سے 1990 تک (کثیر جمائق جمہوریت)۔
                                                         بین (پیپلزر پیلک آف بین) – 1975 سے 1990 تک (جمہوری اصلاحات)۔
                                            کانگو-برازاویلے(پیپلزرپیلک آف کانگو)-1969سے 1991 تک(جمہوریت کی طرف منتقلی)۔
                       ا پھوپیا(ڈبرگ حکومت،بعد میں پیلیز ڈیموکرٹیک ریبلک آف ایھوپیا)–1974 سے 1991 تک (ڈبرگ حکومت کاخاتمہ)۔
             کمبوڈیا(ڈیموکریٹک کمیوچہا، خمیرروج کے تحت)–1975 سے 1979 تک (ویتنامی حملے کے بعد زوال اور پیپلزر بیبلک آف کمیوچہا کا قیام)۔
             کمپوچیا( پیپلزر بیبلک آف کمپوچیا)–1979 سے 1993 تک(اقوام متحدہ کے زیر نگرانی امن معاہدوں کے بعد جمہوریت کی طرف منتقلی)۔
                                                 تانو تووا( تووان پیپلزر پیپلک)-1921 سے 1944 تک (سوویت یونین کے ذریعہ الحاق)۔
                           بیرونی منگولیا(1924 سے قبل منگولین پیپلزر پیپلک)–1921 سے 1924 تک (منگولین پیپلزر پیپلک کاپیش خیمہ)۔
                                          صوالیہ (صوبالی ڈیموکریٹک ریبیلک) – 1969 سے 1991 تک (ناکام ریاست بننے کے بعد زوال)۔
نکاراگوا(ساندنیتا حکومت کے تحت)–1979 سے 1990 تک (1990 کے انتخابات میں امر کی حمایت یافتہ ایوزیشن سے شکست کے بعداقتدار کاخاتمہ)۔
```

گرینیڈا(ماریس بشب کی نیوجیول موومنٹ کے تحت)–1979 سے 1983 تک ( داخلی تنازعات کے بعدام کی فوجی مداخلت سے خاتمہ)۔

- 80) https://en.wikipedia.org/wiki/List\_of\_communist\_states#/media/File:Communist\_Block.svg
- 81) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 82) Sahih Muslim 2946a: https://sunnah.com/muslim:2946a
- 83) Princeton University Press, The Rise and Fall of Communism, accessed at: https://assets.press.princeton.edu/chapters/s11095.pdf
- 84) Sahih Bukhari 19: https://sunnah.com/bukhari:19
- 85) Sahih Muslim 2945a: https://sunnah.com/muslim:2945a
- 86) https://en.wikipedia.org/wiki/Lykov family
- 87) Sahih Muslim 809a: https://sunnah.com/muslim:809
- 88) Sahih Muslim 2944: https://sunnah.com/muslim:2944
- 89) https://encyclopedia.yivo.org/article/982
- 90) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 91) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 92) https://en.wikipedia.org/wiki/First\_five-year\_plan\_(Soviet\_Union)
- 93) https://en.wikipedia.org/wiki/Stakhanovite movement
- 94) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 95) https://en.wikipedia.org/wiki/Holodomor
- 96) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 97) Sahih Muslim 1380: https://sunnah.com/muslim:1380
- 98) Sahih Bukhari 7124: https://sunnah.com/bukhari:7124
- 99) Bukhari 2543: https://sunnah.com/bukhari:2543
- 100) https://en.wikipedia.org/wiki/Muhammad\_ibn\_Abd\_al-Wahhab
- 101) Sahih Bukhari 7132: https://sunnah.com/bukhari:7132
- 102) Sahih Muslim 2938c https://sunnah.com/muslim:2938c
- 103) Sahih Muslim 2942a: https://sunnah.com/muslim:2942a
- 104) Sahih Muslim 2538a: https://sunnah.com/muslim/44/310
- 105) Sahih Bukhari 5902: https://sunnah.com/bukhari:5902
- 106) Sahih Muslim 2930a: https://sunnah.com/muslim:2930a
- 107) Sahih Muslim 2937a: https://sunnah.com/muslim:2937a
- 108) Sahih Muslim 2943a: https://sunnah.com/muslim:2943a
- 109) Sahih Muslim 2927a: https://sunnah.com/muslim:2927a
- 110) Sahih Bukhari 5902: https://sunnah.com/bukhari:5902
- 111) Quran 12:100: https://www.quran.com/12/100
- 112) Sahih Bukhari 5902: https://sunnah.com/bukhari:5902



### اسلامي متون اور نظريه ارتقا

#### تعارف

بہت سے مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ اسلامی تعلیمات کے دو بنیادی مآخذ ہیں۔ پہلا مآخذ قرآن مجید ہے، جواللہ تعالی کا نازل کردہ کلام ہے، نہ کہ پیغبر محمد مثالیقی اظہار یاالہامی تا تر۔ دوسرا آخذ احادیث نبوگی ہیں، جورسول اکرم مثالیقی کے انوال، افعال اور تصویبات پر مشتمل روایتوں کا مجموعہ ہے۔ مسلمانوں کے ایک بڑے طبقے کے نزدیک نبی کریم مثالیقی کو اللہ تعالی کی طرف سے عطاکردہ مند حاصل ہے، جوان کے قول وفعل کو دینی جحت بناتی ہے۔ اسی بنیاد پر احادیث کو اسلامی مثر کہ طور تعالی کی طرف سے عطاکردہ مند حاصل ہے، معام حاصل ہے۔ متعدّد موضوعات ایسے ہیں جو قرآن وحدیث دونوں میں مشتر کہ طور پر پائے جاتے ہیں، جیسے فقہم ادکام، عقائد، انبیاء کے قصص، اور اخلاقی تعلیمات۔ اگرچہ دونوں مآخذ اپنی نوعیت اور دائرہ کار میں مختلف ہیں، لیکن دینی فہم وعمل کی تشکیل میں یہ ایک دوسرے کے معاون و مکمل حیثیت رکھتے ہیں (Totolli) کار میں مختلف ہیں، لیکن دینی فہم وعمل کی تشکیل میں یہ ایک دوسرے کے معاون و مکمل حیثیت رکھتے ہیں (2020) مثال کے طور پر، قرآن مجید میں متعدّد مقامات پر مسلمانوں کو نماز قائم کرنے کا تھم دیا گیا ہے، تاہم نمازی عملی موتی ہیں، اعتصر کو تعلیمات کے طور پر، قرآن مجید میں متعدّد مقامات پر مسلمانوں کو نماز قائم کرنے کا تھم دیا گیا ہے، تاہم نمازی عملی موتی ہیں، حین کار تعیم مختلف اصولِ تغیر کی روشتی میں کی جاتی ہے۔ اسی طرح، بعض قرآئی آیات کا آیک مجموعہ رسول اکرم مختلف اعلیہ موتی ہیں۔ کسی ایک ہم تاریخی واقع ہوتا ہے، جس کا مکمل پس منظر اور سیاق وسیاق صرف احادیث محاوم ہوتی ہیں۔ کسی احدث نمین ایک اور اہم اور بنیادی فرق بیہ کہ قرآن کی علاوت بنبان سیمی عبادت نمیں سمجھی جاتی وہ سلسلہ قرآن کی علاوت بنبان بیں اسند سندی کی ساخت کے عومی طور پر دو اجزاء ہوتے ہیں: پہلا "سند" یعنی وہ سلسلہ قرآن کی علاوت بنبان بیک کی ساخت کے عومی طور پر دو اجزاء ہوتے ہیں: پہلا "سند" یعنی وہ سلسلہ قرآن کی علاوت بنبان بیں ایک کی ساخت کے عومی طور پر دو اجزاء ہوتے ہیں: پہلا "سند" یعنی وہ سلسلہ وہ سلسلہ

ماہنامہ الشربعہ ۔۔۔۔۔ ۵۰ ۔۔۔۔ جولائی ۲۰۲۵ء

روایت جس میں تمام راویوں کے نام شامل ہوتے ہیں،اور دوسرا" متن "لیجنی اصل حدیث باروایت کامضمون۔ چونکہ سند ایک تاریخی زنجیرہے،اس لیے اسے بطور عبادت تلاوت نہیں کیاجا تا، جب کہ متن میں بعض او قات دعائیہ کلمات شامل ہوتے ہیں اور بعض او قات نہیں بھی۔اسی بنا پر بہت سے مسلمان احادیث کوایک تاریخی و سوانحی ذخیرے کے طور پر د کیسے ہیں، جس میں رسول اکرم مُنافِیّنِ کی زندگی کے مختلف پہلومحفوظ ہیں۔البنہ وہ احادیث جن میں دعامیں شامل ہوتی ہیں، انہیں انفرادی یااجتماعی دعاکے مواقع پر استعمال کیا جاسکتا ہے۔ بالآخر، ان مصادر کے مابین ایک نمایاں امتیاز ان کی تاریخی صحت وو ثوق (historical integrity) کا ہے۔ جمہور مسلمان اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ قرآن مجید وہی خالص وحی الٰہی ہے جو آغاز اسلام میں نبی کریم منگافیٹیٹم پر نازل ہوئی، اور جوصد بوں کے دوران اس قدر کثیر و متواتر ذرائع اور افراد کے ذریعے منقول ہوئی ہے کہ اسے کسی گھر جوڑیا جعل سازی کا نتیجہ قرار دیناعلمی اور عقلی طور پر محلِ نظر ہے۔ یہی سبب ہے کہ قرآن کی تاریخی صداقت پر مسلم علمی روایت میں شاذ و نادر ہی سوال اٹھایا گیا ہے (Graham 2020)۔ البتة احادیث کامعاملہ قرآن سے یکسر مختلف ہے۔ نبی کریم مَثَاثِینُا کے اقوال وافعال کوان کے بعد آنے والے راویوں (محدثین)نے قلمبند کیااور روایت کے ذریعے منتقل کیا۔ تاہم، بہت سے مسلمانوں کے نزدیک احادیث کی تاریخی سالمیت اور صداقت ایک متنوع اور پیچیدہ موضوع ہے۔مسلم علانے ابتدا ہی میں یہ تسلیم کیا کہ بعض افراد نے ذاتی ،ساجی پاسیاس مفادات کے لیے احادیث گھڑنے کی کوشش کی (Brown 2009, 1-66)۔ یہی سبب تھا کہ علم حدیث کی تنقیدی روایت نے جنم لیا، جسے تجویہ احادیث کے عنوان سے جاناجا تاہے۔اس علم میں محدثین نے نہ صرف روایت کے اصول و ضوابط مرتب کیے، بلکہ احادیث کی درجہ بندی اور صحیح وضعیف روایات کے در میان امتیاز کے معیارات بھی طے کیے ( Abdul-Jabbar, 2020a)۔ ان تفصیلات پرباب 9 میں مزید گفتگو کی جائے گی، تاہم یہاں بیربات ملحوظ رہے کہ اگرچیه قرآن کی تاریخی ترسیل پرعام طور پر کوئی سوال نہیں اٹھایا گیا، مگر احادیث کی جامعیت اور درجه بندی پر ہمیشه بحث موجودر ہی ہے ،اور اسی لیے ان کے مختلف مدارج متعیّن کیے گئے ہیں(Brown 2009)۔

احادیث سے متعلق ایک اہم پہلو توحید کے تصور سے متعلق ہے (Abdul-Jabbar, 2020b)۔ وقت کے ساتھ جب حدیث کی تصدیق اور تنقید کا عمل زیادہ مربوط و سے کم ہوتا گیا، تو محدثین نے ان احادیث کوبا قاعدہ طور پر مجموعوں کی صورت میں مرتب کرنا شروع کیا۔ ان مجموعوں نے حدیث پر کام کرنے والے علما کے لیے ایک عملی فہرست کا کام دیا، جس کی مددسے وہ از سرِ نوحیق کے بجائے مستند اور مصدقہ احادیث پر اپنی فکری وفقہی کاوشوں کی بنیادر کھ سکیں۔ بیبات جس کی مددسے وہ از بل شیع کے ہاں حدیث کی ساخت، متن اور اسناد کے اصولوں میں نمایاں فرق پایاجا تا ہے۔ چونکہ اس حقیق کا مرکز امام غزالی فکر ہے، جو ایک سی عالم سے ، اس لیے یہاں بحث کا دائرہ صرف سی احادیث تک محدود رکھاجائے گا۔

سیٰ مکتبِ فکر میں چیر مجموعوں کوسب سے زیادہ معتبر تصور کیا گیا ہے ، جنہیں صحاحِ ستہ کہاجا تاہے۔ان مجموعوں کوعموماً ان کے مرتبین کے نامول سے موسوم کیا گیا ہے (Abdul-Jabbar, 2020b)۔

سنّی مسلمانوں کے ہاں جن چیو مجموعوں کو حدیث کی سب سے معتبر کتابیں سمجھا جاتا ہے، وہ درج ذیل ہیں، جنہیں صحاح ستہ (چیو مستند کتبِ حدیث)کہاجاتا ہے:

- ا. سیح بخاری امام محمد بن اساعیل البخاری کی مرتب کردہ، جوصحتِ حدیث کے حوالے سے سب سے معتبر سمجھی حاتی ہے۔ حاتی ہے۔
  - ۲. صحیح مسلم امام سلم بن الحجاج کی تالیف، جو بخاری کے بعد سب سے مستند منجھی جاتی ہے۔
    - سنن النسائي (السنن الصغرى) امام احمد بن شعيب النسائي كى تاليف.
    - ۷۶. سنن الي داؤد امام ابوداؤد سليمان بن اشعث كي مرتب كرده كتاب \_
  - جامع الترفذى امام محمد بن عيسلى الترفذى كى تاليف، جس مين فقهى آراكے ساتھ تبصر بے بھى شامل ہيں۔
- ۲. سنن ابن ماجه امام ابن ماجه کی تالیف، جسے بعض علماصحاحِ ستہ میں شامل کرتے ہیں، جبکہ پھھ اس کی جبگہ مؤطا
   امام مالک کو ترجیح دیتے ہیں، جو امام مالک بن انس کی تالیف ہے۔

بعض محدثین مؤطاامام مالک کوصحاحِ ستہ میں شامل کرتے ہیں اور ابن ماجہ کواس فہرست سے خارج کرتے ہیں، کیکن عام طور پر مذکورہ بالاچھ کتابیں ہی صحاحِ ستہ کے طور پر معروف ہیں۔

سے بات پیشِ نظرر ہنی چاہیے کہ مذکورہ چھ کتب احادیث کی تمام تالیفات کی نمائندگی نہیں کرتیں ، بلکہ بیان میں سے سب سے زیادہ مقبول اور معتبر مجھی جانے والی مجموعات ہیں۔ صحاحِ ستہ میں بالخصوص صحیح بخاری اور صحیح سلم جہوئی طور پر صحیحین (دومستند مجموعے)کہاجاتا ہے کو اعلیٰ ترین سند کا در جہ حاصل ہے ، اور ان میں سے بھی صحیح بخاری کو سب سے زیادہ قبولِ عام حاصل ہے (800 Brown 2009)۔

جیساکہ آگے واضح ہوگا، حضرت آدم کی تخلیق اور اس سے متعلقہ روایات (جن کا تعلق براہِ راست نظریہ ارتقاسے بنتا ہے) زیادہ ترانبی دومجموعول لینی صحیحین میں مذکور ہیں۔ یہی وجہہے کہ ان احادیث کی صداقت کو چیلیج کرنایاان کا انکار کرنا ایک نہایت نازک اور سنجیدہ مسکلہ بن جاتا ہے۔ اختصار کے پیشِ نظر، احادیث کی درجہ بندی اور اس پر ہونے والے مباحث کوباب 9 میں تفصیل سے بیان کیا جائے گا۔ یہ باب بنیادی طور پر ان تمام متعلقہ صحیفائی نکات کوسادہ اور قابلِ فہم انداز میں، بغیر تکنیکی اصطلاحات کے ، قارئین کے سامنے رکھنے پر مرکوز ہوگا۔

اس باب کا مقصد دو پہلوؤں کا احاطہ کرنا ہے۔ اولاً، ہم ان قرآنی آیات اور احادیث کا جائزہ لیں گے جو اسلام اور نظریة ارتقاء کے مابین بحث سے متعلق ہیں۔ یہ بحث باب چہارم کے لیے ایک تمہیدی کر دار اداکرے گی، جہاں ہم اُن مختلف طریقوں کا تجزیہ کریں گے جن کے ذریعے مسلمان مفکرین نے ارتقائی نظریات کے ساتھ اسلامی عقائد میں تطبیق یا

عدم تطیق کی کوشش کی ہے۔ یوں باب سوم اور باب چہارم کے مابین یہ فکری ربط، باب نہم کے لیے ایک علمی پس منظر فراہم کرے گا، جہاں امام غزالی کے منطق طریقۂ کار کوزیر بحث لایا جائے گا۔ وہ طریقہ کار جس کی روشنی میں اسلامی روایت میں مصالحت کی گئجائش پیدا کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ بعد ازاں، باب دہم میں اسلام اور ارتفاء کے باہمی تعلق کا تفصیلی جائزہ پیش کیا جائے گا۔ ثانیا، اس باب کا مقصد یہ بھی ہے کہ متعلقہ اسلامی صحیفوں کا تقابلی مطالعہ ان عیسائی مفاہیم سے کیا جائے جنہیں باب دوم میں نمایاں کیا گیا ہے۔ جیسا کہ ہم آگے دیکھیں گے، بعض مسائل عیسائی نہ ہمی روایت میں نہایت اہمیت رکھتے ہیں، لیکن اسلامی متون اور فکری روایت میں ان کا کوئی صریح یا مضبوط حوالہ موجود نہیں ہے۔ یہ دونوں اہداف، اپنی بیان کردہ ترتیب کے ساتھ، اس باب کی ساخت اور مباحث کا تعین کرتے ہیں۔

### اسلامي متون ميں تخليق كاتصور

اس حصے میں ہم تخلیق سے متعلق قرآنی آیات اور احادیث کاجائزہ لیں گے۔وضاحت اور ترتیب کے لیے اس بحث کو تین حصول میں تقسیم کیا گیا ہے:

- ا. آسانون اور زمین کی تخلیق
- ۲. غیرانسانی حیات کی تخلیق
  - ۳. آدمًا کی تخلیق

ہم ان تینوں موضوعات کے تحت متعلقہ آیات اور احادیث کواسی ترتیب سے زیر بحث لائیں گے۔

### زمین وآسان کی تخلیق

قرآن مجید، بائبل کی طرح اس بات کا ذکر کر تا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کو چھ دنوں میں پیدا فرمایا۔ درج ذیل دو مثالیں اس کی وضاحت کرتی ہیں:

- ا. تمہارارب اللہ ہی ہے، جس نے آسانوں اور زمین کوچھ دنوں (ستہ اَیام) میں پیداکیا، پھر عرش پر جلوہ گر ہوا؛ وہی رات کو دن پر اس طرح لپیٹ دیتا ہے کہ وہ تیزی سے اس کے پیچھے دوڑ تا ہے؛ اس نے سورج، چانداور ستاروں کو اپنے حکم کے تابع بنایا؛ ساری تخلیق اور حکم اس کا ہے۔ اللہ، جو تمام جہانوں کارب ہے، بہت بلندو بالا ہے! (القرآن 7:54)
- ۲. تمہارارب اللہ ہی ہے، جس نے آسانوں اور زمین کوچھ دنوں (ستہ اَیام) میں پیداکیا، پھرعرش پر جلوہ گر ہوا،
   وہی تمام امور کی تدبیر کرتا ہے؛ کوئی اس کی اجازت کے بغیر سفارش نہیں کر سکتا: یہی اللہ تمہارارب ہے، پس
   اس کی عبادت کرو۔ آخرتم نصیحت کیوں نہیں پکڑتے؟ (القرآن 10:3)

یہ آیات بظاہر یہ بتاتی ہیں کہ اللہ تعالی نے آسانوں اور زمین کو چھ دنوں میں پیداکیا۔ تاہم کلاسکی عربی زبان میں "ایام" کا مفہوم لسانی طور پروسعت رکھتا ہے۔ اس سے مراد چوہیں گھنٹے والے دن بھی ہوسکتے ہیں، یایہ کسی بھی مدت کے چھ اَدوار یامر حلے بھی ہوسکتے ہیں جن کی کوئی معین طوالت نہیں (,57 جا 55–54, 54–57) Mabud 1991, 54–57; Jalajel 2009)۔ خود قرآن مجید میں بھی اس لسانی وسعت کا استعال دیگر مقامات پر کیا گیا ہے:

وہ آپ(نی سَلَیْظِیَا ﷺ) سے عذاب کو جلد لانے کا مطالبہ کریں گے۔ حالانکہ اللّٰہ اپنے وعدے کی خلاف ورزی نہیں کر تا -آپ کے رب کے ہاں ایک دن تمہارے شار کے مطابق ایک ہزار سال کے برابر ہے۔(القرآن 22:47)

ایام (لینی دنوں) کے مفہوم میں پائے جانے والے ابہام کے علاوہ، ان چھ دنوں کی مدت کے بارے میں بھی غیر یقینی صور تحال پائی جاتی ہے۔ یہ دن مساوی طوالت کے ہوسکتے ہیں، یاا یک دوسرے سے بالکل مختلف مدت کے حامل بھی ہوسکتے ہیں۔ یاا یک دوسرے سے بالکل مختلف مدت کے حامل بھی ہوسکتے ہیں۔ اسلامی متون میں ایسی کوئی صراحت موجود نہیں جو کسی ایک مفروضے کو حتمی طور پر درست قرار دے ( Jalajel 2009, 36 )۔ آخر میں، یہ سوال بھی اٹھایا جاسکتا ہے کہ کیا تخلیق کے عمل کی کوئی ترتیب قرآن میں بیان ہوئی ہے؟ ابتدائی دوآیات اس معاملے میں غیر جانب دار معلوم ہوتی ہیں کیونکہ وہ آسان وزمین کوایک ساتھ ذکر کرتی ہیں، لینی بین سے بیان کرتی ہیں کہ آسان اور زمین چھے دنوں میں تخلیق کے گئے۔ اس لیے یہ آیات کسی واضح زمانی ترتیب کی طرف اشارہ نہیں کرتیں۔ تاہم، قرآن کے ایک اور مقام پر بظاہر ایک زمانی ترتیب نظر آتی ہے:

ان سے بوچھو، کیاتم اُس ہستی کا افکار کررہے ہوجس نے دو دنوں میں زمین بنائی، اور اُس کے شریک ٹھیراتے ہو؟ یہ ہے جہانوں کا پرورد گار۔اور اُس نے زمین کے اندر اُس کے اوپر سے پہاڑ گاڑ دیے اور اُس میں برکتیں رکھ دیں اور سب ضرورت مندوں کے لیے کیساں، اُس کی غذائیں اُس میں ودیعت کر دیں۔ یہ سب ملا کر چار دنوں میں۔ پھر اُس نے آسان کی طرف توجہ فرمائی جو (زمین کے ساتھ ہی وجو دمیں آچکا تھا اور) اُس وقت دھوئیں کی صورت میں تھا۔ سواس کو اور زمین کے ساتھ ہی وجو دمیں آچکا تھا اور) اُس وقت دھوئیں کی صورت میں تھا۔ سواس کو اور زمین سات کو تھم دیا کہ حاضر ہوجاؤ، خوش سے یانا خوش سے۔ دونوں نے کہا: ہم خوش سے حاضر ہیں۔ پھر دو دنوں میں اُنسیں سات آسان بنادیا اور ہم آسان میں اُس کا قانون و می کر دیا اور تمھارے اِس قریبی آسان کو ہم نے چراغوں سے رونق دی اور اُسے خوب محفوظ بنادیا۔ یہ خداے عزیز وعلیم کا منصوبہ ہے۔ (القرآن 41:9-12)

ان آیات میں واضح طور پر دیکیا جاسکتا ہے کہ زمین اور اس کے اجزاکی تخلیق پہلے ہوئی، اور اس کے بعد آسانوں کی تخلیق کا ذکر آیا ہے۔ "پھر وہ آسان کی طرف متوجہ ہوا"۔۔۔اس ترتیب کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ اس ترتیب کو زمانی معنوں میں بھی سمجھا جاسکتا ہے، اور فضیلت یا درجہ بندی کے طور پر بھی۔اگر دوسرے مفہوم کو اختیار کیا جائے تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ آسان زمین سے زیادہ اہم یابر تربیں (38, 2009, 38)۔اس مطلب یہ ہوگا کہ آسان زمین سے زیادہ اہم یابر تربیں (38, 2009, 38)۔اس طرح قرآن میں بھی ثم کا استعال ہمیشہ زمانی ترتیب کے لیے نہیں ہوتا، بلکہ بعض او قات یہ کسی چیز کی اہمیت، تدریج یا توجہ کی منتقلی کو ظاہر کرنے کے لیے بھی آتا ہے۔

اسی اصول پر قاضی بیضاوی، جوایک معروف مفسر ہیں سورۃ البقرۃ کی آیت 29کی تفسیر میں لکھتے ہیں: "لفظ ثم یہال بظاہر مخلوۃ است کے در میان فرق اور آسان کی تخلیق کوزمین پر فضیلت دینے کے لیے ہے "۔ لہذا، یہ کہنادرست نہیں ہوگا کہ قرآن کسی حتی تاریخی تسلسل کو بیان کرتا ہے۔ ایک حدیث جوضیح مسلم کے باب "ابتداء الحلق وخلق آدم علیه السلام" میں روایت ہوئی ہے، بظاہر ایک حتی ترتیب فراہم کرتی ہے اور بعض پہلوؤں سے قرآن کے بیانے سے متصادم معلوم ہوتی ہے:

اللہ تعالیٰ نے مٹی کو ہفتے کے دن پیداکیا، اتوار کے دن پہاڑ بنائے، پیر کے دن در خت پیدا کیے، منگل کے دن ناپسندیدہ چیزیں (بینی تکلیف دہ اور ضرر رسال چیزیں) پیداکیں، بدھ کے دن نور پیداکیا، جعرات کے دن زمین میں جانور پیداکیا، جعمرات کے دن عصر کے بعد حضرت آدم علیہ السلام کو پیداکیا، تمام مخلو قات کے بعد، دن کے آخری جھے اور رات کے آغاز کے در میان۔

یدروایت اس امرکی نشاندہی کرتی ہے کہ تخلیق سات دنوں میں مکمل ہوئی، جبکہ قرآن میں چھ دنوں کاذکرہے۔ تاہم، جبیباکہ جلاجل (38,2009–42) نے مناسب طور پر نشاندہی کی ہے، اس حدیث کے حوالے سے چنداہم نکات درج ذیل ہیں:

- ا. اس حدیث کی سندمیں اشکالات موجود ہیں، جن کی طرف علمائے حدیث نے اشارہ کیاہے۔
- ۲. احادیث کی دیگر کتب میں اس حدیث کے مختلف نسخے موجود ہیں، جن میں ترتیب یا تفصیلات کا اختلاف پایاجا تا ہے، جواس روایت کی قطعیت کو مشکوک بنادیتا ہے۔
- ۳. حتی که اگراس حدیث کوظاہر پر لیاجائے، تب بھی قرآن کی بیان کردہ چپے دنوں کی مدت سے متصادم نہیں، کیونکہ قرآن کی "چپے ایام" کی اصطلاح کیکدار مفہوم رکھتی ہے اور مختلف ادوار کوظاہر کر سکتی ہے۔
- ۳. اس حدیث کابراہِ راست آسانوں اور زمین کی تخلیق سے تعلق نہیں۔اس میں صرف مٹی، روشنی اور جانوروں جیسے عناصر کاذکرہے، مگر سیاروں، کہکشاؤں یاز مین کی ساخت کی تخلیق کو حتمی طور پر بیان نہیں کرتی۔

درج بالا نکات کی روشنی میں یہ حدیث سی قطعی زمانی ترتیب کی بنیاد فراہم نہیں کرتی۔ اسلامی متون کا نکات اور زمین کی تخلیق کو 24 گھنٹوں پر شتمل جھ دنوں میں مکمل کرنے کا کوئی حتمی نظر یہ پیش نہیں کرتے، اور نہ ہی ان چھ دنوں یا ادوار کی سخلیق کو 24 گھنٹوں پر شتمل جھ دنوں میں مکمل کرنے کا کوئی حتمی نظر یہ پیش نہیں کرتے اور نہ ہی آتا۔ تخلیق سے سکیانیت یا ترتیب کے بارے میں کوئی قطعی تفصیل موجود ہے۔ نتیجاً، کوئی واضح تاریخی تسلسل سامنے نہیں آتا۔ تخلیق سے متعلق دیگر آیات بھی موجود ہیں، لیکن اس بحث کا مرکزی نکتہ تخلیق کا دورانیہ تھا۔ باقی تفصیلات کا ارتقائی مباحث سے براہ راست تعلق نہیں ہے۔

### غيرانساني مخلوقات كي تخليق

قرآنِ مجید میں بارہایہ ذکر آیا ہے کہ اللہ ہی ہر چیز کا خالق ہے۔ تاہم، اسلامی متون میں جاندار مخلوقات کی تخلیق کی تفصیلات (فی الحال حضرت آدم یاانسان کی تخلیق کو چھوڑ کر) کچھ مبہم می معلوم ہوتی ہیں۔اس میں زندگی کی ابتدااور انواع ( species) کی ابتدادونوں شامل ہیں۔ قرآن کی ایک آیت اس جانب اشارہ کرتی ہے کہ زندگی کا آغاز پانی سے ہوا:

کیا منکرلوگ نہیں دیکھتے کہ آسمان اور زمین (پہلے ) جُڑے ہوئے تھے، پھر ہم نے انہیں پھاڑ کر جداکیا؟اور ہم نے ہر زندہ چیز کوپانی سے پیداکیا۔

کیا پھر بھی وہ ایمان نہیں لاتے ؟ (القرآن، 21:30)

ایک دوسری آیت میں بھی یہی تذکرہ ملتاہے:

اور اللہ نے ہر جان دار کو پانی (لینی مخصوص سیال مادے) سے پیدا کیا، پھر ان میں سے کوئی اپنے پیٹ کے بل چلتا ہے، کوئی دو پاؤں پر، اور کوئی چار پر جیلتا ہے۔ اللہ جو چاہے پیدا کرتا ہے، یقیناً اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔ (القرآن، 24:45)

اگرچہ بید دونوں آیات جانداروں کی تخلیق کو پانی سے جوڑتی ہیں، لیکن اس عمل کی تفصیل بیان نہیں کی گئی کہ بیہ تخلیق پانی سے س طریقے سے واقع ہوئی۔

قرآن مجید میں بودوں کا بھی ذکر آتا ہے:

اوراس کی نشانیوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ تم زمین کوخشک وسٹاٹاد یکھتے ہو، پھر جب ہم اس پر پانی برساتے ہیں تو وہ جنبش کرنے لگتی ہے اور پھولنے لگتی ہے۔ یقینًا وہ ذات جواس کو زندگی بخشتی ہے، وہ مردوں کو بھی زندگی دے گی۔ بے شک وہ ہرچیز پر قادر ہے۔ (القرآن، 41:39)

اس آیت میں ہم دیکھ سکتے ہیں کہ خدااپنی تخلیقی قوتوں کا ذکر کررہاہے کہ جب بنجر زمین پربارش برسائی جاتی ہے توبیہ زندگی ، لینی بودوں کے ساتھ نشوونما پاسکتی ہے۔ایک اور آیت ہے جہاں زندگی اور موت کاموضوع بودوں کے بیجوں سے منسلک ہے:

اللہ ہی ہے جو دانے اور محتلی کو پھاڑ کراس میں سے (نیا)اگا تاہے؛ وہی زندہ کو مردہ سے نکالتاہے اور مردہ کو زندہ سے پیداکر تاہے ۔ یہی اللہ ہے، پھرتم کہال بھٹکائے جارہے ہو؟ (القرآن 6:95)۔

قرآن مجید میں جانوروں کا بھی کثرت سے ذکر آیا ہے ، جیسے کہ چیونٹیاں (سورۃ انمل 27:18)، کتے (سورۃ الاعراف 7:176)، پرندے (سورۃ الانعام 38:6؛ سورۃ النحل 16:79)، مکڑی (سورۃ العنکبوت 29:41)، گدھے (سورۃ النحل 16:8؛ سورۃ لقمان 31:19)، اور دیگر بہت سے جانور۔ان کاذکر بعض او قات مثال (تمثیل) کے طور پر کیا گیا ہے یاکسی واقعے میں بطور کر دار ذکر کیا گیاہے، خواہ وہ کسی نبی سے متعلق ہویاعام انسانوں سے ۔ قرآن میں ایک خاص حوالہ مویشیوں (چوپایوں) کے بارے میں بھی آیاہے، جن کاذکر اللہ کے ہاتھوں کی تخلیق کے ساتھ کیا گیاہے:

اور مویشیوں کو بھی اللہ ہی نے پیدا کیا،ان میں تمہارے لیے گرمی کاسامان ہے اور دیگر فائدے بھی،اور ان میں سے کچھ کوتم کھاتے ہو۔(القرآن، 16:5)

ایک اور آیت میں قرآن مجید بیان کر تاہے کہ مویثی (چوپائے)اللہ تعالیٰ کی طرف سے انسانوں کے لیے نازل کیے گئے:

اس نے تم سب کو ایک جان سے پیداکیا، پھر اسی سے اس کا جوڑا بنایا، اور تمہارے لیے آٹھ قتم کے مویثی نازل کیے۔ وہ تمہیں تمہاری ماؤں کے پیٹ میں ایک مرحلے کے بعد دوسرے مرحلے میں تین اندھیروں کے اندر تخلیق کرتا ہے۔ یہی اللہ تمہارارب ہے، بادشاہی اس کی ہے، اس کے سواکوئی معبود نہیں، پھرتم کدھر بھٹکائے جارہے ہو؟ (القرآن، 39:6)

تاہم، جب ان باتوں کو نظریہ ارتفائے نقطہ نظر سے دیکھاجائے توان میں کوئی ایسا پہلونہیں جواس نظریے سے واضح طور پر ٹکرا تاہو۔ جیساکہ ہم اگلے جسے میں بھی دیکھیں گے، قرآن کی ایک آیت میں یہ ذکر ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت آدمِّم کو اپنے دونوں ہاتھوں سے پیدا کیا۔ بعض افراد نے اس بات کو بنیاد بناکر یہ کہا ہے کہ حضرت آدمِّم ارتفائی عمل کا حصہ نہیں سے ، بلکہ یہ ایک خصوصی تخلیق (special creation) کی طرف اشارہ ہے (Keller 2011, 350–364)۔ تاہم، اللہ کے "ہاتھوں" کاذکر صرف آدمِّم کے بارے میں ہی نہیں آیا۔ ایک اور مقام پر قرآن بیعت کے واقعے کے دوران بیعت کے واقعے کے دوران بیعت کے اقرآن ، 48،10)

ان تمام حوالوں سے اگر پچھ ظاہر ہو تاہے تووہ یہ ہے کہ ان امور کوایک خاص اہمیت حاصل ہے۔ لیکن ان سے یہ نتیجہ نکالنا کہ بیدلاز می طور پر فوری تخلیق (instantaneous creation) کو بیان کر رہے ہیں یا نظر یہ ارتقا کا تطعی انکار کر رہے ہیں، درست نہیں ہے۔

جہاں تک مویشیوں سے متعلق دوسری آیت کا تعلق ہے (القرآن 3:66)، جلاجل (44,2009) اس آیت میں استعال ہونے والے لفظ "نَزَّلَ" کے مفہوم پر مفسرین کے در میان اختلاف کی نشاندہی کرتے ہیں۔ لغوی طور پر "نَزَّلَ" کا مطلب آسان سے اتار ناہوتا ہے۔ اگر اسے ای طرح لیا جائے تواس سے یہ مفہوم نکل سکتا ہے کہ مویثی آسان سے نازل ہوئے، جو کہ نظر بیدار تفاکے نظر بے اسے ایک ممکنہ تعناد پیداکر سکتا ہے۔ تاہم، جیسا کہ جلاجل (2009, معان سے نازل ہوئے، جو کہ نظر بیدار تفاکے نظر بے سے ایک ممکنہ تعناد پیداکر سکتا ہے۔ تاہم، جیسا کہ جلاجل (2009, خور تطعی نہیں کرتے ہیں، لیکن ان میں سے کوئی بھی تجویز قطعی نہیں ہے۔ ان کی بعض تجاویز کا مطلب سے ہے کہ جس تخلیق کا حوالہ دیا جارہا ہے وہ ابتدائی تخلیق ہے۔ ان مویشیوں میں سے دوسری تشریحات ان کی مسلس تخلیق اور رزق کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔

ان مختلف آرا کو مد نظر رکھتے ہوئے، مویشیوں سے متعلق دوسری آیت ارتقائی عمل کے ذریعے مویشیوں کے پیدا ہونے کے امکان کی نفی نہیں کرتی۔ قرآن میں ایسی آیات بھی موجود ہیں جن میں ذکرہے کہ اللہ تعالی نے تمام چیزوں کو جوڑوں (pairs) کی صورت میں پیدا کیا:

پاک ہے وہ (اللہ)جس نے ہر چیز کے جوڑے پیدا کیے، خواہ وہ زمین کی پیداوار ہو، یاخود ان کے (انسانوں کے) اپنے وجود سے، یاوہ چیزیں جنہیں وہ جانتے ہی نہیں۔(القرآن 36:36)اور ہم نے ہر چیز کوجوڑوں کی صورت میں پیداکیا تاکہ تم غور وفکر کرو۔(القرآن 49:51)

یہ آیات بظاہر اسبات کی طرف اشارہ کرتی ہیں کہ جانوروں اور کیا پودوں کو جوڑوں (لینی نرومادہ) کی صورت میں پیدا کیا گیا ہے۔ اس تعبیر کو بعض او قات دوصنفی ساخت (binary gender) کے طور پر لیاجا سکتا ہے، لینی صرف نریامادہ۔ تاہم، پہلی آیت (القرآن 36:36) اس مفہوم کو محض جنسی دوگائی تک محدود نہیں کرتی۔ آیت میں یہ بھی فرمایا گیا ہے: "اور ان چیزوں کے بھی، جنہیں وہ جانتے ہی نہیں " جو اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ نرومادہ کی تقسیم سے ماورا مخلوقات بھی ہو سکتی ہیں۔

جہاں تک دوسری آیت (القرآن 49:15) کا تعلق ہے، تو مفسرین نے بھی اس آیت کی تفسیر صرف جنس تک محدود نہیں کے۔ کیونکہ آیت میں کوئی مخصوص قید نہیں ،اس لیے انہوں نے اسے دیگر متضاد جوڑوں پر بھی منظبق کیا جیسے کہ: گری فلم منظبق کیا جیسے کہ: گری دوسردی بخشکی و تری، رات و دن ، کڑواہٹ و مٹھاس و غیرہ ( 1076, 1076, 385–386; Nasr 2015, 1076 کے محدود نہیں۔ 1278 میں جوڑوں کا مفہوم ان آیات میں شامل ہو سکتا ہے، لیکن ان کا مفہوم صرف اس تک محدود نہیں۔ اس وضاحت کی اہمیت اس لیے ہے کہ بعض لوگ ان آیات کو بنیاد بناکر میہ بھھ سکتے ہیں کہ اسلامی متون صرف منفی دوگائی دوسکیم کرتے ہیں، جب کہ حقیقت میہ ہے کہ بعض جانداروں (مثلاً کچھ قسم کی چھیکیاں) میں واحد جنسی (unisexual) تولیدی نظام پایاجا تا ہے جواس تقسیم سے باہر ہے۔ مگر چونکہ ان آیات کے کئی ممکنہ اور قابلی قبول معانی موجود ہیں، اس لیے یہ تضاد ضروری نہیں کہ واقع ہو۔ اس مختصر جائزے کی روشنی میں سے کہا جاسکتا ہے کہ اسلامی متون میں ایسا کوئی قطعی بیان موجود نہیں جو پودوں یاجانوروں کی ارتقائی تخلیق کی تردید کرتا ہو۔

بعض معاصر مسلم مفکرین نے غیرانسانی ارتقا (non-human evolution) کوانسانی ارتقاسے الگ تسلیم کیا ہے اور ان کے نزدیک اس میں کوئی دنی یا فکری قباحت نہیں، مثلاً (Keller (2011, 350–364) اور Keldi and اور Keller (2018)، جن کا تفصیلی جائزہ ہم باب4 میں پیش کریں گے۔

### حضرت آدمً كي تخليق

آدم کی تخلیق سے متعلق عناصر کاذکر قرآنِ مجید میں مختلف جگہوں پر آیا ہے۔ یہ بیانات کسی زمانی ترتیب کی پیروی نہیں کرتے (کیونکہ قرآن خود زمانی ترتیب کے مطابق مرتب نہیں کیا گیااور نہ ہی وہ تاریخ کو زمانی تسلسل سے بیان کرتا ہے)۔ سب سے پہلے، قرآن انسان کی تخلیق سے متعلق عمومی دعویٰ کرتا ہے کہ اسے ابتدائی مادی عناصر جیسے کہ مٹی، زمین، مختلف اقسام کی مٹی (مثلاً خشک یا چکنی)، سیاہ گارا، اور نطفہ سے پیدائیا گیا:

لوگو!اگرتمہیں دوبارہ بی اٹھنے (قیامت) میں شک ہے، تو (یادر کھو) ہم نے تمہیں مٹی سے پیداکیا، پھر نطفہ سے، پھر لوتھڑے سے جو چھٹنے والا ہو تاہے، پھر گوشت کے لوتھڑے سے، جو بھی مکمل صورت والا ہو تاہے اور بھی نامکمل۔ ہم بیہ (سب) اس لیے کرتے ہیں تاکہ تم پر اپنی قدرت واضح کر دیں۔ (القرآن، 22:5)

اور شمود کی طرف ہم نے ان کے بھائی صالح کو بھیجا۔ اس نے کہا: اے میری قوم! اللّٰہ کی عبادت کرو، اس کے سوا تمہاراکوئی معبود نہیں۔اسی نے تمہیں زمین سے پیدا کیا اور تمہیں اس میں بسایا، لہٰذااس سے معافی مانگواور اسی کی طرف رجوع کرو۔

یقینامیرارب قریب ہے، دعاؤل کاجواب دینے والاہے۔(القرآن، 11:61)

وہی ہے جس نے تمہیں مٹی سے پیداکیا، پھرایک مدت مقرر کی،اور ایک اور وقت مقرر ہے جو صرف اس کو معلوم :

پھرتم شک کرتے ہو۔ (القرآن، 6:2)

السرات نی!)ان مکروں سے اوچھو: کیاان کا پیداکیا جانازیادہ مشکل ہے یا ہماری دیگر مخلوقات کا؟

ہم نے انہیں چیکنے والی مٹی سے پیدائیا۔ (القرآن، 37:11)

ہم نے انسان کوسیاہ بربودار گارے سے بنی ہوئی خشک مٹی سے پیدائیا۔ (القرآن، 15:26)

انسان کوچاہیے کہ وہ غور کرے کہ اسے کس چیز سے پیدا کیا گیا۔ اسے ایک اچھلتے ہوئے پانی سے پیدا کیا گیا،

جویبیٹے اور سینے کی ہڑیوں کے در میان سے نکلتا ہے۔(القرآن، 8-86-8)

ایک حدیث میں صراحت کے ساتھ بیان ہواہے کہ اللہ تعالی نے زمین سے مٹی کی ایک مٹھی بھر لی اور اس سے حضرت آدمِّ کا بے جان جسم بنایا (سچھسلم 2611)۔ بیرروایت اُن آیات سے مطابقت رکھتی ہے جن میں ذکر ہے کہ اللہ نے آدم کوان بنیادی مادی عناصر سے پیداکیا اور پھر اس میں روح (رُوح) پھوکی۔:

ایساہی ہے وہ (اللہ) جوہر پوشیرہ اور ظاہر چیز کوجانتا ہے، وہی زبر دست، رحم فرمانے والاہے، جس نے ہر چیز کواس کی بہترین صورت عطاکی ۔اُس نے انسان کو مٹی سے پیدا کیا، پھر اس کی نسل کوایک حقیر پانی کے نچوڑ سے بنایا۔ پھر اُس نے اُسے درست شکل دی، اور اُس میں اپنی روح پھونگی، اور تنہیں ساعت، بصارت، اور عقل عطاکی ۔۔ مگرتم بہت کم شکر ادا کرتے ہو۔ (القرآن، 32:6–9)

اور (یادکرو) جب تمہارے رب نے فرشتوں سے کہا: میں سیاہ بدبودار گارے سے بنی ہوئی خشک مٹی سے ایک بشر پیداکرنے والا ہوں۔ پھر جب میں اسے ٹھیک صورت میں بنالوں اور اس میں اپنی روح پھونک دوں، توتم سب اس کے آگے سجدہ میں گریڑنا۔ (القرآن، 15:28–29)

اور جب تمہارے رب نے فرشتوں سے کہا: میں مٹی سے ایک انسان پیداکرنے والا ہوں، پھر جب میں اسے درست شکل دے دول اور اس میں اپنی روح پھونک دول، توتم سب اس کے آگے سجدے میں گر پڑنا۔ (القرآن، 72-38-7)

ایک اور حدیث میں صراحت کے ساتھ بیان ہواہے کہ تمام انسان آدم کی اولاد ہیں، جبکہ خود آدم مٹی سے پیداکیے گئے تھے: تمام لوگ آدم کی اولاد ہیں، اور آدم مٹی سے [پیداکیے گئے] تھے۔ (ترمذی 3955) اس طرح بنی آدم (آدم کی اولاد) کا تصور قرآن میں بھی ملتاہے،

جیسے کہ سورۃ الاعراف 7:27 اور سورۃ لیبین 36:60 میں۔ مزید سے کہ بعض احادیث میں حضرت آدمؓ کوانسانیت کا باپ قرار دیا گیاہے:

قیامت کے دن مؤمنین جمع ہوکر کہیں گے کہ آؤ کسی کو تلاش کریں جو ہمارے لیے ہمارے رب کے حضور سفارش کرے۔ پھر وہ آدم کے پاس آئیں گے اور کہیں گے: آپ تمام انسانوں کے والد ہیں، اللہ نے آپ کواپنے ہاتھوں سے پیدا کیا، فرشتوں کو حکم دیا کہ آپ کو سجدہ کریں، اور آپ کو تمام چیزوں کے نام سکھائے؛ لہذا، ہمارے رب کے حضور ہماری سفارش کیجے تاکہ وہ ہمیں اس حال سے نجات دے۔ تو آدم جواب دیں گے، میں اس (بیعنی تمہماری سفارش) کے لائق نہیں ہوں۔ (بخاری 4476)

لوگو!تمهارارب ایک ہے، اور تمهاراباپ (آدم) بھی ایک ہے۔ یقیناً کسی عربی کوکسی عجمی پر، اور نہ کسی عجمی کوکسی عرب پر، اور نہ کسی گورے کوکسی کالے پر، اور نہ کسی کالے کوکسی گورے پر کوئی فضیلت حاصل ہے، سوائے تقویٰ کے۔(احمد 23479)

یہ آیات وروایات اُن احادیث کے ساتھ مربوط ہوتی ہیں جواگر چہ کم واضح ہیں، لیکن بالواسطہ طور پرانسانیت کے لیے آدمؓ کی اہمیت کو قائم رکھتی ہیں۔وہ حدیث جس کا ہم نے پہلے ذکر کیا، جس میں بیان ہواہے کہ آدمؓ کو جعد کے دن پیدا کیا گیا، اسی روایت کی تائید کرتی ہے۔

. قرآن مجید میں بعض الیی آیات بھی ہیں جو واضح طور پر اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہیں کہ انسانیت کا نسب ایک ہی جوڑے لینی حضرت آدمٌم اور حضرت حوّاً ہے ملتا ہے: لوگو!اپنےرب سے ڈرو،جس نے تمہیں ایک جان (نَفْسِ وَاحِدَةِ) سے پیداکیا،اوراسی سے اس کاجوڑا پیداکیا،اور ان دونوں سے بہت سے مردوعورت پھیلادیے۔اللہ سے ڈرو،جس کے نام پرتم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہو،اور رشتے ناتوں کو توڑنے سے بچو۔ بے شک اللہ تم پر نگہبان ہے۔(القرآن، 4:1)

وہی ہے جس نے تم سب کوایک جان (فَفْسِ وَاحِدَةِ) سے پیدائیا، اور اس سے اس کا جوڑا بنایا تاکہ وہ اس کے پاس سکون پائے۔(القرآن، 189:7)

اے لوگوا ہم نے تمہیں ایک مرد اور ایک عورت سے پیدائیا، اور تمہیں قوموں اور قبیلوں میں تقسیم کیا تاکہ تم ایک دوسرے کو پیچانو۔ اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والاوہ ہے جوسب سے زیادہ پر ہیزگار ہے۔ بے شک اللہ سب کچھ جانے والا، باخبر ہے۔ (القرآن، 49:13)

یقیناً، پہلی دوآیات میں "اُس کا جوڑا" سے مراد حضرت حوّامیں۔ دلچسپ بات سے ہے کہ پہلی آیت (القرآن 4:1) کی دو تفسیرس یائی جاتی ہیں۔

یہ فرق اس بات پر مبنی ہے کہ "اس سے "(یعنی مِنْهَا) کامفہوم کس طرح لیاجائے، جس کے بتیج میں حضرت حوّا کی تخلیق سے متعلق دو قدر سے مختلف تصورات سامنے آتے ہیں۔ (135, 135) Haleem نے ان دو نوں آرا کا فرق نہایت خوبی سے یوں بیان کیا ہے۔ اس سے "(مِنْهَا) عربی زبان میں ایک غیر واضح تعبیر ہے، جس کی بنا پر اس کے دو تفسیری مفاہیم سامنے آتے ہیں، اور دو نول کی تائید میں دلائل موجود ہیں۔

پہلی تفسیر کے مطابق، حضرت آدم کے جسم کا ایک حصہ لے کر حضرت حوّا کو پیدا کیا گیا۔ یہ رائے اُس مشہور روایت سے مطابقت رکھتی ہے جس میں کہا گیا ہے کہ حضرت حوّا کو آدم کی پیلی سے پیدا کیا گیا تھا۔ دوسری تفسیر کے مطابق، حضرت حوّا کو دخرت آدم کی ہی نوع یااصل سے پیدا کیا گیا۔ یہ جسمانی تعبیر نہیں، بلکہ ایک ماورائی (metaphysical) حضرت حوّا کو حضرت آدم کی ہی نوع یااصل سے پیدا کیا گیا۔ یہ جسمانی تعبیر نہیں کہ دونوں کی تخلیق ایک جیسی حقیقت پر مبنی ہے۔ دونوں آرا اس بات پر متفق ہیں کہ حضرت حوّا کی تخلیق کسی نعلق سے حضرت آدم کے ساتھ مجزانہ طور پر ہوئی۔ عام طور پر ان دونوں تفسیروں کو ہی اس آیت کی قابلی قبول مکمنہ تعبیرات کے طور پر تسلیم کیا جاتا ہے۔ (امام فخر الدین رازی، 2000ء ص 131؛ ابن الجوزی، 2002ء ص 253؛ سید حسین نصر، 2015ء ص 189)

مزید برآن، آدمٌ اور حواً کادنیا میں اتارے جانے کا واقعہ قرآن مجید میں متعدّد مقامات پر واضح طور پر بیان کیا گیا ہے۔ مندر جہ ذیل آیات اسی واقعہ کو بیان کرتی ہیں:

(اے نبی!) جب تمہارے رب نے فرشتوں سے فرمایا: "میں زمین میں ایک خلیفہ بنانے والا ہوں، "توانہوں نے کہا: "کیا آپ زمین میں کسی ایسے کورکھیں گے جواس میں فساد پھیلائے گا اور خون بہائے گا، حالا نکہ ہم آپ کی حمدوثنا

کرتے ہیں اور آپ کی پاکی بیان کرتے ہیں؟"اللہ نے فرمایا: "میں وہ جانتا ہوں جوتم نہیں جانتے۔" پھراللہ نے آدم کوتمام چیزوں کے نام سکھائے، پھران چیزوں کوفرشتوں کے سامنے پیش کیااور فرمایا: "اگرتم سیح ہوتوان کے نام مجھے بتاؤ۔" انہوں نے کہا: "آپ پاک ہیں!ہم توصرف اتناہی جانتے ہیں جتناآپ نے ہمیں سکھایاہے، بے شک آپ ہی علم والے، حکمت والے ہیں۔" پھراللہ نے فرمایا: "اے آدم!تم ان کے نام انہیں بتاؤ۔" جب آدم نے انہیں ان کے نام بتائے تواللہ نے فرمایا: "کیامیں نے تم سے نہیں کہاتھا کہ میں آسانوں اور زمین کی پوشیدہ باتیں جانتا ہوں،اور وہ بھی جانتا ہوں جوتم ظاہر کرتے ہواور جو چھیاتے ہو؟" اور جب ہم نے فرشتول سے کہا: "آدم کو سجدہ کرو، "توانہوں نے سجدہ کیا، سوائے اہلیس کے ؛اُس نے انکار کیا، تکبر کیااور نافرہانوں میں سے ہو گیا۔اور ہم نے کہا: "اے آدم!تم اور تمہاری بیوی جنت میں رہو، اور جہاں سے حاہو، بے روک ٹوک کھاؤ، مگراس در خت کے قریب نہ جانا، ور نہ تم دونوں ظالموں میں شار ہوگے۔" پھر شیطان نے ان دونوں کو پھسلا دیااور انہیں اُس حالت سے نکال دیاجس میں وہ تھے۔ ہم نے فرمایا: "تم سب یہاں سے نیجے اُتر جاؤ! تم ایک دوسرے کے دشمن ہو، اور زمین میں تمہارے لیے ایک وقت تک رہاکش اور سامان زیست ہوگا۔" پھر آدم نے اپنے رب سے کچھ کلمات سیکھے، تواللہ نے ان کی توبہ قبول کر لی، بے شک وہی توبہ قبول کرنے والا، نہایت مہربان ہے۔ہم نے فرمایا: "تم سب یہاں سے نیچے اُترجاؤ، پھر جب میری طرف سے تمہارے پاس ہدایت آئے گی (اور وہ ضرور آئے گی)، توجومیری ہدایت کی پیروی کرے گا،ان کے لیے نہ کوئی خوف ہو گااور نہ وہ عمکین ہول گے۔اور جو لوگ کفر کریں گے اور ہماری آیات کو حجطلائیں گے ، وہ دوزخ والے ہوں گے ، اور وہ ہمیشہ اس میں رہیں گے۔" (القرآن ،

یہ حضرت آدم کے جنت سے زمین پر نزول کا ایک عمومی خاکہ ہے۔ اس واقعے کا آغاز اللہ تعالیٰ کی جانب سے حضرت آدم کی تخلیق سے ہوتا ہے ، جس نے انہیں زمین پر اپنانائب (خلیفہ ) بناکر بھیجا۔ ( یہاں ان آیات کو زہن میں رکھنا ضروری ہے جن میں ذکر آیا تقاکہ آدم کو مٹی سے پیدا کیا گیا، اور پھر ان میں روح پھوٹی گئی۔ ) فرضتے ، جب یہ دیکھتے ہیں کہ اللہ ایک ایک مخلوق پیدا کر رہا ہے ، توسوال کرتے ہیں کہ وہ اسے کیوں پیدا کیا جا رہا ہے ، کیونکہ وہ (لیعنی انسان ) زمین پر فساد کرے گا اور خون بہائے گا۔ اللہ تعالیٰ ان پر واضح کرتے ہیں کہ وہ الی چیزیں جانتا ہے ، جو فرضتے نہیں جانتے ۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ حضرت آدم کو تمام اشیا کے نام سکھاتے ہیں ، اور فرشتوں سے مطالبہ کرتے ہیں کہ وہ ان کے نام بتائیں ، جو وہ ظاہر ہے نہیں بتا پاتے ۔ پھر فرشتوں کو تکم دیا جاتا ہے کہ وہ آدم کو سجدہ کریں ، جسب فرضتے بجالاتے ہیں ، سوائے ابلیس کے ، جو تکبر کی وجہ سے انکار کر دیتا ہے ۔ پھر آدم اور ان کی بیوی کو جنت میں رہنے کی اجازت دی جاتی ہے مگر ایک در خت

تاہم، شیطان ان کوبہکا تا ہے،جس کے نتیجے میں وہ دونوں اللّٰہ کے حکم کی خلاف ورزی کر بیٹھتے ہیں۔

اس نافرمانی کے بعد اللہ تعالی انہیں جنت سے زمین پر اتار دیتے ہیں۔(Wheeler 2002, 15–35; Shafi) 2008b, 159–187; Mikulicová 2014; Kaltner and Mirza 2018, 16–20

اس واقعے کے حوالے سے قرآنِ مجید میں ایک ایسی آیت بھی ہے جس میں حضرت آدمٌ کواللہ تعالیٰ کے دونوں ہاتھوں سے پیدا کیے جانے کا ذکر خاص طور پر موجود ہے۔ بیہ حوالہ اس تناظر میں آتا ہے جب ابلیس (شیطان) نے اللہ کے حکم کے باوجود حضرت آدمٌ کو سجدہ کرنے سے انکار کر دیا:

اللہ نے فرمایا: اے ابلیس! تجھے کس چیز نے رو کا کہ تُواُس کو سجدہ نہ کرے جسے میں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے پیدا کیا؟کیاتُو تکبر کر رہاہے یاتُوبلند مرتبہ لوگوں میں سے ہے؟(القرآن،38:75)

جیساکہ پہلے ذکر ہو چکاہے، بعض مفکرین اس آیت کو حضرت آدمؓ کی خصوصی تخلیق پر دلالت کے طور پر لیتے ہیں ( Keller 2011, 350-364; Qadhi and Khan 2018)۔ یقینی طور پر، صرف "اللہ کے ہاتھوں "کا ذکر ہائیت بین اللہ کے "دوہاتھوں" کا ذکر آیا ہے، بذاتِ خود خصوصیت کی قطعی دلیل نہیں ہے، لیکن یہ بات اہم ہے کہ اس آیت میں اللہ کے "دوہاتھوں" کا ذکر آیا ہے، بالمقابل واحدیا جمع کے ۔ اور یہ انداز صرف حضرت آدمؓ کے لیے مخصوص ہے۔

کلاسکی مفکرین جیسے ابن تیمیہ،ابیہ قی،اور بیضاوی اس بات پرمتفق ہیں کہ بیداسلوب آدم کی تخلیق کی انفرادیت کو دیگر مخلو قات سے ممتاز کرنے کے لیے استعال ہواہے (Jalajel 2009, 150–150)-البتہ،اس انفرادیت کی حقیقی نوعیت کیاہے، بیامرواضح نہیں ہوسکا، اور اس تکتے پر باب 10 میں مزید گفتگو کی جائے گی۔ سورۃ آل عمران کی آیت 59 حضرت آدمٌ کے والدین کے امکان کو چیلیج کرتی ہے۔اگر چہ بیہ آیت بظاہر کسی اشکال کا باعث نہیں بنتی ، تاہم اس کاسیاق و سباق اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ حضرت آدمؓ کی تخلیق ماں باپ کے بغیر ایک معجزانہ انداز میں ہوئی تھی۔ یہ آیت اس سورة میں واقع ہے جومجموعی طور پرمسیحی عقائد، بالخصوص حضرت عیسی کی الوہیت کے تصور، پر تنقید کرتی ہے۔سورہ آل عمران کے مختلف مقامات پر حضرت عیسلی کو خدائی در جہ دینے کی واضح تر دید کی گئی ہے (Ayoub 1992)۔ مذکورہ آیت میں حضرت عیسلی اور حضرت آدم کے در میان جس مشابہت کوبیان کیا گیاہے ،وہ یہی غیر معمولی اور معجزانہ تخلیق ہے (القرطبي 2019، 243–244)۔ جب اللہ تعالی فرماتے ہیں: "کہاہو جا، تووہ ہو گیا"، تواس کامطلب پیرہو تاہے کہ اللہ فطری قوانین سے ماورا ہو کر بھی کسی چیز کو وجود میں لا سکتا ہے ، اور پیہ بات قرآن میں کئی مقامات پر آتی ہے۔ قرآن کے دوسرے مقام (سورہ مریم 61:19–21) میں حضرت مریم کی معجزانہ حمل کی تفصیل بھی موجود ہے، جہاں جبرائیل اُن کو بیٹی خوشخری دیتے ہیں، اور وہ حیرت سے جواب دیتی ہیں: "میرے ہال بچ کیے ہوسکتا ہے، جب کہ مجھے کسی مردنے چھواتك نہيں؟"(القرآن 19:20)چونكه مسلمان حضرت مريمٌ كوسيامانتے ہيں،اس ليے به آيت حضرت عيسايٌ كي معجزانه پیدائش پرایک مضبوط دلیل سمجھی جاتی ہے۔ تاہم،اس کامطلب بیہ نہیں کہ حضرت عیسیٰ اور حضرت آدم مکمل طور پرایک جیسے ہیں۔قرآن نے حضرت آدمؑ کے بارے میں خاص طور پر ذکر کیا ہے کہ اللہ نے انہیں مٹی سے پیدا کیااور بچھلی آیات

میں ہم یہ دیکھ چکے ہیں۔ لہذا، ان تمام آیات کو تیجاکر کے دیکھاجائے تو حضرت عیسی اور حضرت آدم کے در میان بنیادی مشابہت سے ہے کہ دونوں کے والد نہیں تھے۔البتہ حضرت عیسی کی ماں (حضرت مریم ؓ) موجود تھیں، جبکہ حضرت آدم کوماں اور باپ دونوں کے بغیر پریداکیا گیا۔

مزید ہی کہ اس آیت کا ایک تاریخی پس منظر (اساب نزول) بھی ہے۔ اس واقعے کی ایک روایت درج ذیل ہے۔

نجر ان سے دورا ہب رسول اللہ مثالیاتی کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ نبی کریم مثالیاتی نے نبی اسلام قبول
کرو۔" انہوں نے جواب دیا: "ہم تو آپ سے پہلے ہی اسلام قبول کر چکے ہیں۔" آپ مثالیاتی نے فرمایا: "اسلام قبوط کہتے
ہو۔ تین چزیں ہیں جو تہیں اسلام قبول کرنے سے روکتی ہیں۔ تمہاراصلیب کے سامنے سجدہ کرنا، تمہارا مید کہنا کہ اللہ نے
بیٹا بنالیا ہے، اور تمہارا شراب بینا۔" انہوں نے بو پھیا: "آپ حضرت عیسی کے بارے میں کیا کہتے ہیں؟" نبی کریم مثالیاتی کے خاموش رہے، تب اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی: "اللہ کے نزدیک عیسیٰ کی مثال آدم کی سی ہے (نیشا پوری 2010)۔

(139)۔

اس واقعے کا مرکزی نکتہ رسول اللہ منگالیّیم اور کچھ عیسائی راہبوں کے در میان ہونے والی گفتگوہے۔ یہ راہب اسلام قبول نہیں کررہے تھے، کیونکہ ان کا عقیدہ تھا کہ حضرت عیسیٰ بغیر والد کے معجزانہ طور پر پیدا ہوئے، لہذا وہ ایک اللہ ہستی ہیں۔ اس پس منظر میں یہ آیت نازل ہوئی۔ اگر اس آیت کے تاریخی و موضوعی سیاق کو کیجا کیا جائے، تواس میں حضرت عیسیٰ اور حضرت آدم کے در میان تقابلی استدلال پیش کیا گیا ہے، اور وہ کچھ یوں ہے: اگر عیسائی یہ دلیل دیتے ہیں کہ حضرت آدم کے در میان تقابلی استدلال پیش کیا گیا ہے، اور وہ کچھ یوں ہے: اگر عیسائی یہ دلیل دیتے ہیں کہ حضرت آدم تو حضرت عیسیٰ ہجرانہ طور پر پیدا ہوئے اور اس وجہ سے وہ خدائی حیثیت رکھتے ہیں، تو پھر حضرت آدم تو حضرت عیسیٰ سے حضرت آدم جمانہ طور پر پیدا کیے گئے، کیونکہ ان کے نہ ماں تھی نہ باپ ۔ اس وجہ سے اکثر مفسرین اور مسلم علماء نے اس آیت میں میتیجہ اخذ کیا ہے کہ حضرت آدم کے ماں باپ نہیں سے ( بھی علیہ کے 188; Jalajel 2009, بیات کے دوسری آدم کے ماں باپ نہیں سے ( 2009, 316–317; Haleem 2011, 135; Nasr 2015, 147; Al-242)۔

ہم نے پہلے جن قرآنی آیات اور احادیث کا جائزہ لیا، وہ حضرت آدم کی تخلیق کو عمومی انداز میں بیان کرتی ہیں، مثلاً:
مٹی، گارا، یاانسانیت کے باپ کے طور پر، لیکن ان میں کسی جگہ صراحت کے ساتھ ماں باپ کی عدم موجود گی کا ذکر نہیں ماتا، جس کی وجہ سے انہیں مختلف زاو بول سے بھی سمجھا جاسکتا ہے، جیسے کہ: حضرت آدم کی تخلیق جنت میں ہوئی، یاان کے جسم کی مادی تزکیب کے حوالے سے گفتگو ہے۔ لیکن سورہ آلِ عمران کی بیہ آیت اس بوری بحث کا مرکزی نکتہ معلوم ہوتی ہے، کیونکہ یہ براہ راست حضرت معلوم ہوتی کے حضرت آدم کی مجزانہ تخلیق کو بنیاد بناتی ہے، لیخی کہ حضرت آدم کی مجزانہ تخلیق کو بنیاد بناتی ہے، لیخی کہ حضرت آدم کی ماں باپ نہیں تھے۔ اسی وجہ سے، اسلامی نقطۂ نظر اور نظر بیدار نقا کے مباحث میں بید آیت غالبًا سب سے اہم آیت شار کی جاسکتی ہے۔

آخر میں ایک اور حدیث کا ذکر ضروری ہے جو اس بحث سے متعلق ہے۔ یہ حدیث حضرت آدم کے جسمانی وصف سے متعلق ہے ، اور خاص طور پر ان کے قد کا ذکر کرتی ہے۔ اس حدیث میں بیان ہوا ہے کہ: "آدم کا قد ساٹھ ہاتھ (تقریبًا common) یا مشترک نسب (evolution) یا مشترک نسب (descent) سے براہ راست تعلق نہیں ہے ، لیکن چو نکہ یہ موضوع اسلام اور ارتقاکی علمی گفتگو میں زیر بحث آیا ہے ، اس لیے اس کا ذکر ضروری ہے (Gescent Mabud 1991, 91; Guessoum 2010, 829; Majid 2015, 104)۔

یہ حدیث ارتفاکی صداقت سے قطع نظر خود اپنے اندر بھی ایک مسئلہ رکھتی ہے، کیونکہ یہ فزیس اور حیاتیات جیسے سائنسی علوم سے متصادم ہے۔ یعنی انسانی جسم جس ساخت پر ہے، اس کے ساتھ اتناطویل قدعملی طور پرممکن نہیں ( Zaman 2020)۔ یہ حدیث ایک اہم case study ہوگی، جب ہم باب 10 میں اس بات کا تنقیدی جائزہ لیس گے کہ مختلف علمی تجاویز اسلام اور ارتفاء میں ہم آہنگی پیداکرنے کے لیے کیا طریقے اپناتی ہیں۔

مخضراً پیکہ، جب ان تمام آیات اور احادیث کوایک ساتھ دیکھاجائے، توبہ بات سامنے آتی ہے کہ مسلمان علاء نے عام طور پر حضرت آدم کی مجزانہ تخلیق کوتسلیم کیا ہے اور بہ بھی مانا ہے کہ انسانیت کی نسل انہی سے شروع ہوئی۔ البتہ بہ تفصیلات کہ آدم کی تخلیق کاعمل کیسے ہوا، اور اس کے بعد انسانوں کا زمین پر پھیلاؤکن مراحل سے گزرا، بہ سب باتیں قرآن و حدیث میں مکمل وضاحت کے ساتھ بیان نہیں ہوئیں، جس پر ہم آئدہ ابواب میں مزید بات کریں گے۔ اسلامی تعلیمات کوار تفاکے سائنسی نظر یے کے ساتھ ہم آہنگ کرنے کے لیے ایک ایساتسل پر بہنی اور منظم تفسیری طریقہ کار در کار ہے، جس کے ذریعے ان آیات واحادیث کو کسی من مانی تعبیریاوقتی تاویلات کے بغیر سجھاجا سکے۔ ہم باب 4 میں بہ جائزہ لیں گے کہ مختلف مفکرین نے یہ توازن قائم کرنے کے لیے کیا کوششیں کی ہیں۔

## عیسائی اور اسلامی بیانیوں میں کلیدی فرق

متعلقہ قرآنی آیات اور احادیث کا مختصر جائزہ لینے کے بعد، عیسائی اور اسلامی بیانیوں کے در میان فرق کو واضح کرنے کا اب مناسب موقعہ ہے۔باب 2 میں ہم نے ان چند حساس نکات کا ذکر کیا تھا جو بعض عیسائی مفکرین (خصوصاً - Young اب مناسب موقعہ ہے۔باب 2 میں ہم نے ان چند حساس نکات کا ذکر کیا تھا جو بعض عیسائی مفکرین (خصوصاً - Earth Creationism - YEC کے بیرو کاروں) کو ارتقا کے موضوع پر پریشان کرتے ہیں۔ جس میں اصل گناہ (Original Sin کا نکات کر مانبیائی نسب اور حضرت نوخ کا طوفان شامل ہیں۔ اب ہم ان نکات کا جائزہ اسی ترتیب سے لیس گے تاکہ یہ واضح ہو سکے کہ اسلامی بیانیہ ان مسائل پر کس زاویے سے گفتگو کرتا ہے اور بیدار تھا کے نظریے سے کس حد تک مطابقت رکھتا ہے۔

#### اصل گناه (Original Sin)

باب دوم میں ہم نے بہ جاناکہ عیسائی بیانے کے مطابق جب حضرت آدم نے در خت کا پھل کھایا، تواس سے پہلے دنیانیکی اور جزت سے محروم ہوئے، توشر، مصیبت اور موت دنیا میں وار دہوئیں۔ یہی تصور "اصل گناہ" (Original Sin) کہلا تا ہے۔ تاہم، بی نظر بیاسلامی بیانے میں موجود نہیں میں وار دہوئیں۔ یہی تصور "اصل گناہ" (خیالی نے فرشتوں کو حضرت آدم کو سجدہ کرنے کا حکم دیا، توابلیس نے انکار کر دیا اور نافرمان تھہرا۔ اس نے اللہ کے ایک واضح حکم کور دکیا۔ لہذ ااسلام کے مطابق پہلا گناہ حضرت آدم نے نہیں، ابلیس نے کیا۔ ایک اور نکتہ جواس فرق کو مزید واضح کم کور دکیا۔ لہذ ااسلام کے مطابق پہلا گناہ حضرت آدم کی تخلیق کے وقت انہوں نے اللہ کیا۔ ایک اور خون بہائے گا، حالانکہ ہم تیری حمدو ثناکرتے ہیں تعالی سے کیا: "کیا توزمین میں ایسے کو خلیفہ بنائے گا جو فساد کرے گا اور خون بہائے گا، حالانکہ ہم تیری حمدو ثناکرتے ہیں اور تیری پاکی بیان کرتے ہیں؟" (القرآن 230) یہ سوال خود ایک دلچسپ پہلور کھتا ہے کہ فرشتوں نے یہ سوال کیوں کیا؟ کچھر دوایات کے مطابق،

یہ سوال ان مخلو قات کے لیس منظر میں کیا گیا جو حضرت آدم سے پہلے زمین پر موجود تھیں اور جنہوں نے فساد اور خونرین کی تھی۔ بعض مفسرین کے مطابق یہ مخلوق ابلیس اور اس کے ساتھی تھے، جو حضرت انسان سے پہلے زمین پر بستے تھے۔ دوسروں کے نزدیک بیہ ماقبلِ آدمی مخلوقات (pre-Adamic entities) تھیں، شاید وہ نیم انسانی (pseudo-human) مخلوقات ہوں۔ جبکہ بعض کہتے ہیں کہ بیہ صرف فرشتوں کی فطری جستجو تھی، جس کا جواب اللہ تعالیٰ نے انہیں آگے چل کر دیا (ابوب 1984، ص 71–92؛ ندوی 1998، ص 29–74؛ نصر 2015، ص 21–32؛ البیفیاوی 2016، القرطبی 2018، ص 2011، 118–118)۔

حقیقت جو بھی ہو، یہ بات واضح ہے کہ اسلامی بیانیہ آدم کے در خت کھانے کو دنیا میں شروفساد کی ابتدا قرار نہیں دیتا۔ یقیبًا، دونوں مذاہب اس بات پر متفق ہیں کہ حضرت آدمٌ اور حضرت حوّاً کو جنت سے نکالا گیا، لیکن "اصل گناہ" کا تصور ایک بنیادی الہیاتی فرق ہے جس پر اسلام اور عیسائیت الگ الگ موقف رکھتے ہیں (;92–71 1984, Ayoub 1984, 71)۔ Burrel 2011; Khalil 2012; Winter 2017)۔

#### کائنات/زمین کی عمر

Young-Earth Creationism (YEC) کے لیے کائات اور زمین کی عمر ایک اہم اختلافی نکتہ ہے۔

YEC کے پیروکاروں کامانتا ہے کہ بائبل کولفظ بہ لفظ (literal)طور پر لیاجائے، جس سے یہ تاثر ملتا ہے کہ زمین کی عمر صرف 6,000 سے 10,000 سال ہے۔ وہ اس تعبیر کوکسی اور معنوی یا تمثیلی زاویے سے سیجھنے کے لیے تیار نہیں ہوتے۔ جبکہ قرآن مجید میں بعض آیات میں آسان وزمین کی تخلیق چھ دنوں میں ہونے کاذکر ضرور آیا ہے، کیکن یہاں دن

کے لیے استعال ہونے والا لفظ "بیم" لغوی طور پر مختلف ادوار اور مدتوں پر دلالت کرتا ہے۔ یعنی "بیوم" صرف 24 semantic) کی بلکہ یہ کسی بھی دورانیہ یا وقت کے وقفے کے لیے استعال ہوسکتا ہے۔ اس لسانی کچک (flexibility) کی وجہ سے اسلامی متون قدیم کائنات یا اربول سال پرانی زمین کے تصور سے کسی قسم کا تصادم نہیں رکھتے۔ اور شاید یہی وجہ ہے کہ اسلامی دنیا میں YEC جیسا سخت موقف شاذ و نادر ہی پایاجا تا ہے (اگرچہ بیہات احتیاط کے ساتھ بیان کی جانی جائے ہے)۔

#### نسبِ نبوی (Prophetic Lineage)

کائات کی عمر سے متعلق بحث میں انبیا کے نسب (genealogy) کا بھی اہم کردار ہے، جبیا کہ ہم نے باب 2 میں دیکھاتھا۔ YEC کے پیرو کاروں کا ماننا ہے کہ تمام انبیا کاسلسلہ نسب حضرت آدمؓ تک جا پہنچتا ہے، جنہیں وہ زمین پرائس وقت آنے والا پہلا انسان مانتے ہیں جب زمین ابھی نئی نئی وجود میں آئی تھی۔ اسلامی متون میں بلاشبہ انبیا کاذکر موجود ہے، کچھ انبیا کا تفصیلی ذکر ہے، کچھ کا اجمالی۔ لیکن قرآن مجید انبیا کے نسب اور ان کی تاریخی ترتیب کے بارے میں بہت محدود معلومات فراہم کرتا ہے۔ چند احادیث میں نبی کریم مُلُولٹینِ اور ان سے پہلے عرب قبائل کا نسب ضرور بیان ہوا ہے، کیونکہ بی عرب ثقافت میں اہمیت رکھتا تھا۔ لیکن جب نسب کاسلسلہ حضرت نوٹے سے آگے حضرت آدمؓ تک لے جایا جاتا ہے تواس کی تاریخی صحت کمزور ہوجاتی ہے (پہر بی بیات ایساکوئی مستند و متفقہ مآخذ موجود نہیں جس پر مسلمان سے لئین ایساکوئی مستند و متفقہ مآخذ موجود نہیں جس پر مسلمان سے لئین ایساکوئی مستند و متفقہ مآخذ موجود نہیں جس پر مسلمان سے لئین رکھیں کہ وہ نسی سلسلہ حضرت آدمؓ تک در ست طور پر پہنچا تا ہے (Varisco 1995)۔

### طوفان نوتح

بائبل سے بُڑی حساسیتوں میں ایک اہم مسئلہ حضرت نوٹ کا طوفان بھی تھا۔ قرآنِ مجید میں بھی حضرت نوٹ کا ذکر متعدد مقامات پر آیا ہے ، اور مجموعی خاکہ بائبل سے مماثلت رکھتا ہے۔ اللہ تعالی حضرت نوٹ کو تھم دیتے ہیں کہ وہ ایک کشتی بنائیں اور اپنی قوم کو اللہ کا پیغام پہنچائیں۔ پچھ لوگ ایمان لے آتے ہیں، لیکن اکثریت انکار کر دیتی ہے۔ اللہ نوٹ کو سے بھی ہدایت دیتے ہیں کہ وہ ہر قسم کے جانوروں کا ایک جوڑا کشتی میں سوار کریں (;62 –49 ,2002 Wheeler 2002, 49 –62)۔ کہ آیا ہے بھی ہدایت دیتے ہیں کہ وہ ہر قسم کے جانوروں کا ایک جوڑا کشتی میں سوار کریں (;63 –49 ,2018 کہ آیا ہے کہ آیا ہے طوفان مقامی تھایا عالمی ؟ باب 2 میں ہم نے دیکھا تھا کہ عیسائی مفکرین اس مسئلے پر مختلف آزار کھتے ہیں۔ اسلامی متون میں اس بارے میں کوئی قطعی اور حتی بیان موجود نہیں۔

مفسرین میں بھی اس پراختلاف پایا جاتا ہے: کچھ اسے مقامی طوفان قرار دیتے ہیں، جبکہ کچھ عالمی طوفان کے قائل ہیں(Seoharvi 2009b, 70)۔ لیکن حبیباکہ ابن عطیہ (2002، ص946) نے واضح کیاہے، قرآن یا حدیث میں اس مسئلے پر کوئی قطعی فیصلہ نہیں کیا گیا۔اس لیے،اسلامی متون کی تعبیر مقامی اور عالمی دونوں امکانات کے ساتھ مطابقت رکھتی ہے۔

#### خلاصه

اس باب میں ارتقاسے متعلق اسلامی تعلیمات اور قرآن و حدیث کے بیانات کا حائزہ لیا گیا، جنہیں مجموعی طور پرتین تخلیقی مراحل میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: پہلا، کائنات اور زمین کی تخلیق، جس کے بارے میں قرآن میں جیرون کاذکر توہے، گران دنوں کی مدت یانوعیت کے بارے میں کوئی وضاحت نہیں، یوں قرآن کی زبان سائنسی نظریے سے متصادم نظر نہیں آتی۔ دوسرامرحلہ غیرانسانی زندگی کی تخلیق کاہے، جہاں ہے بتایا گیاہے کہ زندگی کا آغازیانی سے ہوا، مگر یہ بیان نہیں کیا گیا کہ بودوں اور جانوروں کی تخلیق کاعمل کیسے و قوع پذیر ہوا، جس سے اندازہ ہو تاہے کہ یہاں بھی کوئی سائنسی ر کاوٹ موجود نہیں ہے۔ تیسرااور سب سے اہم مرحلہ حضرت آدمؑ کی تخلیق کاہے ، جسے قرآن وحدیث میں ایک خاص اور ججزانہ واقعہ کے طور پر پیش کیا گیاہے؛انہیں انسانیت کا باپ قرار دیا گیاہے اور انسانوں کوان کی اولاد کہا گیاہے،جس سے یہ نتیجہ نکتاہے کہ انسانی نسب حضرت آدمؓ تک جا پہنچتاہے۔اگر اسلامی تعلیمات کوار تفاکے نظریے کے ساتھ ہم آہنگ کرناہے ۔ توضروری ہے کہ ان نصوص کی تفہیم ایک مربوط، منضبط اور غیر جانب دار طریقے سے کی جائے، تاکہ اس میں کسی بھی قشم کی من جاہی تاویلات بازبردستی کے معانی شامل نہ کیے جائیں ۔اس کے ساتھ بائبل اور قرآن کے بیانیے کا تقابلی مطالعہ بھی پیش کیا گیا، جس سے معلوم ہو تاہے کہ اسلام میں "اصل گناہ" (Original Sin) کا کوئی تصور نہیں، بلکہ حضرت آدمٌ اور حواً کی لغزش کوذاتی عمل کے طور پربیان کیا گیاہے، نہ کہ بوری انسانیت کے لیے اخلاقی گناہ کی بنیاد کے طور پر۔اس طرح کائنات کی عمر، انبیاکی نسلوں کا سلسل، اور طوفان نوح کے بارے میں بھی قرآن کوئی ایں قطعی بیان نہیں دیتا جوسائنسی دریافتوں سے متصادم ہو۔ یوں کہا جاسکتا ہے کہ اسلام، جب تک اسے ننگ نظری یاانتہا پیندی سے نہ مجھا جائے،ار ثقا جیسے سائنسی نظریات کے ساتھ کسی ٹکراؤ کاسپ نہیں بنتا،بشرطیکہ اس کے متون کی تعبیر میں علمی دبانت اور توازن اختیار کیاجائے۔

#### حوالهجات

- 1. Abdul-Jabbar, Ghassan. 2020a. "The Classical Tradition." In Daniel W Brown, ed. The Wiley Blackwell Concise Companion to the Ḥadīth. West Sussex: Wiley Blackwell, 15–38.
- 2. Abdul-Jabbar, Ghassan. 2020b. "Collections." In Daniel W Brown, ed. The Wiley Blackwell Concise Companion to the Ḥadīth. West Sussex: Wiley Blackwell, 137–158.

- 3. Al-Arna'ūt, Sho'ayb, and 'Ādil Murshid, eds. 2001. Musnad al-Imām Aḥmad Ibn Hanbal. Volume 38. Beirut: Mu'assasat al-Risāla.
- 4. Al-Bayḍāwī, 'Abdullah Ibn 'Umar. 2016. The Lights of Revelation and the Secrets of Interpretation: Hizb One of the Commentary on the Qur'ān. trans. by Gibril Fouad Haddad. Manchester: Beacon Books.
- 5. Al-Gharnāṭī, Abū Ḥayyān Athīr ad-Dīn, 2002a. "Tafsīr al-Baḥr al-Muḥīṭ." Al-Tafāsīr. Accessed 15th of June 2025. Available at:

https://www.altafsir.com/Tafasir.asp?

- tMadhNo=0&tTafsirNo=19&tSoraNo=3&tAyahNo=59&tDisplay=yes&Page=%2010&Size=1&LanguageId=1.
- 6. Al-Qurṭubi, Abū 'Abdullah Muhammad. 2018. Tafsīr al-Qurṭubi. Volume 1. trans. by Aisha Bewley. Bradford: Diwan Press.
- 7. Al-Qurṭubī, Abū 'Abdullah Muhammad. 2019. Tafsīr al-Qurṭubī. Volume 2. trans. by Aisha Bewley. Bradford: Diwan Press.
- 8. Al-Rāzī, Muḥammad Ibn 'Umar (Fakhr al-Dīn). 2000. Mafātīḥ al-Ghayb. Volume 9. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyya.
- 9. An-Naisaburi, Abdul Hassan. 2010. Reasons of Revelation of the Noble Qur'ān. trans. by Aiman Saleh Sha'aban and Muhammad Ismail. Selangor Darul Ehsan: Dakwah Corner Bookstore. Ayoub, Mahmoud M. 1984. The Qur'ān and Its Interpreters. Volume 1. New York, NY: The State University of New York Press.
- 10. Ayoub, Mahmoud M. 1992. The Qur'ān and Its Interpreters. Volume 2. New York, NY: The State University of New York Press.
- 11. Brown, Raymond E. 1973. The Virginal Conception and Bodily Resurrection of Jesus. New York, NY: Paulist Press.
- 12. Brown, Raymond E. 1993. The Birth of the Messiah: A Commentary on the Infancy Narratives in the Gospels of Matthew and Luke. New York, NY: Doubleday.
- 13. Brown, Jonathon A. C. 2009. Hadīth: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World. New York, NY: Oneworld Publications.
- 14. Burrel, David B. Towards a Jewish-Christian-Muslim Theology. West Sussex: Wiley-Blackwell.
- 15. Graham, William A. 2020. "Revelation." In Daniel W Brown, ed. The Wiley Blackwell Concise Companion to the Ḥadīth. West Sussex: Wiley Blackwell, 59–74.
- 16. Görke, Andreas. 2020. "Muhammad." In Daniel W. Brown, ed. The Wiley Blackwell Concise Companion to the Ḥadīth. West Sussex: Wiley Blackwell, 75–90.

- 17. Guessoum, Nidhal. 2010. "Religion Literalism and Science-Related Issues in Contemporary Islam." Zygon, 45(4): 817–840.
- 18. Haleem, Muhammad Abdel. 2011. Understanding the Qur'ān: Themes and Style. London: I.B. Tauris.
- 19. Ibn al-Jawzī, ʿAbdur Rahmān. 2002. Zād al-Masīr fī ʿIlm al-Tafsīr. Beirut: Dār Ibn Ḥazm.
- 20. Ibn ʿAṭiyya, ʿAbd al-Ḥaqq. 2002. Al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-Azīz. Beirut: Dār Ibn Hazm.
- 21. Ibn Kathīr, Abū l-Fidā' Ismā 'īl Ibn ' Umar. 2010. The Life of Prophet Muhammad. Trans. by Rafiq Abdur Rehman. Karachi: Darul-Ishaat.
- 22. Jalajel, David Solomon. 2009. Islam and Biological Evolution: Exploring Classical Sources and Methodologies. Western Cape: University of the Western Cape.
- 23. Kaltner, John, and Younus Mirza. 2018. The Bible and the Qur'ān: Biblical Figures in the Islamic Tradition. London: Bloomsbury.
- 24. Keller, Nuh Ha Mim. 2011. Sea Without Shore: A Manual of the Sufi Path. Amman: Sunna Books.
- 25. Khalil, Mohammad Hassan. 2012. Islam and the Fate of Others. Oxford: Oxford University Press.
- 26. Mabud, Shaik Abdul. 1991. Theory of Evolution: An Assessment from the Islamic Point of View. Cambridge: The Islamic Academy.
- 27. Majid, DS Adnan. 2015. "Qur'ānic Interpretative Latitude and Human Evolution: A Case Study." Al-Bayan Journal of Qur'ān and Ḥadīth Studies, 12: 95–114.
- 28. Michot, Yahya. 2009. "Revelation." In Tim Winter, ed. The Cambridge Companion to Classical Islamic Theology. Cambridge: Cambridge University Press, 180–196.
- 29. Mikulicová, Mlada. 2014. "Adam's Story in the Qur'ān." Theologica, 4(2): 277–296.
  - 30. Nadvi, Khurshid. 1993. Darwinism on Trial. London: Ta-Ha Publishers.
  - ندوى، محمد شهاب الدين. 1998 ـ تخليق آدم اور نظريه ارتقا ـ بنگلور: فرقاني اكيدهي تُرست. 31.
- 32. Seyyed Hossein. ed. 2015. The Study Qur'ān: A New Translation and Commentary. New York, NY: Harper One.
- 33. Qadhi, Yasir, and Nazir Khan. 2018. "Human Origins: Theological Conclusions and Empirical Limitations." Yaqeen Institute. Accessed 15th of June 2025. Available at: https://yaqeeninstitute.org/read/paper/human-origins-part-1-theological-conclusions-and-empirical-limitations

- 34. Seoharvi, Muhammad Hifzur Rehman. 2009a. Stories from the Qurʾān. Volume 2. trans. by Rafiq Abdur Rahman and Muhammad Saeed. Karachi: Darul-Ishaat.
- 35. Seoharvi, Muhammad Hifzur Rehman. 2009b. Stories from the Qurʾān. Volume 1. trans. by Rafiq Abdur Rahman and Muhammad Saeed. Karachi: Darul-Ishaat.
- 36. Shafi, Muhammad. 2008a. Ma'ariful Qur'ān: A Comprehensive Commentary on the Holy Qur'ān. Volume 7. trans. by Muhammad Taqi Usmani. Karachi: Maktaba-e-Darul-Uloom.
- 37. Shafi, Muhammad. 2008b. Ma'ariful Qur'ān: A Comprehensive Commentary on the Holy Qur'ān. Volume 1. trans. by Muhammad Taqi Usmani. Karachi: Maktaba-e-Darul-Uloom.
- 38. Totolli, Robert. 2020. "Genres." In Daniel W. Brown, ed. The Wiley Blackwell Concise Companion to the Ḥadīth. West Sussex: Wiley Blackwell, 187–202.
- 39. Varisco, Daniel Martin. 1995. "Metaphors and Sacred History: The Genealogy of Muhammad and the Arab 'Tribe.' Anthropological Quarterly, 68(3): 139–156.
- 40. Wheeler, Brannon M. 2002. Prophets in the Qur'ān: An Introduction to the Qur'ān and Muslim Exegesis. New York, NY: Continuum.
- 41. Wilkinson, David. 2017. Science, Religion, and the Search for Extraterrestrial Intelligence. Oxford: Oxford University Press.
- 42. Winter, Timothy. 2017. "Islam and the Problem of Evil." In Chad Meister, and Paul K Moser, eds. The Cambridge Companion to the Problem of Evil. Cambridge: Cambridge University Press, 230–248.
- 43. Zaman, Muntasir. 2020. At the Crossroads of Science and Scripture: An Analysis of the Ḥadīth on Prophet Adam's Height (Unpublished manuscript).

(جاري)



### سراج الهند حضرت مولاناشاه عبدالعزيز محدث دہلوگ

#### نام ونسب

آپ کانام عبدالعزیز ہے اور تاریخی نام غلام حلیم تھا۔ سلسلہ نب یوں ہے۔ عبدالعزیز بن احمد (المعروف شاہ ولی اللہ گ گ) بن عبد الرحیم بن وجیہہ الدین شہید بن عظم بن منصور دہلوی ..... الخے۔ آپ کا سلسلہ نسب والد کی طرف سے اکتیں واسطوں سے امیر المومنین خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروقؓ تک پہنچتا ہے اور والدہ کی طرف سے آپ کا سلسلہ نسب امام موکی کاظم تک پہنچتا ہے۔ (الامداد فی ماٹر الاجداد)

#### ولادت

شاه صاحب گی ولادت باسعادت ۲۲ رمضان ۱۵۹ اهر بمطابق ۲۸۷ اء کود بلی میں ہوئی۔

## ابتدائي تعليم

شاہ صاحب ؓ نے سب سے پہلے قرآن کریم حفظ کیا پھر اکثر درسی کتابیں اپنے والدگرامی امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ ؓ سے پڑھیں۔ جب آپ کی عمر سولہ سال کی ہوئی تو آپ کے والد کا محرم ۲۱اھ برطابق ۲۲ اء کو انتقال ہو گیا۔ والد کی وفات کے بعد جو کتابیں پڑھنے والی رہ گئی تھیں وہ مولانا نور اللہ بڑھانوی ؓ، شیخ محمد مامین کشمیری ؓ اور شیخ محمد عاشق پھلی ؓ کے حلقہ ہائے درس میں شامل ہوکر مکمل کیں اور سترہ سال کی عمر میں تحصیل علم سے فراغت حاصل کرکے اپنے والد کی مند درس کو رونق بخشی۔

آپ کو تفسیر، حدیث، فقہ، ادبیات عربی، صرف و نحو، منطق و فلسفہ و غیرہ علوم میں انتہائی دسترس تھی۔خط بھی نہایت عمدہ تھا، تیر اندازی اور گھڑسواری میں بھی ماہر تھے، ذکاوت و فطانت میں ریگانہ، فہم و فراست میں منفر د، حفظ و ذہانت میں بے مثل تھے، اس لیے مند درس پر بیٹھتے ہی ان کی شہرت بورے ملک میں بھیل گئی اور دور دراز علاقوں سے علماء و طلباء استفادہ کے لیے حاضر خدمت ہونے گئے۔

### اخلاق وعادات

شاہ صاحب و علاء سراج الہند، شیخ وقت، امام عصر، عالم کبیر اور ججۃ اللہ جیسے پر شکوہ القاب سے مقلب کرتے تھے۔
آپ امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوئ کے سب سے بڑے فرزند ار جمند اور حضرت شاہ عبد الرحيم کے بوتے ہیں۔ شاہ صاحب نے عالم طفولیت سے ہی ایک او نچے ماحول میں تربیت پائی تھی، آپ کا خاندان بھی نہایت بلند مرتبت اور علمی تھا، کبی وجہ ہے کہ آپ عادات واطوار، اخلاق و کردار اور مزاج کے لحاظ سے ایک ممتاز اور منفر دمقام رکھتے تھے۔ امراء کی محفلوں اور روساء کی مجلسوں سے نہیں شدید نفرت تھی، اس کے برعکس غرباء و مساکین، بیامی وطلباء علم سے نہایت الفت و محبت کا برتاؤ کرتے تھے۔ مریضوں کی عیادت، بیواؤں کی امداد، مہمانوں کی تواضع اور مسافروں کی خاطر داری آپ کا محبوب ترین مشغلہ تھا، ہر شخص سے خوش اخلاقی اور عجز وانکساری سے پیش آتے تھے، آپ تقوی وللہیت کا پیکر حسین شخص۔

#### اولاد

شاہ صاحب ؓ کی نرینہ اولاد نہیں تھی صرف تین بیٹیاں تھیں ، ایک کی شادی حضرت شاہ رفیع الدین ؓ کے صاجزاد بے مولانا مجمد عیسیٰ ؓ سے ہوئی ، دوسری کی شادی شخ مجمد افضل ؓ کے ساتھ ہوئی جن سے شاہ مجمد آلحق دہلویؓ اور شاہ مجمد یعقوبؓ پیدا ہوئے۔ تیسری لڑکی کا نکاح مولانا عبدالحی بڑھانویؓ سے ہواجن سے مولانا عبدالقیوم بھوپائی پیدا ہوئے۔ (اتحاف النبلاء ص

### شاه صاحب هی خصوصیات

شاہ صاحب بہت سے اوصاف سے مالا مال تھے، وہ جہاں علوم عربی میں ممتاز تھے وہاں بہت سی دیگر زبانوں پر بھی عبور رکھتے تھے، عربی اور فارسی میں توانہیں مہارت تامہ تھی ہی، اردو اور عبرانی میں بھی انہیں آگا ہی حاصل تھی۔ شاہ صاحب اُردو زبان کی تعلیم کے لیے خواجہ میر در دکی خدمت میں حاضر ہوتے تھے جس کی بدولت انہوں نے اس زبان پر بھی عبور حاصل کر لیا تھا۔ شاہ صاحب کو یوں تو تمام علوم و فنون مروجہ پر مکمل دسترس حاصل تھی لیکن قرآن حکیم اور حدیث رسول سے انھیں بالخصوص انتہائی شغف اور غایت درجہ کا تعلق تھا۔ انھوں نے اپنی زندگی کا زیادہ تر حصہ حدیث نبوگی کی ترویج واشاعت اور تبلیغ و تدریس میں صرف کیا۔

ماہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔ جولائی ۲۰۲۵ء

### قوت حافظه

شاہ صاحب جن خوبیوں اور کمالات سے مالا مال تھے ان میں ایک بہت بڑی خوبی یہ بھی تھی کہ ان کی قوت حافظہ نہایت تیز تھی اور یادداشتوں کا ایک بہت بڑاذ خیرہ ان کے نہاں خانہ ذبین میں محفوظ تھا، ان کو بہت می الیی باتیں یاد تھیں جن کا تعلق ان کی عمر کے بالکل ابتدائی دور اور عہد طفلی سے تھا، اس کا ثبوت ان کے ملفوظات سے ماتا ہے۔ (ملفوظات ص

### مقرر

شاه صاحب ُّ جہاں اقلیم علم میں اپنا ثانی نہ رکھتے تھے وہاں تقریر و خطابت اور انداز وعظ و نصیحت میں بھی ان کا کوئی حریف نہ تھا۔

### طلبہ کے ساتھ شفقت

علوم کے متلاثی طلباء کے ساتھ ان کابر تاؤ ہمیشہ مشفقانہ رہا،ان کی ضروریات کی کفالت کرتے اور بہت ہی الفت و محبت سے پیش آتے،ان کے سوالات کا دلائل و براہین سے جواب دیتے جس سے ان کے تمام شکوک و شبہات دور ہو جاتے تھے،شاہ صاحب میں عالمانہ غرور بالکل نہ تھا، نفرت و تکبرسے نفور تھے۔

### مناظر

شاہ صاحب گواللہ تعالی نے حاضر جوانی کا ملکہ عطافر مایاتھاجس کی بناء پر انہوں نے ہندوستان میں عیسائی پادر یوں سے کئی مناظرے اور مباحثے کیے اور عیسائی پادر یوں کو منہ توڑ جوابات سے پسپاکر دیا۔

# فرنگی کے خلاف فتوکی

شاہ صاحب گازمانہ سیاسی اعتبار سے نہایت پر آشوب تھا، مغل حکومت دم توڑر ہی تھی اور انگریز پورے ملک پر قبضہ جمار ہے تھے۔ ان حالات میں شاہ صاحب ؓ نے ایک طرف تو درس و تدریس کے ذریعے شاہ آملعیل شہید ؓ اور سیدا حمد شہید ؓ جیسے نامور مجاہد پیدا کیے جنہوں نے اپنی زندگیاں برصغیر سے انگریزی اقتدار کوختم کرنے اور اسلامی نظام حکومت قائم کرنے کے لیے وقف کر دیں۔ دوسری طرف تحریر کا سلسلہ شروع کیا جو نہایت مضبوط اور ہمیشہ رہنے والا ہے اس سے لوگ ہر دور میں مستفید ہوتے رہیں گے۔

ان کی تحریرات میں ایک نہایت شاندار فتو کا بھی ہے جوانہوں نے انگریز کے خلاف جاری کیاجس میں عیسائی افسرول کے احکام کا ہندوستان میں بے دھڑک جاری ہونے کا ذکر ہے۔ شاہ صاحب ؓ کے اس فتوے اور ان کی انگریز دشمنی کا میہ نتیجہ نکا کہ مجاہدین کی ایک زبردست جماعت تیار ہوگئ جس نے انگریز کے خلاف با قاعدہ جہاد کیا۔ جہاد کے لیے جولوگ عملاً

#### ماہنامہ الشريعہ ٢٥٠٥ جولائي ٢٠٢٥ء

میدان میں نکلے ان میں شاہ المعیل شہید اُور سیداحمد شہید اُور ان کے رفقاء تھے، ان حضرات کی مسامی جمیلہ نے اس قدر وسعت اختیار کی کہ آزادی برصغیر تک ہیں سلسلہ جاری رہا۔

شاہ صاحب ؓ نے انگریزی حکومت کی ملاز مت کو گناہ کمیرہ اور حرام بلکہ کفر قرار دیا جس کی پاداش میں انہیں شدید اذیتوں اور مصیبتوں سے دوچار ہونا پڑا۔ شاہ صاحب ؓ کوخی گوئی اور بے باکی کی وجہ سے ان کے بھائی شاہ رفیع الدین ؓ اور تمام اہل وعیال سمیت نجف عالی خال جو کہ متعصب شیعہ اور مخل حکومت میں منصب دار تھا اور دہلی پر اس کا تسلط تھا، ماس نے دہلی سے نکل جانے کا حکم دیا اور تمام اہل وعیال کوشہر بدر کر دیا۔ شاہ صاحب ؓ اس وقت بہار سے اور چلنے پھرنے کی ہمت نہ رکھتے تھے اس کے باوجود انہیں اور ان کے بھائی کو خاص طور پر رہے حکم جاری کیا کہ وہ پیدل اور برہنہ پاچلے کا حکم کی ہمت شہر کی کے دن، چلچلاتی دھوپ، بہاری کا عالم ، اس پر مزید بیظم کہ دونوں بھائیوں کو پیدل اور برہنہ پاچلے کا حکم دیا گیا۔ وہلی سے جون بور تک کی طویل مسافت انتہائی تکلیف اور صعوبت سے طے کی، راستے میں ایسی ایسی اذیتوں سے دیا گیا۔ وہلی سے جون بور تک کی طویل مسافت انتہائی تکلیف اور صعوبت سے طے کی، راستے میں ایسی ایسی اور پی وہ وو چار ہونا پڑا کہ شاہ عبدالعزیز گی بینائی بھی جاتی رہی اور کئی قسم کی بیاریاں بھی لاحق ہوگئیں۔

جلا وطنی کی مدت بوری کرکے دبلی واپس آئے توشہر پر انگریزوں کا قبضہ ہو دچاتھا۔ عملاً ریز بڈنٹ (resident) کی حکومت تھی اور مغل باد شاہ اثر واقتدار سے تقریباً محروم ہو دچاتھا، ملک کی اکثر ریاستیں انگریزی اقتدار کے سامنے جھک گئ تھے۔ شاہ صاحب تھیں اور ان کے حکمرانوں نے چاپلوسی کو شعار بنالیا تھا اور اس کو بقاء اور حفاظت کا اصل ذریعہ تبجھنے لگے تھے۔ شاہ صاحب آس صورت حال سے انتہائی پریشان اور آزر دہ خاطر ہوئے اور فتو کی جاری کیا کہ ہندوستان دارالحرب ہوگیا ہے کیونکہ یہاں شعائر اسلام کی بے حرمتی کی جارہی ہے اور عیسائی حکومت کے احکام جاری اور نافذ ہیں۔ اس فتوے کا لوگوں پر بڑا اثر بڑا آگریز ا انگریزی حکومت کے خلاف مستقل جہاد کا سلسلہ شروع ہوگیا اور مجاہدین کی جماعت نے وہ نمایاں کارنا ہے انجام دیئے جو برصغیر کی تاریخ حریت کا ایک زریں باب بن گئے۔

### تصانيف

شاہ صاحب ؓ متعدّر علمی اور تحقیقی کتابوں کے مصنف ہیں جن سے لوگ قیامت تک استفادہ کرتے رہیں گے۔ •••••••••

# ا\_تفسير فتخ العزيز

جوکہ تفسیر عزیزی کے نام سے مشہور ہے، فارسی میں ہے اور سواتین پاروں پرمشمنل ہے۔ سورۃ فاتحہ سے پارہ دوم کے رابع تک اور پارہ نمبر ۲۹ اور نمبر ۳۰ کی تفسیر ہوں مصاحب ؓ کی آخری عمر کی تصنیف ہے جب کہ ان کی قوت بصارت باقی نہیں رہی تھی، اپنے ایک شاگر دکو بٹھا کر املاء کرواتے تھے، یہ اپنی نوعیت کی ایک منفر د تفسیر ہے۔ مولانا عبد المح صنی ککھوئ ککھتے ہیں کہ یہ تفسیر کی بڑی جلدوں پرمشمل تھی لیکن ۱۸۵۷ء کے ہنگا ہے میں ضائع ہوگئی اور پہلی اور آخری صرف دو جلدیں باقی رہ گئیں۔ (نزہۃ الخواطر ص ۲۷۲ج ک

نوٹ: شاہ صاحب ؓ کے شاگر د مولوی امام الدین صاحب کے ہاتھ سے املائی تقریر تفسیر عزیزی کے تقریبًا سوا پاپخ پارے (سورۃ مومنون تاسورۃ لیمین مکمل) ہمیں کسی کتب خانہ سے ملے ہیں جو کہ ہمارے پاس محفوظ ہیں اور اسے شاکع کرنے کاارادہ بھی ہے۔

### ٢-عجاليه نافعه

یہ کتاب بھی فارسی میں ہے اور اس میں علم اصول حدیث کے مختصر مگر جامع قوانین ہیں۔

### سربسان المحدثين

یہ کتاب بھی فارسی میں ہے، اس میں محدثین کے حالات و کوائف کا احاطہ کیا گیا ہے، یہ اپنے موضوع پر بڑی سیر حاصل کتاب ہے، بار ہویں صدی کے بعد اس موضوع ہے متعلق جو کتابیں لکھی گئی ہیں بیدان سب کا ماخذہے۔

هم\_سرالشهادتين

یہ کتاب عربی میں ہے اور حضرت حسن اُور حضرت حسین کے حالات میں ہے،اس کا اردو ترجمہ شاہ صاحب ؓ کے شاگر د مولانا خرم علی بلہور گ نے کیا اور ان کے دوسرے شاگر د مولوی سلامت اللہ کشفی ؓ نے ''تحریر الشہادتین'' کے نام سے اس کی شرح لکھی ہے۔

## ۵\_عزيزالاقتباس فى فضائل اخيار الناس

یہ کتاب بھی عربی میں ہے،اس میں حضرات خلفائے راشدین ؓ کے حالات بڑے محققانہ انداز میں لکھے ہیں، یہ بھی اپنی نوعیت کی ایک بہترین تصنیف ہے۔

# ٧- شرح ميزان المنطق

یہ عربی کے اندرایک مختصر رسالہ ہے جو میزان المنطق کی شرح ہے۔

۷۔ شرح میزان العقائد

٨-التقرير في حل بحث المثناة بالتكرير (صدرا)

9\_سرالجليل في مسّلة التفضيل

•ا\_وسيلة النجات

## اا\_حواشي بديع الميزان

یہ بھی عربی کے اندرہے اور بدلیج المیزان کی الیمی عمدہ شرح ہے کہ اس کے مطالعہ سے منطق کے مسائل کو بخوبی سمجھا باسکتا ہے۔

### ۱۲\_فتاویٰ عزیزی

یہ کتاب فارس میں ہے اور دو جلدوں پر مشتمل ہے ، مختلف عنوانات کے بہت سے فتووں کو نہایت عمر گی کے ساتھ اپنے دامن صفحات میں لیے ہوئے ہے۔

### سلا- تحفيه اثناء عشربيه

یہ کتاب بھی فارس میں ہے اور شاہ صاحب گی یہ بہت ہی اہم تصنیف ہے، شیعہ کے رد میں ہے اور بارہ ابواب پر مشتمل ہے، اپنے موضوع کے لحاظ سے بیدایک معرکۃ الآراء کتاب ہے، بیداس قدر جامع اور مبسوط کتاب ہے کہ اسے شیعہ اور اہل سنت کے مسائل و عقائد کا دائر ۃ المعارف کہنا ہے جانہ ہوگا۔ یہ کتاب چونکہ بڑی جاندار اور معلومات افزاتھی اس لیے شیعہ حلقوں میں اس سے ایک تہلکہ بیا ہوگیا اور متعدّد نامور شیعوں نے اس کا جواب دینے اور اس کا اثر زائل کرنے کی متعدّد ناکام کوششیں کی ہیں۔

#### البلاغة

یہ بھی عربی کے اندرائی مختصر مگر جامع رسالہ ہے،اس میں علم بلاغت کے اصولی قواعد بڑے احسن پیرایہ میں بیان کرنے کی کوشش کی گئ ہے، مبتد یوں کے لیے یہ گرال قدر خزانہ ہے جس پر حضرت مولانامفتی عزیزالرحمن صاحب سابق مفتی دار العلوم دیوبند کا حاشیہ ہے۔ یہ رسالہ کافی مدت سے نایاب تھا اسے ادارہ نشر و اشاعت مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ نے شائع کرنے کی نعمت عظمیٰ حاصل کی ہے اور اپنے روایت مشن کے مطابق قاریکن کی خدمت میں پیش کیا ہے۔

## شاه صاحب گامسلک

شاہ صاحب ؓ اپنے والد شاہ ولی اللہ محد نے دہلویؓ کے تیجے جانشین ہوئے، اپنے والد کے علوم کو جس انداز میں انہوں نے سمجھا اور آگے اس کی نشر واشاعت کی، ان کے افکار کو اپنایا اور اسے رواج دینے کی کوشش کی، تقریبًا ساٹھ سال تک درس حدیث دیا، یہ سب قابل ستائش و آفرین ہے۔ شاہ ولی اللہ ؓ توجم تہد منتسب کے درجہ پر فائز تھے لیکن عملًا حنفی المسلک تھے مگر شاہ عبدالعزیز صاحب ؓ راسخ العقیدہ حنفی مسلک پر کاربند تھے اور اس کی تبلیغ کرتے تھے۔ شاہ صاحب ؓ کے ہزاروں شاگر دوں میں سے مندر جہ ذیل چند حضرات کے نام درج ہیں جن میں سے ہر بزرگ علم و فضل میں یکتا تھااور ہرایک نے تحقیق و کاوش کے مختلف میدانوں میں جو کارنا مے انجام دیئے وہ تذکرہ کی کتابوں میں محفوظ ہیں، شاگر دوں کے مقام و مرتبے کی رفعت سے استاد کی عظمت کا بخولی پہند چل سکتا ہے:

- ا. شاه صاحب مع بهائي شاه رفع الدين المتوفي ١٢٣٣ه
- شاہ صاحب ی دوسرے بھائی شاہ عبدالقادر التوفی ۱۲۳ ھے۔
  - س. مولاناشاه المعيل شهيدً المتوفى ٢٦٦١هـ
    - ٣. شاه محمر التحقُّ المتوفَّى ٢٦٢ اھ
    - ۵. شاه محمر ليعقوبْ المتوفى ۲۸۲اھ
    - ٢. سيداحمه شهيد بريلوي المتوفى ١٢٨٦ اه
- مولانافضل حق خیر آبادی المتوفی ۱۲۷۸ھ (مولانافضل حق ،شاہ عبدالقادر کے شاگر دہیں لیکن انہیں بالواسطہ شاہ
   عبدالعزیز کے شاگر دوں میں شار کیا جاتا ہے۔)
  - ۸. مولاناعبدالحی برهانوی الهتوفی ۱۸۲۸ء وغیره

یہ سب حضرات شاہ صاحب ؒ سے فیض یاب ہوئے اور آگے چل کرعلم و کمال، تقویٰ ویزی تحقیق ویز قیق، تدریس و تعلیم، تصنیف و تالیف، نشر واشاعت دین، وعظ و تبلیغ اور جہاد فی سبیل اللہ میں بلند مراتب کو پہنچے۔

#### شاعر

شاہ صاحب عربی کے شاعر اور ادیب بھی تھے، انہوں نے عربی میں بہت سی نظمیں بھی کہی ہیں۔ اپنے چھیا شاہ اہل اللہ رحمۃ اللہ علیہ کے نام عربی نظم میں ایک خط لکھا جس میں اپنے زمانے کے سیاسی حالات اور مرہ طوں اور سکھوں کی جنگی حلالوں اور ان پر ظلم وستم کی داستان بیان کی ہے۔ شاہ صاحب ٔ جامع الحیثیات شخص تھے، وہ بیک وقت جلیل القدر عالم، رفیع المرتبت مفسر، نامور محدث، وسیع النظر فقیہ، شعلہ بیان مقرر، عظیم مناظر، کہنہ مثق مصنف، منجھے ہوئے مدرس، صاحب طرزادیب اور ممتاز شاعر تھے۔

#### وفات

باالآخراس عظیم المرتبت ہستی کی روح بروزیک شنبہ (آنوار) بوقت صبح شوال ۱۲۳۹ھ برطابق ۱۲ جولائی ۱۸۲۳ و تقس عضری سے پرواز کر گئی اور ایک اندازے کے مطابق لوگوں کے جموم کے زیادہ ہونے کی وجہ سے ان کی نماز جنازہ پیپین مرتبہ اداکی گئی۔واللہ اعلم بالصواب۔

ماہنامہ الشريعہ ٨٤ ---- جولائي ٢٠٢٥ -

# حضرت مولاناشاه رفيع الدين محدث دہلوگ

### نام ونسب

آپ کانام رفیج الدین ہے اور سلسلہ نسب میہ ہے: رفیج الدین بن احمد (المعروف شاہ ولی اللہ ؓ) بن عبد الرحیم بن وجیہہ الدین شہید بن منظم بن منصور دبلوی الخ\_آپ کا سلسلہ نسب اکتیں واسطوں سے امیر المومنین خلیفہ ثانی حضرت عمرٌ بن الخطاب تک پہنچتا ہے جیسا کہ امام ولی اللہ ؓ المتوفی ۲ کا اھ فرماتے ہیں: ''سلسلہ نسب ایں فقیر بامیر المومنین عمر بن الخطاب میں رسد (الامداد فی ماٹر الاجداد) اس فقیر کا سلسلہ نسب حضرت عمرؓ بن الخطاب تک پہنچتا ہے۔ اور شاہ صاحب ؓ کا سلسلہ نسب والدہ ماجدہ کی طرف سے حضرت امام موکی کاظم ؓ تک پہنچتا ہے تواس لحاظ سے آپ اصلاً عربی اور نسباً فارو تی ہیں۔

### ایک شبه اور اس کاازاله

عموماً خیال کیاجاتا ہے کہ شاہ ولی اللہ گاخاندان سید (سادات) ہیں حالا تکہ بیبات درست نہیں ہے کیونکہ اس خاندان کے افراد کے اساء کے شروع میں جوشاہ لکھاجاتا ہے، یہ تو ہمارے برصغیر کی اصطلاح ہے کہ جو بھی صوفی اور سالک ہواس کے نام کے شروع میں شاہ لکھتے ہیں، جیسے شاہ رفیع الدینؓ، شاہ ولی اللہ،، شاہ عبدالعزیزؓ، شاہ اشرف علی تھانویؓ وغیرہ۔اور جوسید ہواس کے نام کے آخر میں شاہ لکھتے ہیں اور شروع نام میں سید لکھتے ہیں جیسے سیدعطاء اللہ شاہ بخاریؓ وغیرہ۔

#### ولادت باسعادت

آپ امام ولی اللہ گی دوسری بیوی سے دوسرے صاحبزادے ہیں، آپ کی ولادت باسعادت دہلی میں ۱۹۳سے میں ہوئی۔ امام ولی اللہ گئی بہلی بیوی میں سے ایک صاحبزادہ محمد تھاجس کے نام کے ساتھ شاہ ولی اللہ گا بینی کنیت ابو محمد کرتے ہے۔ تھے۔

# تعليم وتربيت

آپ نے تعلیم و تربیت اپنے والد امام ولی اللہ اُور اپنے بڑے بھائی سراج الہند شاہ عبد العزیز التو فی ۱۲۳۹ھ سے بھی حاصل کی۔ شاہ رفیع الدین اپنی مایہ نازکتاب "ومغ الباطل "ص ۹۸ میں اس کا تذکرہ فرماتے ہیں کہ میں نے علوم عقلیہ و نقلیہ واد ہید کی تعلیم اپنے برادر کلال شخ عبد العزیز سے حاصل کی۔ شاہ رفیع الدین اور ان کے چھوٹے بھائی شاہ عبد القادر ً المتوفیٰ ۲۳۳ ھدونوں نے تعلیم و تربیت اور فیض اپنے بڑے بھائی سے حاصل کیا۔

شاہ رفیع الدین ؓ بیں سال کی عمر میں فارغ لتحصیل ہو گئے تھے۔ بید دونوں بھائی شاہ عبد العزیزؓ کے بہترین معاون بھی ثابت ہوئے۔عقلی مسائل کے لیے جس قدر تحقیقات کی ضرورت ہوتی تھی شاہ رفیع الدین ؓ اسے بوراکرتے تھے اورکشفی مسائل میں شاہ عبدالقادر ؓ کو خصوصیت سے امتیاز حاصل تھا۔ نقلی علوم کی تعلیم کے لیے شاہ عبدالعزیز مسلم امام تھے۔ گویا عقل و نقل اور کشف کی جامع سوسائٹی (society) بنانے میں ان حضرات کی کوششیں بہت ہی گرانقدر تھیں۔ (کماافادہ مولاناالسندھی)

شاہ عبدالعزیز محدث دہلوگ فرماتے ہیں: "مولوی رفیع الدین در رضیات چنداں ترقی کردہ اند کہ شاید موجد آل ہم بودہ باشدیانہ" مولوی رفیع الدین نے ریاضی میں اس قدر ترقی کی ہے کہ شاید ریاضی کے موجد نے بھی اتن کی ہویانہ۔ اور فرمایا "در فن ریاضی مثل مولوی رفیع الدین در ہندوولایت نخواہد بود" (تاریخ دار العلوم دیو بندص ۱۰ ابحوالہ ملفوظات و کمالات) ریاضی کے فن میں مولوی رفیع الدین کی طرح ہنداور ولایت میں کوئی نہیں ہوگا۔

### اخلاق وعادات

شاہ صاحب گوپرورد گارنے نہایت ہی بر دبار ، منکسر المزاج ، سیر چشم ، فیاض ، نکتہ شناس کیم ، ستغنی المزاج ، متو کل علی اللہ ، متو کل علی اللہ ، متو کی ملنسار ، خوش اخلاق ، ستودہ صفات ، پاکیزہ اطوار اور مومنانہ کردار کا حامل بنایا تھا۔ آپ بیک وقت مفسر ، محدث ، فقیہ اور جملہ علوم و فنون پر کمال رکھنے والے تھے۔ صاحب الیانع الجی شیخ محدث محن ؓ نے ان الفاظ میں آپ کی تعریف کی ہے : الشیخ ، المحدث ، المحقق رفیع الدین دہلویؓ۔ اور اسی طرح آپ کے فہم کی بھی بہت تعریف کی ہے ۔ آپ علماء راشین میں سے تھے اور آپ کا علم نہایت ہی گھوس تھا۔ آپ فرید الدہر ، وحید عصر ، صاحب علم وحلم ، عمل و تقوی ، فہم و کاء ، فراست و دیانت ، امانت و مراتب اور ولایت تھے۔ شاہ صاحب ؓ نے اخذ طریقت شخ محمد عاشق پھلیؓ سے کیا۔ شاہ صاحب ؓ عور آپ کی بہت بڑے شاع کھی تھے۔

# تعليم وتذريس

آپ برابر تعلیم و تدریس میں مشغول رہے اور بہت سے لوگ آپ سے فیض یاب ہوئے۔ آپ علوم قرآن و حدیث پڑھاتے تھے اور ساتھ ساتھ تصوف و سلوک کی تعلیم و تلقین بھی فرماتے تھے۔ بوقت ضرورت فتاویٰ بھی تحریر فرماتے تھے۔ بعض مسائل میں آپ کی تحقیقات نہایت ہی قیتی اور بصیرت افروز ہیں اور آپ بہت مخضر الفاظ میں بڑے بڑے مطالب بیان کر دیتے تھے، یہ آپ کا خاص کمال تھا۔ آپ کے بے شار تلامذہ ہیں۔

#### سخاوت وخدمت

"صاحب ارواح ثلاثہ" ایک جگہ لکھتے ہیں کہ امیر شاہ خان صاحب مرحوم نے فرمایا کہ چار شخص شاہ ولی اللہ ؓ کے خاندان میں بہت تنی تھے ،ایک شاہ رفیع الدینؓ،ان کی نسبت سیداحمد خان نے لکھا ہے کہ ان کا کیسہ زرہمیشہ خالی رہتا تھا الحٰ۔
الحٰ۔

یہ مکان سے باہر چبوترہ پر بیٹھتے تھے اور اس پر فرش نہ ہوتا تھا، بلکہ صرف چٹائی ہوتی تھی، اور کبھی چٹائی بھی دے دستے اور خالی زمین پر بیٹھتے تھے۔ سارے محلے کی عور توں کا کام کیا کرتے تھے۔ میرے استاذ میاں جی محمدی صاحب ً فرماتے تھے کہ ایک روز شاہ صاحب عور توں کا سودا خرید نے گئے، چونکہ سودے مختلف اور متعدّد تھے اس لیے اول انہوں نے سودے رومال میں باندھے، جب رومال میں گنجائش نہ رہی توکرتے میں رکھے، جب اس میں بھی گنجائش نہ رہی اور ایک سوداباتی رہ گیا تواسے ٹوئی میں لے لیا۔ میں نے عرض کیا، حضرت دال مجھے دے دیجھے اور ٹوئی خالی کرکے اوڑھ لیجھے، توآپ نے فرمایا کہ نہیں مسلمان کی ہر چیز کام میں آنی چاہیے۔ (ارواح ثلاثہ طبع جدیدے ۴۸،۲۰۰)

#### اوااد

شاہ صاحب ؒ کے چار لڑکے اور ایک لڑکی تھی۔ لڑکوں میں سے (۱) ایک شاہ مخصوص اللہ المتوفیٰ ۱۲۷سے، (۲) شاہ عیسی جن کی شادی شاہ عبد العزبز ؓ کی صاحبزادی سے ہوئی، (۳) شاہ محمد موئی، (۴) اور شاہ حسن جان ہیں۔ اور لڑکی جس کا نام امتد اللہ یاامة الغفار کی زوجہ نجم الدین سونی پق ہیں، یہ بہت ہی زاہدہ وعابدہ خاتون تھیں، صحاح ستہ پڑھی ہوئی تھیں (آثار الصنادید ص ۲۶۸)

#### مسلك

شاہ صاحب ؓ خالص حنی المسلک تھے اور اسی کی تعلیم دیتے تھے، جیسا کہ شیخ محدث محسن ؓ نے الیانع الجنی میں ذکر فرمایا ہے کہ'' ان کے والد اور لپر اخاندان مسلکا ؓ خفی تھا۔ اسی طرح شاہ رفیع الدین ؓ کے والد امام ولی اللّٰہ گامشہور قول ہے: ان فی المذھب الحنی طریقۃ انبیقۃ ھی اوفق باالسنۃ المعروفۃ التی جمعت و نقحت فی زمان البخاری واصحابہ (فیوض الحرمین ص ۱۳۶۱)

'' بے شک مذہب حنفی میں ایک ایساعمدہ طریقہ ہے جوسب سے زیادہ موافق ہے سنت مشہورہ کے ، وہ سنت جس کو امام بخاریؓ اور اس کے ساتھیوں کے زمانہ میں منتح کیا گیا۔''

### تصانيف

شاہ صاحب گی متعدّر علمی و تحقیقی تصانیف ہیں جن کا اجمالی تعارف حسب ذیل ہے:

## ا\_ترجمه قرآن كريم

میے ترجمہ اردو زبان میں سب سے پہلا تحت اللفظ ترجمہ ہے، لفظی تراجم میں نہایت عمدہ اور بہترین ہے۔ اس ترجمہ کے متعلق" حیاۃ ولی" کے مصنف نے لکھا ہے:"قرآن کریم کالفظی ترجمہ آپ ہی نے کیا ہے جو دریائے جمنا سے لے کر فرات تک نہایت مقبولیت کے ساتھ کھیلا ہوا ہے اور عوام اس سے مستفیض ہور ہی ہے۔"

## ۲\_ دمغ الباطل

یہ کتاب مسکلہ وحدۃ الوجود اور وحدۃ الشہود پرمشمل ہے کیونکہ حضرت مولاناشاہ رفیع الدین گوعکم الحقائق پر کافی دسترس تھی اس لیے انہوں نے اس کتاب میں اس مسکلہ پر بڑی بسط سے کلام کیا ہے۔ یہ کتاب قلمی تھی اور نایاب تھی اس واتی مد ظلہ العالی فاضل دیوبند و فاضل دارالمبلغین کھنو و فاضل والدمجرم مفسر قرآن حضرت مولاناصوفی عبد الحمید خان سواتی مد ظلہ العالی فاضل دیوبند و فاضل دارالمبلغین کھنو و فاضل نظامیہ طبیہ کالج حیدر آباد دکن، بانی مدرسہ نصرت العلوم و جامع مسجد نور گوجرانوالہ، جنہیں فلسفہ ولی اللّٰہی کے ساتھ خاص مناسبت، محبت اور شغف ہے، نے رضالا بئر بری رامپور سے حاصل کر کے اسے بڑی محنت و کاوش، عرق ریزی اور لگن کے ساتھ باخے سال کے طویل عرصے میں اس کی تھیجے کی اور اس پر ایک مفصل مقدمہ بھی تحریر فرمایا ہے۔ اس کتاب کو ادارہ نشروا شاعت مدرسہ نصرت العلوم گو جرانوالہ نے شائع کرنے کی سعادت عظی حاصل کی ہے، اس کتاب کو بمع کتاب کلمات الحق ادارہ نے شائع کیا ہے۔

## سل اسرارالمحبة

یہ کتاب بھی نایاب تھی، پہلی مرتبہ طبع ہوئی ہے، اس کتاب کو بھی والدمحترم نے تھیجے اور مقدمہ سمیت ادارہ نشر و اشاعت مدرسہ نصرت العلوم گوجرانوالہ سے شائع کرواکے ناظرین کی خدمت میں پیش کیا ہے۔

#### سم يحميل الاذبان م

یکمیل الاذبان میں چار باب ہیں۔ ایک منطق، دوسراامور عامہ، تیسراتحصیل اور چوتھاتطیق آراء پرشتمل ہے۔ امام انقلاب حضرت مولاناعبیداللہ سندھی اُلمتوفی ۱۳۷۳ھ نے اس کتاب کی بہت تعریف کی ہے، فرمایاکہ'' ایسی جامع کتاب اس سے قبل نہیں لکھی گئی۔''

یہ کتاب بھی نایاب تھی، والدمحترم کی تھیجے اور مقدمہ مفیدہ کے ساتھ ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ نے اسے بھی اپنے روایق مشن (تبلیغ اور اکابرواسلاف کی کتب کی اشاعت ) کے تحت شائع کیا ہے۔ یہ کتاب پہلی مرتبہ ۱۹۸۳ھ برطابق ۱۹۲۴ء میں شائع ہوئی تھی، اب اسے دوبارہ شائع کیا گیا ہے۔ اس کتاب کی اشاعت کے متعلق حضرت مولاناعلامہ شمس الحق افغانی ؓ نے اپنے ایک خط میں اس کی اشاعت پر بڑی خوشی کا اظہار فرمایا۔ اس خط کاعکس مقدمہ تکمیل الاذبان ص ح پر موجود ہے۔

## ۵\_تفسيرآيت نور

اس رسالہ میں آیت نور کی تفسیر میں گزشتہ حکماء نے جو کچھ بیان کیاہے ان کے اقوال وآراء کو جمع کیا گیاہے۔ یہ رسالہ بھی نایاب تھا، اس رسالہ کو بھی والدمحتر م کی تھیجے اور مقدمہ کے ساتھ ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصرت العلوم گوجرانوالہ

### ٧\_ قيامت نامه ياعلامات قيامت

یہ رسالہ فارسی میں ہے، اس میں قیامت اور آخرت کے حالات اور کوائف احادیث مبارکہ سے بیان کیے گئے ہیں۔ نہایت عبرت آموز اور نفیحت افزاہے، اس کا تواردو ترجمہ بھی شائع ہو دکا ہے۔ شاہ صاحب گا یہی ایک خاص رسالہ ہے جس سے عوام بھی فائدہ اٹھاسکتے ہیں باقی جملہ کتابیں توالی ہیں جن سے خواص (علماء) ہی فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔

## 2\_مجموعه رسائل (حصه اول)

اس مجموعہ کے اندر شاہ صاحب ؒ کے دس رسالوں کو جمع کیا گیا ہے۔اس مجموعہ کی تضیح اور اس پر ایک بسیط مقدمہ والد محترم نے لکھا ہے اور بیشتر مقامات میں قاریئن کرام کی سہولت کے لیے حواثی سے بھی مزین کیا ہے اس مجموعہ کو بھی ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصرت العلوم گوجرانوالہ نے اب دوبارہ شائع کیا ہے۔ان دس رسالوں کا اجمالی تعارف حسب ذیل ہے:

- (۱) رسالہ فوائد نماز: یہ رسالہ فارسی میں ہے، مختصر اور نہایت عجیب و غریب ہے، اس میں نماز کی حقیقت اور مخلو قات کے مختلف طبقات کی نمازوں کا الگ الگ بیان ہے، سالکان طریقت اور اصلان حقیقت کی آگاہی کے لیے لکھا گیا ہے۔
- (۲)رسالہ اذان کے کلمات کے سکرار کی کے سکرار کی کہات کے سکرار کی کلمات کے سکرار کی حکمت بیان فرمائی ہے۔ اور کلمات اذان کی تشریح بھی نہایت احسِن طریقہ پر بیان فرمائی ہے۔
- (۳) رسالہ جملوالعرش: بیر رسالہ بھی فارس ہے، انسانی فکر میں بہت ہی بلندی پیداکر تاہے، اس میں حملۃ العرش کی تحقیق ہے، انتہائی ادق احسن اور مختصر ہے۔ حضرت شاہ عبد العزیز ؓ نے اس کا کچھ اہم ترین حصہ اپنی تفسیر عزیزی میں بھی نقل کر دیا ہے۔
- (۴) رسالہ شرح رباعیات: بیہ فارسی میں ایک مختصر سار سالہ ہے ، اس میں فارسی زبان کی دور باعیات ہیں جن میں انسانی حقیقت اور انسان کا تعلق اور قرب ، اللہ تعالیٰ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ شاہ صاحب ؓ نے ان رباعیوں کی شرح کی سے جونہایت ہی غامض اور علم حقائق سے متعلق ہے۔
- (۵) **رسالہ بیعت:** بیا بھی فارسی زبان میں ہے ، اس میں بیعت کی مشروعیت ، اس کی ضرورت ، فوائد اور اس کی جپار قشمیں اور ان کی وضاحت بیان فرمائی ہے۔
- (۱) رسالہ شرح چیل کاف: بیر رسالہ عربی زبان میں ہے، اس میں چیل کاف جو کہ ایک مشہور دعاہے جس میں چالس کاف آتے ہیں، بہت سے بزرگوں کے معمولات میں سے ہے، بیشعروں میں ہے اور حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی ؓ

التوفيا ٢٦١ه ه كى طرف منسوب ہے،اس كى شرح اور طريقة خواندگى تحرير فرمايا ہے۔

(۷) رسالہ شرح برہان العاشقین یاحل معمہ: بیر سالہ فارسی زبان میں ہے، حضرت خواجہ بندہ غریب نواز گیسودرازَّ التونیٰ ۸۲۵ھ کے ایک مخضر ترین رسالہ برہان العاشقین کی شرح ہے جس میں خواجہ صاحب نے انسان کی ترتی کے تمام امکانی مدارج اونیٰ درجہ سے انتہائی اعلیٰ مراتب تک ایک قصہ اور چیستان یار مزواشارہ کی زبان میں بیان کیے ہیں، اس کی شرح شاہ رفیج الدین نے اینے ذوق کے مطابق کی ہے۔

(۸) **رسالہ نذور بزر گان: ب**یر سالہ فارسی زبان میں ہے ،اس میں اس بات کی تحقیق کی گئی ہے کہ بعض لوگ بزر گوں کے مزارات پر نذرانے لے کرجاتے ہیں ،ان کا کیا تھم ہے اور اس کی متعدّ د صور توں پر بھی بحث کی گئی ہے۔

(٩) رسالہ جوابات سوالات اثنا عشر: بیر سالہ بھی فارسی میں ہے، اس میں ان بارہ سوالات کے جوابات ہیں جن میں سے بعض سوالات فقہی ہیں اور بعض علم کلام سے متعلق ہیں۔ شاہ صاحب ؓ نے انتہائی اختصار کے ساتھ اس کی بہت اچھی تحقیق کی ہے۔

(\*۱) فتاوی شاہ رفیع الدین ، بیر بھی فارسی زبان میں ہے اور مختلف فقہی ، اعتقادی اور چند اصولی و فروعی سوالات کے جوابات پر شتمل ہے ، اصحاب فتاوی کے لیے نہایت مفید اور معلومات افزاہے۔

## ٨\_مجموعه رسائل (حصه دوم)

اس مجموعہ میں حضرت مولاناشاہ رفیع الدین محدث دہلوئ کے انیس علمی و تحقیقی رسائل کو جمع کیا گیاہے جن میں پندرہ رسائل مخطوطات ہیں جو ابھی تک شائع نہیں ہو سکے تھے، یہ ہمیں دارالعلوم دیو بند کے کتب خانہ سے دستیاب ہوئے ہیں، ان کواہل علم کے استفادہ کی خاطر شائع کیا گیاہے۔ اس مجموعہ میں چار رسائل ایسے بھی ہیں جو مطبوعات میں سے ہیں، وہ بھی چو نکہ نایاب تھے اس لیے انہیں بھی اس مجموعہ میں منسلک کر دیا گیاہے، تواس لحاظ سے یہ کل انیس رسائل ہوئے جن کا مختصر تعارف حسب ذیل ہے:

(1) شرح رسالہ عقد انامل (عربی) (بیع ضیمہ اردو): حضرت مولانا شاہ رفیح الدین گارسالہ عقد انامل جو چند سطور پر مشتمل ہے، اس کا مطبوعہ نسخہ بہت رسالہ عقد انامل جس کا ترجمہ اور شرح ولی اللّٰہی سلسلہ کے ایک صاحب مولانا عبد الرحمٰن شاکر ڈنے لکھا ہے، یہ رسالہ ہمیں دستیاب ہوا اور اس کو بہت شرح کے ہی ہم نے مجموعہ رسائل حصہ دوم میں شامل کر لیا ہے جس کے صرف چار صفحات ہیں۔ اس کی طباعت دیگر چار رسائل کے ساتھ مطبع نظامی کا نپور میں ساکا اھ میں مولوی عبد الرحمٰن شاکر اور ان کے والدروشن خان نے اپنے اہتمام سے کرائی تھی، اس وقت کی اردو زبان جس طرح چل رہی تھی اسی میں یہ ترجمہ کیا ہے اور اس کی وضاحت بھی ساتھ کر دی ہے۔

نوٹ: اس رسالہ کے ساتھ ایک ضمیمہ بھی منسلک کیا گیا ہے جو کہ والدمحترم حضرت مولانا صوفی عبد الحمید خان صاحب سواتی مدخللہ نے تحریر فرمایا ہے، میضمیمہ ار دوزبان میں ہے۔

(۲) تحقیق الالوان (فارس): اسی طرح شاہ رفیع الدین گا دوسرار سالہ تحقیق الالوان بمع شرح تخفۃ الاخوان ہے، یہ ترجمہ اور شرح بھی انہی مولانا عبدالرحمٰن بن روشن گا ہے۔ اصل رسالہ فارسی میں ہے، بڑے سائز کے ایک صفحہ میں ہے، جب کہ اس کی شرح بڑے سائز کے ۵۸ صفحات پر پھیلی ہوئی ہے اور اس کو بھی انہوں نے ۱۲۸۲ھ میں طبع کرایا تھا۔ ہم نے صرف فارسی متن ہی طبع کرایا ہے، شرح غیر ضروری طوالت کی بناء پر ترک کر دی ہے، اس رسالہ کا نسخہ ہمیں مولانا فاکٹر عبد الحلیم چشتی صاحب (فاضل دیو بند) کے کتب خانہ سے دستیاب ہوا اور انہوں نے ہی اس کی فوٹو کالی کرانے کی اجازت دی۔ یہ رسالہ بڑا اہم ہے، شاہ رفیع الدین ؓ نے، جو رنگ شریعت میں استعال کرنے ناجائز ہیں، جیسا کہ احادیث سے ثابت ہے ان کونہایت اختصار کے ساتھ بیان کیا ہے۔

(۳) رسالہ سید کمیر احمد کی گائے اور شیخ سدو کا بکرا (فارسی) (نذر لغیر اللہ کی وضاحت): اسی طرح بید رسالہ بھی مطبوعات میں تھا، بید دراصل شاہ رفیع الدین گا ایک فتری ہے جو دیگر فتاوی کے ساتھ اس کو مولوی تراب علی تلمیذ شاہ عبد العزیز محدث دہلوی نے اپنی کتاب زبرۃ النصائح فی مسائل الذبائح میں درج کیا ہے اور بید فتوی شاہ رفیع الدین نے اسلااھ میں لکھا تھا۔ زبرۃ النصائح مطبع محمدی میں کا۲۲اھ میں طبع ہوئی تھی، اس کی نقل ہم نے اس کتاب کی فوٹو کا بی سے لی ہے۔ میں لکھا تھا۔ زبرۃ النصائح مطبع موئی تعرب خانہ سے حاصل (۲) ترکیب خواندن سورۃ بوسف (فارسی): بیر رسالہ مخطوطہ ہے جو ہمیں دارالعلوم دیو بند کے کتب خانہ سے حاصل

ر ۱۴ کر چیب توا**ندن موره پیشف رفار ی)** بیدرساله تصوطه سیج بونین دارا سوم دو بیرنے سب حامه سیے حال ہواہے، بیہ پہلی مرتبہ شائع ہواہے ، اس میں سورة پیسف کے پڑھنے کی ترکیب اور اس کے فوائد و خاصیات کا ذکر ہے کہ کشائش رزق اور اپنے کامول کے لیے اس کی تلاوت کس طریقہ سے کی جائے، بیر سالہ عملیات سے متعلق ہے۔

(۵) رسالہ محق**یق شق القمر(فارس):** بیر سالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے ،اس میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے معجزہ شق القمر لیعنی چاند کے کلڑے ہونے کے ثبوت کے متعلق بحث ہے اور منکرین شق القمر کے اعتراضات کے بڑے حکیمانہ انداز میں جوابات مذکور ہیں ،غالبًا بیر سالہ جہلے طبع بھی ہو دچاہے لیکن ہمیں دستیاب نہیں ہوا۔

(۷) رسالہ تحقیق آیات وقرات (فارس) بمع القول المقرر (فارس): بیر رسالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہوا ہے، اس رسالہ میں قرآن کریم کی آیات اور قرات کے متعلق بحث ہے، قراء سبعہ اور ان کی قرات اور قرآن کریم کے او قاف کا تذکرہ بھی ہے اور یہ جملہ بحث سوال وجواب کی صورت میں ہے۔

اس رسالہ کے ساتھ بطور ضمیمہ "القول المقرر" بھی منسلک ہے جو کہ میر محمد حسن المعروف حسن علی گی تصنیف ہے ، یہ بھی مخطوطہ ہے ، یہ بھی پہلی مرتبہ شائع ہوا ہے ، اس میں بھی قراء سبعہ اور ان کے حالات اور تعارف، ان کی موالید و وفیات کا بڑے احسن انداز میں ذکر کیا گیا ہے ، مفید ہونے کی وجہ سے اسے بھی شاہ صاحب ؓ کے رسالہ کے ساتھ طبع کرایا گیا ہے۔
گیا ہے۔

- **(۷)رسالہ تحقیق طلوع وغروب (فارسی):** بیر رسالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے ،اس میں سورج کے طلوع وغروب کی تحقیق سوال وجواب کے انداز میں مذکور ہے۔
- (۸) قاعدہ مناسخہ در علم فرائض (فارس): بیر رسالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے، اس رسالہ میں علم فرائض کی گئی ہے اور علم فرائض کا ایک مشکل مسئلہ ذکر کیا ہے۔
- (۹) قاعدہ تحریم النساء (فارس): اس رسالہ میں ان عور توں کا تذکرہ ہے جن کے ساتھ شریعت میں نکاح کرنا حرام ہے اور ان کی اقسام بڑے احسن انداز میں مذکور ہیں، میر مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شاکع ہواہے۔
- (۱۰) رسالہ اصطرلاب (فارسی): یه رسالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے، اس رسالہ میں قدیم ریاضی کے متعلق معلومات ہیں، بیر سالہ طول بلد، عرض بلد معلوم کرنے کے لیے مفید ہے۔
- (۱۱) سوالات فارسی: یه رساله بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے، اس رسالہ میں مختلف علمی سوالات کے جوابات مذکور ہیں، کچھ سوالات آیات کے بارہ میں ہیں اور کچھ دوسری علمی باتوں کے بارہ میں ہیں۔
- بوب کاروری بیت کوروی بیت یا سال می ایس التسعین (عرفی): بیر ساله مطبوعات میں سے ہے جو پہلے طبع ہو پچے ہیں،
  ہم نے اس رسالہ کی نقل کتاب ''لقطۃ العجلان ''طبع مطبع نظامی کا نبور ۱۲۹اھ ص ۸۲ تا ۸۴ سے لی ہے، بیہ کتاب نواب صدیق حسن خان مرحوم کی تصنیف ہے، اس میں شاہ رفیع الدین گابہ پورارسالہ انہوں نے نقل کیا ہے، اس رسالہ کا اردو ترجمہ پوراکتاب نماز مسنون کلال مصنفہ حضرت مولاناصوفی عبدالحمید خان صاحب سواتی مد ظلہ کے ص ۱۹۵ تا ۲۰۰ میں نقل کردیا گیا ہے، اردو خوال حضرات اس سے استفادہ کر سکتے ہیں۔
- (۱۳) رسالہ سوالات و جوابات متفرقہ در عربی: یه رساله مخطوطات میں سے ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہوا ہے، اس رسالہ میں سوالات و جوابات کی صورت میں ستاروں اور فلکیات کے متعلق بحث کی گئی ہے۔
- (۱۳) رسالہ تحقیق قدم وحدوث عالم و تدوین تاریخ (عربی): بیر سالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے، اس رسالہ میں جہان کے قدیم اور حادث ہونے کے متعلق، ہبوط آدم علیہ السلام کے متعلق اور تاریخ کے متعلق بحث مذکور ہے۔
- (1**۵)رسالہ تحقیق الایمان (عربی):** بیر رسالہ بھی مخطوطات میں سے ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے،اس رسالہ میں ایمان کے مختلف معانی پر بحث کی گئی ہے۔
- (۱**۷) رسالہ اولادرسول(عربی): ب**یدرسالہ بھی مخطوطات میں سے ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے ،اس رسالہ میں سیر اور تاریخ کے حوالہ سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی اولاد کے متعلق معلومات ذکر کی گئی ہیں ۔
- (**۱۷) رسالہ اعتقاد نجوم (عربی):** بیر رسالہ مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شاکع ہواہے ، اس رسالہ میں ستاروں کے موثر اور غیر موثر ہونے کے متعلق اعتقاد رکھنے کاذکر اور اس میں مختلف مذاہب کے متعلق بحث کی گئی ہے۔

(۱۸) رسالہ شرح مسئلہ منطقیہ تصوریہ (عربی): بیر رسالہ بھی مخطوطہ ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہواہے ،اس رسالہ میں علم منطق کی تین اصطلاحات بشرط شی ،بشرط لا شی اور لابشرط شی کی تفصیل اور شرح بڑے احسن پیرائے میں کی گئی ہے اور فن منطق میں ان اصطلاحات کے فائدہ کے متعلق روشنی ڈالی گئی ہے۔

(۱**۹) حواثی شرح چنین (عربی):** بیر رسالہ بھی مخطوطات میں سے ہے اور پہلی مرتبہ شائع ہوکر منظرعام پر آیا ہے ، بیہ رسالہ ریاضی قدیم پرششمنل ہے اور شرح چنمینی جو ریاضی قدیم کی مشہور کتاب ہے اس کے ایک ادق اور مشکل مقام کا ر

حاشیه اس رساله میں مذکورہے۔ 9۔ رسالہ فی علم العروض

بدرساله پہلے طبع ہو چکا ہے،اس کا تذکرہ صاحب حدائق الحنفیہ مولوی فقیر محمد جہلی التو فی ۱۳۳۳ھ نے کیا ہے۔

•اـ رساله مقدمة العلم (عربي)

یہ ایک مختصر سار سالہ ہے ، بیر سالہ الگ کتا بی صورت میں نہیں مل سکا اور نہ ہی کوئی قلمی نسخہ دستیاب ہو سکا ، افادیت کے پیش نظر اسے پھیل الاذہان کے ساتھ منسلک کرکے طبع کرایا گیا ہے ، بیر سالہ مکمل طور پر نواب صدیق حسن خان نے اپنی کتاب ابجد العلوم مطبوعہ صدیقیہ بھوپال ۲۹۵اھ میں نقل کیا ہے۔

اا\_رساله في اثبات شق القمر وابطال برابين الحكمة

یہ لکھنؤ سے غالبًا پہلے طبع ہو دیکا ہے اب نایاب ہے ، اس رسالہ کا تذکرہ صاحب حدائق الحنفیہ نے اور مولانا نظام الدین کیرانویؓ نے بھی حاشیہ میزان العقائد ص ۲۶ پر کیا ہے۔

١٢\_رساله في الحجاب

بینایاب ہے۔

سار رساله في برمان التمانع

بینایاب ہے۔

۱۴-رساله سمت قبلیه

ىيەرسالەناياب ہے۔

۵ا ـ حاشيه على ميرزابدرساله في بحث العلم

بيرساله بھی ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصر ۃ العلوم شائع کرنے کاارادہ رکھتاہے۔

ماہنامہالشریعہ کے کے است جولائی ۲۰۲۵ء

١٢\_ بميل الصناعه

اگراس کتاب سے مراد تکمیل الاذہان ہے تووہ طبع ہو چکی ہے ور نہ یہ نایاب ہے۔

ےا۔ قصیدۃ عینیہ فی رد قصیدۃ اشنے ابن سینا

یہ اسرار المحبۃ کے ساتھ طبع ہو دیا ہے۔

۸\_رساله تعدیلات الحمیة المتحر ه

9<sub>ا ـ تخ</sub>ميس على بعض القصائدالوالده في تحقيق مسكه وحدة الوجود

یہ بھی اسرار المحیۃ مطبوعہ ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ کے ساتھ حیجیب دیاہے۔

٢٠ قصيده في بيان معراج النبيُّ

یہ بھی اسرار المحیۃ کے ساتھ طبع ہو دیا ہے۔

۲۱\_راه نجات ار دو

به مطبوعه ہے،اس کا ذکر حدائق الحنفید میں موجود ہے۔

۲۲\_تفسير سورة البقره (تفسيرر فيعي)

اس کا ذکر ڈاکٹر ابواللیث صدیقی نے اپنے ایک انگلش مضمون میں کیاہے جس کاار دو ترجمہ بنام" نگار پاکستان" جنوری ۱۹۲۳ء ص ۱۹–۲۲ میں موجود ہے، بیرنایاب ہے۔

٣٧٠ - تنبيه الغافلين

اس كاذكر بھى ڈاكٹر ابوالليث صديقى نے '' نگار پاكستان''ميں كياہے، يہ بھى ناياب ہے۔

۲۴\_الدرروالدراري

یہ بھی شاہ صاحب ؓ کی ایک اہم کتاب ہے ، اس کا ذکر تطبیق الاراء کے دیباچہ میں ہے۔ اور رسالہ جوابات اثناعشر میں شاہ صاحب ؓ نے حوالہ کے ساتھ اس کاذکر کیا ہے ، پیر بھی نایاب ہے۔

٢٥\_منهيات يحميل الاذمان

يەناياب ہے۔

٢٦ مخمس

یہ رسالہ اسرار المحبۃ کے ساتھ طبع ہو دیا ہے۔

# ٢٤ ـ رساله في المنطق

اس کاذکر بھی صاحب حدائق الحنفیہ نے کیاہے جو کہ نایاب ہے۔

شاہ رفیع الدین گی جملہ کتب دستیاب نہیں ہیں، ہوسکتا ہے کہ بہت سی کتب، جن کا تذکرہ تذکرہ نگاروں نے کیا ہے، حواد ثات زمانہ کے پیش نظر ضائع ہو چکی ہوں۔ بہر حال ان کی جتنی کتابیں مل سکی ہیں ان کووالد محترم مد ظلہ نے تھیجے فرما کر اور ان پر مقدمات اور حواثی سے مزین کرکے ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصر قالعلوم گوجرانوالہ کے ذریعہ طبع کروائی ہیں اور یہ پورے برصغیر میں صرف ادارہ نشر واشاعت مدرسہ نصر قالعلوم گوجرانوالہ کی ہی خصوصیت ہے کہ شاہ صاحب گی ہیں عزین ہیں جو کہ شاہ صاحب گی ہیں عیر میں سے شائع ہوئیں ہیں وذالک فضل اللہ یوتیہ من بیثاء۔

#### وفات حسرت آيات

شاہ صاحب گی وفات کی تاریخ میں تذکرہ نگاروں نے اختلاف کیاہے، مولانافقیر محمد جہلی ؓ نے حدائق الحنفیہ ص ۲۷م میں ۱۲۳۸ھ ذکر کی ہے اور مولانار حمٰن علی ؓ نے تذکرہ علاء ہند فارسی ص ۲۲میں ۱۲۴ھ و ذکر کی ہے، لیکن یہ دونوں تاریخ میں غلط معلوم ہوتی ہیں۔ محقق بات یہ ہے کہ شاہ صاحب ؓ کی وفات ستر سال کی عمر میں ۲ شوال ۱۲۳۳ھ و دہلی میں واقع ہوئی ہے، اسی بات کو مولانا نور الحق ؓ نے ذکر کیا ہے اور بشیر الدین احمد نے بھی ''واقعات د، بلی''مطبوعہ ۱۹۱۸ء کے ص ۵۸۸ ج۲ پراسی تاریخ وفات کاذکر کیا ہے۔

شاہ ولی اللہ ؓ کے چاروں صاحبزاد گان کی وفات معکوس ترتیب سے ہوئی ہے، سب سے پہلے سب سے جھوٹے صاحبزادے شاہ عبدالقادر کی ۱۲۳۰ھ میں، اور ان سے بڑے شاہ رفیع صاحبزادے شاہ عبدالغزی گی ۱۲۳۰ھ میں اور ان سے بڑے شاہ عبدالغزیز گی ۱۲۳۹ھ میں ہوئی۔

شاہ رقبی الدین گی وفات سے جہاں پوراعالم ایک نامور محقق مد قق عالم سے محروم ہو گیا، وہاں ان کے بڑے بھائی شاہ عبدالعزیز گار نجیدہ خاطر ہوناطبعی امر تھا، وہ بہت متاثر اور غمگین تھے، اس وقت نابینا بھی تھے۔ نیز ''جامع ملفوظات'' والے نے لکھا ہے کہ شاہ عبد العزیز ؓ نے باوجود نابینا ہونے کے ان کی جار پائی اٹھانے کی کوشش کی اور انتہائی ضبط کی کوشش کے باوجود بار بار بلبلا اٹھنا اور فرمانا کہ ''جہ گوئیم من طاقتے ندارم'' ( تذکرہ شاہ ولی اللہ از مولانا مناظر احسن گیلانی اللہ اعلم اللہ علم

# شاه عبدالقادر محدث دہلوگ

حضرت مولانا شاہ عبدالقادر محد ف دہلوی حضرت امام شاہ ولی اللہ محد ف دہلوی کے تیسرے فرزند ہیں، یہ بھی اپنے بڑے بھائیوں کی طرح عالم باعمل تھے، فقیہ وفاضل، زاہد وعابد تھے، کم گواور گوشہ نشینی کو پہند فرماتے تھے، علم حدیث، تفسیر، فقہ اور دیگر علوم وفنون میں حاذق اتم تھے، نیزصاحب کشف، صادق الفراست اور اتفاء وورع میں کامل تھے۔
آپ کی ولادت ۱۲۷ ھیں دبلی کے اندر ہوئی، اکثر علوم وفنون اپنے بڑے بھائی سراج الہند حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی سے حاصل کئے، اس کے بعد تمام عمر درس و تدریس میں اور علوم دینیہ کے بھیلانے میں صرف کر دی، خواص وعوام آپ کے علوم وفیوض سے سیراب ہوئے۔

شاہ صاحب ؓ نے موضح القرآن کے نام سے اردو میں نہایت فصیح و بلیغ قرآن کریم کا ترجمہ کیا جوآپ کا بہت بڑا کارنامہ ہے۔ آپ نے دہلی میں کنگ ایڈورڈروڈ پرواقع اکبری مسجد میں بارہ برس اعتکاف کیا اور اس دوران انہوں نے قرآن کریم کا یہ ترجمہ کیا۔ آپ چونکہ عزلت نشینی کو پسند فرماتے شخص اس لیے تمام عمر اکبری مسجد کے ایک حجرے میں ہی بسر کردی، اس مسجد کو بعد میں انگریزوں نے منہدم کردیا تھا۔

آپ کی وفات کے متعلق علامہ فقیر محمد جہلی ؓ نے اپنی مشہور زمانہ تصنیف حدائق الحنفیہ میں ۱۲۴۲ھ کا قول کیا ہے جو کہ درست نہیں ہے ،اکثر محققین کے نزدیک آپ کی وفات ۱۹رجب ۱۲۳۰ھ برطابق ۱۸۱۲ء میں ہوئی ،اسی کو تذکرہ علماء ہند میں ذکر کیا گیا ہے۔

# شاه عبدالغنی محدث دہلوگ

حضرت مولانا شاہ عبد الغنی محدث دہلویؒ بھی حضرت امام شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ کے چوشے فرزندہیں، آپ کی ولادت ۲۵ شعبان ۱۵ کااھ برطابق کے جون ۱۸۲۰ء میں دہلی کے اندر ہوئی جبکہ سرسید احمد خان نے آثار الصنادید میں الاحت ۲۵ شعبان ۱۵ کااھ برطابق کے جون ۱۸۲۰ء میں دہلی وفات شاہ صاحبؓ کے چار فرزندان گرامی میں سے سب سے پہلے ۲۶ م ۱۲۲۷ھ برطابق کیم جنوری ۱۸۷۱ء میں ہوئی، انہوں نے تھوڑی، ہی عمریائی، آپ کی اہلیہ کانام بی بی فاطمہ تھاجن سے ایک فرزندار جند حضرت مولانا شاہ اساعیل شہیدؓ نے ابھی دس برس ہی عمریائی تھی کہ ان کے والد کاسامیہ عاطفت سرسے اٹھ گیا، والد کی وفات کے بعد بیدا ہوئے، شاہ اساعی زیر سرپرسی تعلیم و تربیت حاصل کرتے کے والد کاسامیہ عاطفت سرسے اٹھ گیا، والد کی وفات کے بعد بیدا ہوئے۔ حربت کا ایک زیر سرپرسی تعلیم و تربیت حاصل کرتے رہے، جس کا نتیجہ ان کے کار ہائے نمایاں کی صورت میں تحریک حربت کا ایک زرین باب بنا، بالآخر انہوں نے بالاکوٹ کے معرکہ میں ۱۲۳۲ھ میں جام شہادت نوش کیا اور وہیں دفن ہوئے۔

ماہنامہ الشریعہ ۹۰ جولائی ۲۰۲۵ء

(۱)الامداد في ماثرالا جداد

(٢)الجزءاللطيف

(۳)نزهة الخواطر

(۴) تفهيمات اللهيه

(۵)اليانع الجنی

(۲)حياة ولي

(۷) شاہ ولی اللہ اور ان کے سیاسی مکتوبات

(٨)ججة الله البالغه

(٩)عقد الجيد في احكام الاجتهاد والتقليد

(١٠) فيوض الحرمين ·

(۱۱)الانصاف في بيان سبب الاختلاف

(۱۲) تصنیف رنگین

(١٣)اتحاف النبلاء

(۱۴) ملفوظات و كمالات

(۱۵) تاریخ دار العلوم د بوبند

(۱۲)ارواح ثلاثه

(۱۹)اروان ملائه (۱۷)آثارالصنادید

(**--**), (**--**)

(۱۸)مقدمه تکمیل الاذہان

(١٩) نگار پاکستان

(۲۰)حدائق الحنفيه

(۲۰)حدالق احتفیه

(۲۱) تذکره علماء د بوبند

(۲۲)واقعات د ہلی

(۲۳) تذکره شاه ولی الله

(۲۴) الارشاد في مهمات الاسناد



# اعتراف فضل وكمال اور معاصرين

حضرت نیموی کے فضل و کمال کا اعتراف ان کے معاصرین نے دل کھول کر کیا ہے، جس میں ادباء و علماء اور محدثین دونوں طبقے شامل ہیں۔ ان کے باکمال استاد حضرت مولانا سعید حسرت عظیم آبادی نے جن بلند الفاظ میں ان کے کمال کو سراہاتھا، عظیم آباد و لکھنؤ کے باکمالوں نے جس طرح ان کو خراج تحسین پیش کیاوہ ان کی سوائح زندگی کاروشن باب ہے، اور صفحات گذشتہ میں گذر ح کا ہے۔

مشہور عالم و محدث علامہ انور شاہ کشمیری نے بھی بڑے بلندالفاظ میں ان کا اعتراف کیا ہے، مولانا منظور نعمانی اپنے استاد کے حوالہ سے لکھتے ہیں:

"جب علامہ نیوی کا ذکر آگیا ہے تو اس واقعہ کا اظہار بھی میرے لئے ضروری ہے کہ حضرت استاد رحمۃ اللّٰد علیہ فن حدیث میں علامہ ممدوح کا مقام بہت بلند مانتے تھے، اور معرفت علل واسانید میں ہندوستان کے کسی دوسرے عالم کوان کاعدیل ومثیل نہیں قرار دیتے تھے، اس عاجز کو خوب یادہے کہ بہاں تک فرماتے تھے کہ مولانا ظہیر احسن صاحب حضرت مولانا عبدالحی صاحب رحمۃ اللّٰہ علیہ (کھنوی فرکلی محلی) کے شاگر دہیں لیکن صناعت حدیث میں ان سے فائق ہیں "۔ <sup>72</sup>

مولاناعبدالحق لکھنوی مہاجر مکی شیخ الدلائل نے جب ان کوان کی طلب پراجازت حدیث ارسال فرمائی توان کے کمال کااعتراف کرتے ہوئے ان کوالامام الہام کے الفاظ سے ذکر کیا،اور لکھا:

"فقد التمس منى الشيخ الفاضل السابق فى حلية الفضائل الباذل فى تحصيل العلوم الشرعية، والمجهد المسمر فى اقتناصها عن ساعد الجد مولانا العلامة الفهامة المحقق المدقق المولوى محمد ظهير احسن". 53

ماہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔ ۹۲ ۔۔۔ جولائی ۲۰۲۵ء

ایک ایرانی فاضل عبداللہ خاکی ساکن شہررشت (دارالمرزرشت ایران)نے ان کی تحقیقات لغوی کے متعلق اورا قصیدہ کہا، جوان کی کتاب ازاحة الاغلاط کے اخیر میں ہے، اور جس کے چنداشعاریہ ہیں:

صدف فخرش بود از گوہرش در لجہ دریا خورد از آب نیسال قطرہ وگوہر شود پیدا درے را در نظر دارم کہ باشد گوہر مکنوں جواہر خیز وگوہر ریزہ گوہر بیز وگوہر زا کہ بود او جوہرے در ذات استقلال خود قائم بیولایش شد وکردند بہرش صورت یکتا چیہ صورت صورت انسانی وہم شکل روحانی ازیں صورت مرکب از ہیولی گشت وشد پیدا تعالی اللہ از علم لدنی بود او ماہر نمود ادراک علم کائنات وسر مافیھا

ان کے علاوہ علمائے دیو بند میں مولانار شید احمد گنگوہی، شیخ الہند مولانامحمود الحسن دیو بندی اور علامہ انور شاہ تشمیری سب ان کے علاوہ علمائے دیو بند میں مولانار شید احمد گنگوہی، شیخ الہند مولانامحمود الحسن دیو بندی کوئی تحریران کے اعتراف کمال میں ہمارے پیش نظر نہیں، عظیم آباد میں اس وقت علماء کی ایک بڑی تعداد تھی لیکن کسی سے ان کے بہت زیادہ تعلق کا پہتہ نہیں چیتہ نہیں چلتا، علامہ شمس الحق عظیم آبادی توان کے عزیز ہی تھے لیکن ان سے بھی براہ راست وسیع ربط و تعلق کا پہتہ نہیں جیاتا۔اسانید وروایات کے مشہور مصنف شیخ احمد ابوالخیر کمی جو ان کے استاد مولانا سعید حسرت عظیم آبادی کے شاگر دستھے جاتا۔اسانید وروایات کے ایکھا ہے:

هو صاحب اسانيد كثيرة من اهل الشان استوعبها في معجمه الكبير الذي لم يتفق طبعه الى الآن، وهو من اكابر احبابي، قد صحبته ازمنة كثيرة واستفدت منه فوائد غزيرة، ابقاه الله وسلمه وحماه 174

جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کے معاصرین کا دائرہ بہت وسیع تھا، لیکن شیخ ابوالخیر کی نے اپنے مجموعہ اسانید (النفح المسکی جو حال ہی میں شائع ہوئی ہے) میں جس کا ذکر ان حضرت نیموں کی تحریر میں گذرا، اپنے اس معاصر ذکر نہیں کیا ہے، اغلب سیہ ہے کہ وہ ان سے بہت چھوٹے ہوں گے، البتہ ان کے استاد مولانا سعید حسرت عظیم آبادی کا بہت تفصیلی ذکر ہے، اور لکھا ہے کہ وہ کے پاس ایک مدت تک رہے۔

علوم اسلامیہ کے علاوہ ان کے معاصرین میں ان کے ادبی کمال کا اعتراف خوب ماتا ہے، جواو پر گذر دپکا ہے۔ حضرت نیموی کے فرزند گرامی نے ان کے حالات پر جو رسالہ کھا ہے، اس میں بھی بہت سے اہل کمال کے اعترافات ذکر کئے ہیں، یہاں اس کا اجمالی تذکرہ کرتے ہوئے ان اعترافات کو نقل پیش کیا جارہا ہے اور اخیر میں خود مولانا فو قانی نے جو کچھ اپنے حالات لکھے وہ بھی درج کئے جاتے ہیں۔ آغاز میں گذر دپکا ہے کہ ان کے بقول اس رسالہ کا نام

تذكار الشوق ہے،اس كے آغاز ميں وہ لكھتے ہيں:

"فوقانی ابن شوق نیموی عرض کرتا ہے کہ بعض احباب ندوی نے فرمائش کی کہ علامہ شوق نیموی کی حیات بعد المات ( بینی وہ سوائح عمری کہ جس کا ذکر یادگار وطن میں نہیں ہے ) مرتب کر دی جائے، کہ آئدہ لوگوں کو سوائح کے انتخاب کرنے میں دشواری نہ ہو، صاحب البیت ادری کی بمافیہ ۔اس لئے رسالۂ موسومہ بنذ کار الشوق معرض تحریر میں لا تا ہوں ،امید وار ہوں کہ مرقوم علیہ اور راقم کو دعائے خیر میں یاد فرمائیں "۔

اس کے بعد انہوں نے عنوان قائم کیا ہے" حدیث دانی علامہ شوق نیموی"،اس کے ذیل میں لکھتے ہیں: "آپ فن حدیث میں متقد مین کے ہم پایہ بلکہ بعض امور میں بالا [ تھے]،لیکن الفضل للمتقدم، یعنی بزرگی متاخرین پر متقد مین ہی کی تسلیم کی گئی ہے"۔

آگے لکھتے ہیں:

"علامہ نیوی نے اکثر احادیث میں علل عامضہ کا اظہار جو کہ اعمض انواع علم حدیث ہے محد ثانہ ومحققانہ طور پر، جن سے کتب متقد میں بھی خالی ہیں"۔

اس کے بعدان کتابوں کی فہرست ہے جن کی حضرت نیموی کی تحقیقات نقل کی گئی ہیں، یہ فہرست توبہت طویل ہے اور عام طور پر معروف ہے کہ فقہ حنفی کی روایات اور عام طور پر معروف ہے کہ فقہ حنفی کی روایات پر اس کتاب کے بعد جو بھی کتاب لکھی گئی وہ شاید ہی سے اس کے ذکر سے خالی ہے، البتہ اس فہرست میں ایک اہم نام نہیں آسکا ہے، وہ علامہ غیم الاحسان مجد دی کی فقہ السنن والآثار، جس میں جا بجاعلامہ نیموی کی تحقیقات کے حوالے دیے گئے ہیں۔ اس کے بعد حضرت فو قانی کلھتے ہیں:

''ماہ دسمبر ۱۹۲۵ء کو اخبار الجمعیہ دبلی میں بیہ مضمون چھپا... حضرت علامہ شوق نیموی کی اس گرامی سے اہل علم کا طبقہ بخوبی واقف ہے، اس آخری دور میں اس بزرگ نے مذہب حفی کی جس فاضلانہ طریقہ سے خدمت انجام دی ہے اس کی نظیر متقد مین بھی مشکل سے ملے گی، افسوس، مولاناکی عمر نے وفانہ کی، ورنہ فقہ حفی کی تائید میں ایسی بیش بہاتصنیف ہوتی کہ پھرکسی دوسری کتاب کی احتیاج ہی باقی نہ رہتی''۔ <sup>75</sup>

اخبار العدل گوجرال والا ١٣١٣ جون ١٩٣٨ كاحسب ذيل اقتباس بهى مولانافو قانى فے نقل كيا ہے:

"آثارالسنن حضرت مولاناظهیراحسن صاحب شوق نیموی کی مشهور معرکه لآراء عربی تالیف ہے، جس نے دنیائے اسلام پر حنفیت کاسکه بھادیا ہے، اس مفید تالیف میں ہر حدیث کے متعلق علامه ممدوح نے مناسب مقام پر رجال اور متن پر ضروری بحث کی ہے، احناف کے لئے بہترین کتاب

ماہنامہ الشریعہ ہے۔ ۹۴ سے جولائی ۲۰۲۵ء

ایک اور فاضل کا اعتراف ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں:

### آگے لکھتے ہیں:

''مولانا شوق اور مولانار شیداحمر گنگوہی سے بھی خط وکتابت ہواکرتی تھی، بعض خطوط مولانا گنگوہی کے میرے پاس موجود تھے جو ۱۹۴۷ء کے ہنگامہ فساد بہار میں ضائع ہو گئے۔اور شیخ الہند مولانا محمود الحسن دیو بندی سے بھی دوستانہ تعلقات تھے۔ چہانچہ رسالہ سرّ من بریٰ فی بحث الجمعة فی القریٰ مطبوعہ کاسلاجری میں مؤلفہ مولانا عبدالرحمٰن بقاغازی پوری مرحوم لکھتے ہیں، اس کا جواب آپ (یعنی مولانا محمود حسن) کے ۲امھ میں احسن القریٰ میں فرماتے ہیں، مولانا ظہیر احسن سے صلاۃ العید فی القریٰ میکرہ تحریماً کی دلیل بوچھی جاتی ہے، جس سے ارشاد السوال نصف العلم کی تصدیق ہوتی ہے''۔

تحریماً کی دلیل بوچھی جاتی ہے، جس سے ارشاد السوال نصف العلم کی تصدیق ہوتی ہے''۔

اس کے بعد حضرت شوق کی فارسی واردود دانی پر تیمرے ہیں جوان کی کتابوں کی روشنی میں مرتب کئے گئے ہیں۔ وہ

### اسنادِ حديث

حضرت شوق نیموی بڑے محدث تھے، اس لئے ان کی سند بھی عالی ہونی چاہئے ۔لیکن انہوں نے کتب حدیث صرف حضرت مولانا عبدالحی فرنگی محلی رحمۃ اللہ علیہ سے پڑھی تھی، پھر انہوں نے اپنے شخ حضرت گنج مرادآبادی سے مسلسل بالاولیہ اور دیگر کتب حدیث کی اجازت لی تھی جس کاذکر گذر دیگا ہے ۔اس کے بعد انہوں نے اپنی آثار السنن کی پہلی جلد مکہ مکرمہ بھیج کرشنخ الدلائل مولانا عبدالحق الہ آبادی ثم کی سے بھی اجازت حدیث حاصل کی تھی، اس سے اندازہ پہلی جلد مکہ مکرمہ بھیج کرشنخ الدلائل مولانا عبدالحق الہ آبادی ثم کی سے بھی اجازت حدیث حاصل کی تھی، اس سے اندازہ

ہوتا ہے کہ وہ اس فن میں کمال کے ساتھ سند کو بھی اہمیت دیتے تھے۔ پھر انہوں نے اپنے اسانید کا جموعہ بھی عمد ۃ العناقید من حدائق بعض الاسانید کے عنوان سے مرتب کیا۔ پھر اس کی اجازت اپنے اہل عصر اور اس کے ساتھ اپنے جھوٹے فرزند مولانا عبد الرشید فوقانی کو بھی دی، مولانا فوقانی نے اپنے دور کے معروف عالم مولانا پروفیسر حبیب الحق ندوی کو دی تھی، ۱۹۵ نہوں نے کسی کو دی یانہیں اس کا علم اب تک نہیں ہوسکا، کاش اس کا سراغ مل جائے تاکہ ان کی سند کا تسلسل باقی سے ، ور نہ ایسے بڑے محدث کی سند کا تسلسل باقی مدت تک راقم کو مولانا عبد الرشید کی اجازت دینے کا بھی علم نہیں تھا کہ اجانک مولانا حبد الرشید کی اجازت دینے کا بھی علم نہیں تھا کہ اجانک مولانا حبد الرشید کی اجازت دینے کا بھی علم نہیں تھا کہ اجانک مولانا حبد الرخق ندوی کی تحریب اس کا علم ہوا۔

#### اسفار

علامہ شوق نے کن طالب علمی کی تھیل کے بعد کن مقامات کا سفر کیا، اس کی تفصیل نہیں ملتی، اگر وہ اسی طرح اور بھی اسفار کی رو داد قلمبند کرنے کا التزام کرتے توادب کے سرمایہ بین بھی اضافہ ہو تا اور ان کی سوائح کے ساتھ تاری گا ایک اہم حصہ بھی محفوظ ہو تا، لیکن اس کا پہتہ نہیں چلتا کہ انہوں نے اور کن مقامات کا سفر کیا، لیکن انہوں نے اپنی خود نوشت بیل کھا تھا کہ آثار السنن نام حدیث کی ایک کتاب کی تصنیف پیش نظر ہے، جس کے لئے بلاد اسلامیہ کے سفر کا ارادہ ہے، لیکن بیرون ہند کا سفر تووہ نہیں کر سکے ور نہ ان کی زندگی بیس کہیں نہیں اس کا ذکر ضرور ہوتا، یا ان کے معاصرین ذکر کرتے، البتہ ہندو ستان بیں انہوں نے کہاں کہاں کا سفر کیا اس کا علم نہیں ہوتا لیکن ان کی بعض تحریروں کے اشار ات سے اندازہ ہوتا ہو تا ہوں نے چند جگہوں کا سفر کیا ہوگا، ان کے قیام ظلیم آباد کے بعد کے سترہ اٹھارہ سال جو پلٹنہ بیس گذرے شاید اسی دوران یہ اسفار ہوئے ہوں گا سکر کہیں صراحۃ انہوں نے اس کا ذکر نہیں کیا ہے لیکن کتابوں کے ضمن میں کتب خانوں کا جہاں ذکر کیا ہے، مثلاً ایک جگہ کھتے ہیں:

'' پنجاب کے شہر بھاول پور میں جناب مولوی شمس الدین مرحوم کا نامی کتب خانہ ہے انہیں کے کتب خانہ میں مجھم کبیر بخط ولایت موجود ہے''۔ ''

### ایک موقع سے لکھتے ہیں:

"ہندوستان میں ایک نہیں مند حمیدی کے تین نسخ ہیں، ایک نسخہ کرمی جناب مولانا مولوی محمد سعید صاحب مفتی عدالت عالیہ حیدرآباد کے کتب خانہ میں، دوسرا نسخہ میرے کرم دوست جناب مولوی شخ احمد مکی جن کا اکثر قیام بھو پال میں رہتاہے، ان کے پاس ہے، گریہ نسخہ بورانہیں، ناقص ہے، تیسر انسخہ شقیقی مولوی عبد الحق صاحب ساکن کرنول ضلع مدراس کے پاس ہے، میں نے وہ حدیث اسی کرنول کے نسخ سے نقل کی ہے، اس میں بعینہ دہ روایت موجود ہے"۔

### ایک جگه لکھتے ہیں:

''مندابن راہویہ کا پیۃ اگر آپ کونہیں ملتا تومجھ سے سنیے کہ قاہرہ کے کتب خانہ میں یہ کتاب موجود ہے''۔۔<sup>81</sup>

کیا یہ ساری کتابیں ان تک یونہی پہنچی تھیں یا انہوں نے اسفار بھی کئے تھے اس کا تھیجے علم نہیں ، کاش کہ ان کے کس شاگر دنے ان کی سواخ حیات لکھی ہوتی توان باتوں کاعلم ہوتا۔

بہ ظاہر معاصرین سے اتنے وسیع تعلقات اور ان کتب خانوں سے واقفیت اسفار کے بغیر صرف مراسلت سے ناممکن -

### آثارُ السنن

اخیر میں حضرت نیموی کے اس علمی کارنامے پر تفصیلی روشنی ڈالی جاتی ہے جس نے ان کوشہرت عام کے خلعت دوام سے سر فراز کیا ہے۔

عالم اسلام کے مشہور حنفی عالم و محقق علامہ زاہد الکو ٹری لکھتے ہیں:

وها هو العلامة مولانا ظهير حسن النيموي رحمه الله قد ألف كتابه (آثار السنن) في جزأين لطيفين ()، وجمع فيهما الأحاديث المتعلقة بالطهارة والصلاة على اختلاف مذاهب الفقهاء، وتكلم على كل حديث منها جرحًا وتعديلاً على طريقة المحدثين، وأجاد فيما عمل كل الإجادة، وكان يريد أن يجري على طريقته هذه إلى آخر أبواب الفقه لكن المنيّة حالت دون أمنيته رحمه الله. وهذا الكتاب مطبوع بالهند طبعًا حجريًا إلا أن أهل العلم تخاطفوه بعد طبعه، فمن الصعب الظفر بنسخة منه إلا أنا أعيد طبعه.

مشہور محقق و محدث علامہ ابو محفوظ الكريم معصومي كے بقول:

"علامہ نیموی کی مشہور تصنیف آثار السنن اپنے خصائص و مزایا کے لحاظ سے شاہ کار سمجھی جاتی ہے،
علامہ نیموی کے پاس قلمی نوادر کاگر ال بہاذ نیرہ تھا، جو ۱۹۴۲ء کے طوفان حوادث میں بالکل برباد ہوگیا،
اور اب صرف اس کی یا دباقی ہے، انہول نے مخطوطات کے تجسس میں کہاں کہاں کہاں کی خاک چھانی، اس کا
اندازہ ان نئے عتیقہ کے حوالجات سے معلوم ہوسکتا ہے جو آثار السنن کی تعلیق اور ان کے بہتیرے فروعی
رسائل میں بکثرت نظر آتے ہیں، حدیث میں نیموی کا درجہ اتنا بلند تھا کہ حسب بیان مولانا سعید احمد
صاحب اکبر آبادی عمید مدرستہ عالیہ کلکتہ محدث نبیل علامہ جلیل حضرت شاہ انور کشمیری رحمۃ اللہ علیہ

نیوی کوشو کانی پرترجیج دیتے تھے"۔

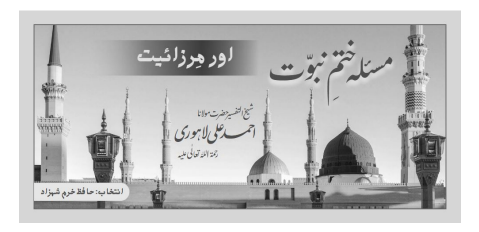
اس کے علاوہ اس سلسلہ میں ماہرین کے اعترافات ان کے فضل و کمال کے اعتراف میں گذر چکے ہیں۔

آثار السنن کے لئے انہوں نے پوری تیاری کی، قلمی ننخ منگوائے، اور لوگوں سے مراسلت کی، اور کئی سال کی محنت کے بعد بیراس کی پہلی جلد تیار کی، مولانا ڈاکٹر عثیق الرحمٰن نے علامہ شوق نیموی حیات و خدمات میں آثار السنن اور اس کی کیا کیا خصوصیات پر پورا باب قائم کیا ہے، اور بتایا ہے کہ حضرت مصنف نے اس کے لئے کیا محنتیں کیں اور اس کی کیا کیا خصوصیات بیں۔

آثار السنن کی طباعت کے متعلق مولانا مفتی ثناء الہدیٰ قاسمی نے تفصیل سے اطلاع فراہم کی ہے، اور تلاش و تحقیق کے بعد تمام طباعتوں اور ایڈیشنوں کا جائزہ لیا ہے۔ چنانچہ ان کے مطابق آثار السنن کی پہلی جلد کی اشاعت ۲۱ سااھ میں احسن المطابع پٹنہ ہی سے ہوئی، مولوی عبد القادر مالک مطبع نے مصنف کی نگرانی میں عابد حسین سے کتابت کرواکر شائع کیا۔ آثار السنن سے متعلق اور بہت سے مباحث ہیں، اس کی شرح و توضیح اور طباعتوں کی تفصیل مستقل ایک مفصل مضمون کی متقاضی ہے، ان شاء اللہ اس پر بھی مستقل مضمون میں روشنی ڈالی جائے گی۔

#### حوالهجات

- 24. حیات نعمانی از مولاناعتیق الرحمن منجهای، لکھنو، تذکرہ علامه انور شاہ کشمیری۔
  - ساك. عمدة العناقيد مشموله القول الحسن ص١٥٨
  - 47. عمدة العناقيد مشموله القول الحسن ص ١٥٥
    - ۵۵. ورق الف۵
      - ٧٤. حواله سالق
- 22. القول الحسن میں اس کو حضرت شیخ الہند مولانا محمود الحسن کی طرف منسوب کیا گیاہے، ویسے عام طور پر بیرائے علامہ انور شاہ شمیری کی طرف منسوب ہے، اور مختلف تحریروں میں ان کے کئی شاگر دوں نے ان کے حوالہ سے نقل کیا ہے، جس میں مولانا منظور نعمانی قابل ذکر ہیں، اور مولانا سعید اکبر آبادی کے حوالہ سے شو کانی پر ان کو ترجیح دینے کا ذکر آگے آرہاہے۔
  - ٨٧. حواله سالق
    - 29. ورق2
  - ۸۰. فکروفن پروفیسر حبیب الحق ندوی ص ۱۵۳
- ۸۱. یہ تحریریں ان کے رسائل میں جابجاموجود ہیں، یہاں اصل بحث ان کے اسفار سے ہے اس لئے ان کے حوالے نہیں دیۓ گئے۔



"مسکلہ ختم نبوت مسلمانوں اور مرزائیوں کے در میان اس وقت سے مابہ النزاع چلا آرہا ہے جب سے مرزاغلام احمد نے اپنی نبوت کا دعویٰ کیا ہے۔ مرزاجی اپنی نبوت کو ثابت کرنے کے لیے ختم نبوت کی تاویل آخر دم تک کرتے رہے تاکہ ان کی نبوت فیل نہ ہوجائے اور ای دن سے حق پرست علماء کرام بھی دلائل قطعیہ سے مرزائی قصر نبوت کی بنیادیں کھوکھلی کرتے رہے چنانچہ وہ جلیل القدر علماء کرام بھی پہنچے ان علماء کرام میں سے مولانا انور شاہ شمیری اور مولانا مرتفیٰ حسن چاندوری ( مدرس دارالعلوم دیوبند) اور پنجاب میں مولانا ثنا اللہ صاحب امر تسری خاص طور پر قابل ذکر ہیں ایسے ہی حضرات علماء کرام کی سعی جمیلہ کا نتیجہ ہے کہ پنجاب میں مسلمانوں نے مرزائیت کے خلاف جہاد کوا پنے لیے صدصر ف اور صد فخر سمجھا مگر اب پھر شجرہ مرزائیت کی مرجھائی ہوئی شاخیس ترو تازہ ہور ہی ہیں۔ مرزائی جماعت کو بیہ سمجھ لینا چا ہے کہ جس طرح مرزائی ختم نبوت کے متعلق غلط تاویل کوسامنے رکھ کر مسلمانوں کو گمراہ کرنا چا ہتے ہیں اور مرزائی تحریک کو زندہ مرزائی حن نبوت کے خلف الرشید بنا چا ہتے ہیں اسی طرح حق پرست علماء کرام اگرچہ دنیا سے رخصت ہو کر اپنے مزارات میں جنت کی ہواکھار ہے ہیں گر اللہ تعالی کافضل ہے کہ ان حضرات کی ممند پر بھی رونق افروز ہونے والے خلف مزارات میں جانے کی صاحب اختر ( رحمتہ اللہ علیہ ) اور دوسرے علماء کرام موجود ہیں جو میدان مبارزت میں مرزائیوں کو کیکار کر میدان میں لانے والے ہیں۔

مرزائیوں کے موقراخبار ''الفضل''ستذی قعدہ اسمالہے (برطابق)۲۲جولائی ۱۹۵۲ء کے صفحہ نمبر ۴ پر مولوی ابوالعطاء صاحب فاضل پرنسپل جامع احمد یہنے مجھے چیننج دیاہے اور میرے نزدیک اس بارے میں مولوی صاحب کو چیننج دیاجا سکتا ہے، مگروہ چود ہویں صدی سے پہلے کے کسی کامستند قول پیش کریں جس نے کہا ہوکہ خاتم کے معنی مہرکر ناغلط ہے۔ غالبًا مولوی صاحب موصوف نے فن مناظرہ کی کتاب "رشیدید" جو داخل درس نصاب ہے، وہ نہیں پڑھی ہوگی تو ور نہاس فصاب ہے، وہ نہیں پڑھی ہوگی تو ور نہاس فتسم کا سوال مجھ سے ہر گزنہ کرتے۔ فن مناظرہ کا بیہ قاعدہ ہے کہ مثبت (مدعی کو ثابت کرنے والے) کو ثبوت دینا ضروری ہے نہ کہ نافی (ففی کرنے والے) کو، مولوی صاحب کو بیہ ثبوت دینا چاہیے تھا کہ رسول الله منگالیّا ہُمُ اور صحابہ کرام رضی الله عنہم یافلاں فلاں مفسرین حضرات نے خاتم النبیین کے یہی معنی کیے ہیں جو مرزاکرتے ہیں کہ آئدہ نبوت کا دروازہ کھل گیاہے تاکہ آپ نبیوں کے شہنشاہ بن جائیں۔

# دوسراجواب: (مسلمانول کی تائید میں آٹھ مفسرین)

اس سے پہلے میں ثابت کر چکا ہوں کہ رسول اللہ مُنَا لِللهُ مَنَا لِيهِ اللهِ مِن اللهُ مَنْ نہیں آئے گا۔

آپ اب آٹھ مقتدر مفسرین حضرات کے حوالے ملاحظہ فرمائے کہ وہ بھی ہماری تائید فرمارہے ہیں:

(۱) الجواهر فی تفسیر القرآن: وخاتم النبیین فهو آخرهم الذی ختم (جلد۲۱، ۲۲)۔ "لیسوه آخری پینمبر ہے جس نے سب پینمبروں کو ختم کردیا یعنی سلسلہ نبوت کو نئے نبی کے لیے ختم کردیا۔"

(۲) بیضاوی شریف: واخر الذی ختمهم-"اور آپ سب سے آخری پینیبر ہیں، آپ نے سب پینیبروں کوختم کر دیا۔"

(٣)روح البيان جلدرابع،ص: ٨٥، وكان آخرهم الذي ختموا به \_"اور آپ ان پيغيرول ميں سے سب سے آخری پيغير ہيں جس کے آنے سے پیغيرول کے سلسلہ کوختم کردیا ۔"

(٣) تفیرخازن: وخاتم النبیین ختم الله به النبوة فلا نبوة بعده ای ولا معه\_"الله نے آپ کے تشریف اللہ نے سے تشریف لانے سے نبوت کوئم نہیں ہو سکتا ہے۔"

(۵) تفسیر این جریر جلد نمبر ۲۱: و خاتم النبیین الذین ختم النبوة فطبع علیهم و لا تفتح لاحد بعده الی قیام الساعة۔ "آپ کے ذریعے سے اللہ تعالی نے نبوت کو ختم کردیا ہے پس نبوت پر مہر لگادی گئ، اس لیے نبوت کا دروازہ آپ کے بعد قیامت تک کسی پر کھولانہیں جائے گا۔"

(۲)روح المعانى جلد ۲۲: والمراد بكونه الصلوة والسلام خاتمهم انقطاع حدوث وصف النبوة فى احد من الثقلين بعد تحليه عليه الصلوة والسلام بها فى هذه النشاة \_ "آپ ك خاتم النبيين بونى مراديه كه رسول الله مَا الله عَلَيْتُم ك نبوت ك زيور سراس زمانه مين آراسته بونى ك بعد جنول اور انسانول مين سرك ك بجى نبوت كى

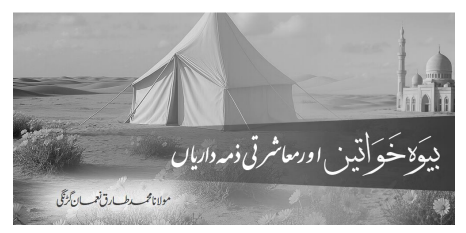
صفت سے موصوف نہیں ہو گا۔"

(۷) تفسیر مدارک: وخاتم النبیین بمعنی الطابع ای اخرهم۔"خاتم النبین مہرلگانے والا،سب پیغیروں کے آخر میں آنے والا یعنی آپ کے بعد کوئی نبی نہیں بنایاجائے گا اور عیسی علیہ السلام ان لوگوں میں سے ہیں جو آپ سے پہلے نبی بنائے گئے ہیں۔"

(۸) تفسیر ابن کثیر: و خاتم النبیین فهذه الآیة نص فی انه لا نبی بعده، واذا کان لا نبی بعده و لا رسول بعده بالطریق الاولی والاخری لان مقام الرسالة ارفع من مقام النبوة۔ "پس یہ آیت صاف طور پر بتلار ہی ہے کہ آپ کے بعد کوئی نی نہیں ہوگا اور جب نی آپ کے بعد نہیں آئے گا تورسول بھی بطریق اولی نہیں آئے گا کیونکہ رسول کا درجہ نبی کے درجہ سے بلند ہوتا ہے۔"

منیجہ: آٹھ مقتدر مفسرین حضرات کا متفقہ فیصلہ یہ ہوا کہ رسول اللہ عنًا فیڈی کے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا۔ اگر مرزائی مسلمانوں کو یقین دلانا چاہتے ہیں کہ ہم بھی تمھاری طرح ختم نبوت کے قائل ہیں تو پھر کیوں نہیں صاف طور پر اقرار کرتے کہ مرزا کے اخبار البدر کے دعویٰ کو ہم جھوٹا بیجھتے ہیں اور مرزا بشیر الدین محمود کے اس اعلان کو بھی جھوٹا بیجھتے ہیں کہ مسلمانوں میں سے جن لوگوں نے سے موعود کا نام بھی نہیں سناوہ بھی کافراور دائرہ اسلام سے خارج ہیں۔ جب باپ اور بیٹے کے ان اعلانوں کا انکار نہیں کرتے تو پھر کیوں مسلمانوں کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں کہ ہم بھی ختم نبوت کے قائل ہیں اور بیٹے ازاروں اور دکانوں پر مفت اشتہار اور اخبار کے پر ہے تقسیم کرتے پھرتے ہیں۔"

(تفسيرلا ہوری، جلدے، ص: ۷۷۲ تا ۷۹۹)



قبل از اسلام ہیوہ عورت محرومی کا شکار تھی اسے کوئی عزت حاصل نہ تھی وہ اپنے شوہر کی وفات کے بعد بقیہ زندگی نہایت تکلیف و مصیبت میں بسر کرتی۔ یہود یوں کے یہاں ہیوہ عورت اپنے شوہر کے بھائی کی ملکیت ہوجاتی تھی، وہ جس طرح چا ہتا اسے رکھتا اور جو چا ہتا اس کے ساتھ سلوک کرتا۔ کوئی اس کی دادر سی نہیں کر سکتا تھا۔

عیسائی مذہب نے بھی بیوہ عورت کے لیے کوئی مثبت ہدایت نہیں دیں۔ ہندو مذہب میں توشوہر کی وفات کے بعد بیوہ کو جینے کا حق ہی نہیں تھا اور وہ شوہر کی چنامیں زندہ جل کرستی کی رسم پوراکر نااپنا مذہبی فرض سجھتی تھی وہ اگر زندہ بھی رہتی تو پوری زندگی اپنے شوہر کے سوگ میں گزارتی۔ اسے زیب وزینت یا دنیا کی لذتوں سے لطف اندوز ہونے کا کوئی حق نہ تھا۔ عربوں میں بھی بیوہ کے ساتھ اچھاسلوک نہیں کیا جا تا تھا۔ شوہر کی وفات کے بعد بیوہ شوہر کے وار ثوں کی ملکیت میں آجاتی اور وہ جیساسلوک جا ہے اس کے ساتھ کرتے۔ اس سے مہر معاف کراتے۔ طرح طرح سے ستاتے۔ اسے اپنی مرضی سے دوسری ثنادی نہیں کرنے دیے۔

نی آخر الزمان حضرت محم مصطفی صلی الله علیه وسلم مبعوث ہوئے تو ہوہ کے برے دن اچھے دنوں میں بدل گئے۔ آپ علیه السلام نے نہ صرف ہوہ عورت کو معاشرے میں باعزت مقام دلایا۔ اس کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید کی بلکہ اپنے عمل سے بیوہ کووہ شان وعظمت عطاکی جس کا تصور بھی عربوں میں نہیں کیا جاسکتا تھا۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے پچیں سال کی عمر میں بیوہ سے ذکاح کیا۔ خوبصورت سے خوبصورت عورت آپ صلی الله علیه وسلم کے پیغام ذکاح کو قبول کر سکتی تھی۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے چالیس سالہ ادھیڑ عمر کی بیوہ سے شادی کر کے جاہلانہ رسموں کے خلاف عملی قدم اٹھایا حالا تکہ اس عمر میں ہر شخص چاہتا ہے کہ وہ زیادہ سے زیادہ کم من عورت سے شادی کرے۔

اور پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم پچیں سال تک اِس طرح ان کے ساتھ شریکِ حیات رہے کہ اِس دوران آپ نے کوئی دوسرا نکاح نہیں فرمایا۔اور حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہاکی وفات کے بعد بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جن دس عور توں: حضرت عائشہ بنت افی بکر، حضرت سودہ بنت زمعہ، حضرت حفصہ بنت عمر، حضرت زینب بنت خزیمہ، حضرت ام سلمہ بنت افی امیہ، حضرت ام حبیبہ بنت افی سفیان، حضرت صفیہ بنت افی امیہ، حضرت زینب بنت جحش، حضرت جویریہ بنت الحارث، حضرت ام حبیبہ بنت افی سفیان، حضرت صفیہ بنت جی، اور حضرت میمونہ بنت حارث رضی الله عنہا کے ساری بیوہ ہی سوائے حضرت عائشہ رضی الله عنہا کے ساری بیوہ ہی سوائے حضرت عائشہ رضی الله عنہا کے ساری بیوہ ہی ایپنے زمانے کی مختلف بیوہ عور توں کی فریادرس کی اور ان کے شریک حیات بن کر خودان کو سہارا دیا۔ چنال چہ حضرت اسمابنت عمیس رضی اللہ عنہا کے بارے میں آتا ہے کہ ان کے شوہر حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ جب غزوموتہ میں شہیدہ و گئے تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ان سے شادی کی۔ اس طرح حضرت عاتکہ رضی اللہ عنہ جب شہیدہ و گئے تو حضرت ابی بکر رضی اللہ عنہ جب شہیدہ و گئے تو حضرت عبداللہ بن ابی بکر رضی اللہ عنہ جب شہیدہ و گئے تو حضرت عبداللہ بن ابی بکر رضی اللہ عنہ جب شہیدہ و گئے تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ جب شہیدہ و گئے تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ جنے ان سے شادی کی۔

حضور اقد س صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے جال شار صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اپنی زیر کفالت تمام ہیوہ عور توں کے نان نفقہ کا بوجھ اپنے کندھوں پر اٹھایا اور سوسائٹ و معاشرے میں دوبارہ ان کوعزت و آبر و کے ساتھ داخلے کا موقع دیا اور ان کوساج و معاشرہ میں اس مہر وعنایت سے مشرف فرمایا جس کے سائے سے وہ محروم ہوگئی تھیں۔

کسی عورت کے لیے اس سے زیادہ آزمائش اور مصیبت کوئی نہیں ہوسکتی کہ اس کا شوہراس سے ہمیشہ کے لیے جدا ہو جائے۔ شوہر کی وفات سے بیوی کو صرف جذباتی صدمہ ہی نہیں پہنچتا بلکہ اس کے سامنے مسائل کا ایک جوم منڈلانے لگتا ہے۔ کل تک جو شخص اس کی اور اس کے بچوں کی تمام ضروریات بوری کرتا تھا، اس کے دکھ درد میں شریک ہوتا تھا، ہر آڑے وقت میں اس کا سہارا بنتا تھا، اس کی عزت وعفت کی حفاظت کرتا تھا، جس کے دیکھتے ہی اس کا دل خوشیوں سے بھرجاتا تھا، جو گھر کی رونق تھا، جو تمام اخراجات اور حادثات کے وقت اس کا تنہا سہارا تھا، اس کے انتقال سے عورت پر جو گرزتی ہے اس کا اندازہ صرف بیوہ ہی لگا سکتی ہے۔

اس مظلوم اور مصیبت زدہ عورت کے ساتھ ہمیشہ حسنِ سلوک کیجئے۔ ایک پیٹیم بچہ جس طرح اپنے باپ کی وفات سے بے سہارا ہوجاتا ہے ، اسی طرح بیوہ اپنے شوہر کی وفات سے بے سہارا ہوجاتی ہے۔ دونوں کی مصیبتوں اور پریٹانیوں میں کیسانیت ہے۔ چنانچہ اسلام نے بیٹیم کی کفالت کرنے پرجس طرح جنت کی خوشخری سنائی اور آمخصور صلی اللہ علیہ وسلم نے بیٹیم کی کفالت کرنے والے کے بارے میں فرمایا کہ میں اور وہ ان دونوں انگلیوں کی طرح جنت میں ہوں گے۔ اسی طرح بیوہ عورت کے مسائل حل کرنے والے کے سلسلے میں بھی ارشاد فرمایا کہ وہ اور میں جنت میں دو انگلیوں کی طرح قریب ہوں گے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دوسری حدیث میں ار شاد فرمایا: بیوہ اور غریب کی خاطر دوڑ دھوپ کرنے والاا اس شخص کی طرح ہے جو راہِ خدامیں جہاد کرتا ہے اور اس شخص کی طرح ہے جو دن کوروزہ رکھتا اور رات کو نماز پڑھتا ہے۔ (بخاری،مسلم،موطاءامام مالک) بوہ کا پہلاحق میہ کہ اس کے شوہر کے ترکہ میں سے اسے مقررہ حق دلایا جائے۔اگر شوہر نے اولاد چھوڑی ہوتو بوہ کو ترکہ کا آٹھواں حصہ دلایا جائے اور اگر اولاد نہ چھوڑی ہوتو کل ترکہ کا چوتھائی حصہ دلایا جائے۔ ترکہ کو اسلامی تعلیمات کے مطابق تقسیم کیا جائے ور نہ تمام مال حرام ہوجاتا ہے۔ لڑی، بیوی، ماں، بہن سب کے حصے پورے پورے دیے جائیں۔اگر شوہر نے مرنے سے پہلے مہر ادانہیں کیا ہے توسب سے پہلے ترکہ میں سے بیوہ کو اس کا مہر دلایا جائے۔ اس طرح آگر شوہر اپنی بیوی کے لیے کوئی وصیت کر گیا ہے تو ترکہ کے ایک تہائی مال تک اس کی وصیت کو پوراکیا جائے۔

بوہ کا دوسراحق بیہ ہے کہ اس کی کفالت کا فورانظم کیاجائے۔اگر اسلامی حکومت ہے تواس کے اخراجات اور کفالت کی ذمہ دار ہے۔اگر اسلامی حکومت موجود نہ ہو توسلم معاشرہ اس کے ساتھ حد درجہ ہمدر دی کرے۔اس کی ضروریات کا خیال رکھے۔جب تک وہ دوسرانکا تنہیں کرلیتی۔اس وقت تک مسلم معاشرہ بہتر انداز سے اس کی کفالت کرے۔

حضرت زید بن الملم اپنے والدسے روایت کرتے ہیں کہ میں حضرت عمر بن خطاب کے ساتھ بازار کی طرف گیا۔
وہاں ایک عورت ملی اور حضرت عمر سے خاطب ہوکر ہولی: اے امیرالمومنین میرے شوہر کا انتقال ہوگیا ہے، وہ چھوٹے چھوٹے یہ چھوٹے یہ چھوٹے یہ جھوٹے یہ چھوٹے گیا ہے۔ خدا کی قسم ان کے پاس بمری کا ایک پایہ بھی نہیں ہے، جسے وہ پکا سکیس۔ نہ ان کے پاس کھی ہوں۔ میرا ہے نہ دودھ دینے والا جانور۔ میں ڈرتی ہوں کہ کہیں قحط انہیں ہلاک نہ کر دے۔ میں خفاف بن ایما کی پیٹی ہوں۔ میرا باپ حدیدیہ کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھا۔ حضرت عمر ان کے پاس تھم گئے اور آگے نہ بڑھے اور فرمایا: تیرانسب تومیرے نسب سے ماتا جاتا ہے۔ پھر آپ ایک طاقتور اونٹ کی طرف آئے جو گھر میں بندھا ہوا تھا اس پر دو بوریاں رکھیں اور انہیں انان سے بھر دیا۔ ان کے در میان نقذی اور کیڑے رکھ دیے پھر اس کی رسی عورت کے ہاتھ میں دے دی اور فرمایا: تیری ماں بھے کھوئے خدا کی شم!

بیوہ کا تیسراحق بیہے کہ عدت پوری ہوجانے کے بعداسے سوگ اور ماتم سے نجات دلائی جائے۔اس کے رنج وغم کو بھلانے کے لیے بہتر سے بہتر طور طریقے اختیار کئے جائیں۔جائز حدود میں اسے زیب وزینت اور آراکش و سنگھار کرنے کاحق دیاجائے۔

ہیوہ کا چوتھا حق میہ ہے کہ عدت پوری ہوجانے کے بعداس کے نکاحِ ثانی کا انتظام کیاجائے۔ آج کل ہمارے معاشرہ میں ہیوہ سے نکاح کرنے کو معیوب سمجھاجا تاہے حالانکہ یہ بھی ایک اہم سنت ہے جس کی طرف مسلمانوں کوفوری توجہ کرنی چاہیے۔ دورِ اول میں اسلامی معاشرہ میں بیواؤں سے شادی کرنے کوبڑے اجر کا کام بھھاجا تا تھااور اس سے مسلم معاشرہ بہت سے مسلم معاشرہ بہت سے مسائل سے دوچار ہونے سے نج جاتا تھا۔ کسی بیوہ سے زکاح کرکے اس کی اور اس کے بچوں کی کفالت کر ناظیم نیکی ہے جس کے حصول پر ہر مسلمان کو سعادت محسوس کرنا چاہیے۔ خود کسی بیوہ سے زکاح کرکے اس نیکی و سعادت کو حاصل سیجئے، یااس سلسلے میں جو بھی خدمت انجام حاصل سیجئے، یااس سلسلے میں جو بھی خدمت انجام دیے ہوں اسے ضرور انجام دیجئے۔ قرآن پاک میں تھم دیا گیا ہے: وائیحوا الایا کی مسئم (النور: 23) اپنی بیوہ عور توں اور زنڈوے مردوں کے زکاح کردو۔

بیوہ کا پنچوال حق میہ ہے کہ وہ اپنا نکاح کرنے کا پورااختیار رکھتی ہے۔ اس کے میلے یا سسرال کے لوگ اسے نکاح کرنے یا نہ کرنے پر مجبور نہیں کر سکتے ہاں اسے مشورہ ضرور دے سکتے ہیں۔ وہ اس سلسلے میں پوری طرح آزاد ہے کہ سس سے نکاح کرے اور کس سے نکاح نہ کرے۔ جن علماء کے نزدیک کنواری لڑی کے لیے ولی کی اجازت ضروری ہے ان کے نزدیک بھی بیوہ کے لیے اجازت کی ضرورت نہیں۔ بیوہ اسلامی تعلیمات کے مطابق اپنے نکاح کے سلسلے میں مکمل خود مختار ہے۔

اگر بیوہ عورت نتھے منے بچے رکھتی ہے اور وہ ان کی پرورش کی خاطر کوئی دو سرا نکاح نہیں کرتی اور سیجھتی ہے کہ دوسرا
نکاح کرنے سے ان بچوں کی پرورش متاثر ہوگی اور وہ ان بچوں کی پرورش کے لیے محنت کرتی ہے توبیہ بڑے اجرو ثواب کا
کام ہے ۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسی بیوہ کی عظمت ایک واقعہ کی صورت میں یوں بیان فرمائی: قیامت کے دن میں
سب سے پہلے جنت کا دروازہ کھولوں گاتود کیھوں گا کہ ایک عورت مجھ سے پہلے جنت میں جانا چاہتی ہے ۔ میں پوچھوں گا
توکون ہے ؟ تووہ کہے گی کہ میں ایک بیوہ عورت ہوں جس کے چند نتھے بیتم بچے تھے ۔ (مند ابو یعلی بحوالہ سیرت النبی، سید
سلیمان ندوی)

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی ارشاد فرمایا: میں اور وہ عورت جواپنے بچوں کے لیے محنت ومشقت کی وجہ سے کالی پڑجائے، جنت میں ان دوانگلیوں کی طرح قریب قریب ہوں گے، وہ حسن و جمال اور عزت وجاہ والی عورت جو شوہر کے مرنے کے بعد بیوہ ہوجائے لیکن اپنے نتھے منے بیتم بچوں کی خاطر اپنے کوروکے رکھے یہاں تک کہ وہ اس سے الگ ہو جائیس یاوفات پاجائیں۔ (ابوداود شریف)

قار میّن کرام! ہمیں چاہیے کہ ہم ان حقوق کی پاسداری کریں، بیوہ اور میتیم بچوں کی دادر سی کو اپنافریضہ ہجھیں، اللہ پاک امت مسلمہ کو قرآن وسنت کے احکامات پیرعمل پیراہونے کی توفیق عطافرمائے، آمین۔



## پاکستان شریعت کونسل کامشاور تی اجلاس از مولاناحافظ امجد محمود معاویی

اقدامات کرے۔

پاکستان شریعت کونسل نے ایران پر اسرائیلی عملہ کو ببرتین جارحیت قرار دیتے ہوئے ایران کے دفاقی اقدامات کی مکمل حمایت کی ہے اور توقع ظاہر کی ہے کہ ایران اپنے دیگر دوستوں کے تعاون سے اسرائیلی درندگی اور دہشتگر دی کا راستہ روکنے میں کامیاب ہو گا۔

گذشتہ روز جامعہ اسلامیہ کاموئی میں کونسل کے سیکرٹری جزل موانا عبد الرؤف فاروقی کی دعوت پہ پاکستان شریعت کونسل سے سرکردہ راہنماؤں کا ایک مشاورتی اجلاس ہواجس کی صدارت کونسل کے امیر مولانا زاہد الراشدی نے کی اور اس میں ڈاکٹر مولانا حافظ محمد سلیم، مولانا عبید اللہ عامر، ڈاکٹر مولانا عبد الواحد، پروفیسر حافظ منیر احمد، مولانا عثمان رمضان، مولانا احمد، محمود معاویہ، مفتی نعمان احمد، مولانا فعرالدین خان عمر، مولانا تعمان ایوسف، مظہر محمود، حافظ شاہد میراور دیگر حصرات نے شرکت کی۔

اجلاس میں مشرق وسطی کے معاملات میں امریکی صدر ڈونالڈ ٹرمپ کی مسلسل مداخلت کوعالمی امن تباہ کرنے کا منصوبہ قرار دیا گیا اور اقوام متحدہ سے مطالبہ کیا گیا کہ وہ خالی قرار دادوں کی جبائے اسرائیلی جارحیت اور امریکی پشت پناہی کاراستہ روکنے کے لیے عملی

اجلاس میں محرم الحرام کی آمد سے قبل فرقہ وارانہ کشیدگی کو فروغ و نے کی کوشتوں کو قومی وحدت کے تقاضوں کے منافی قرار دیا اور طے کیا کہ چند سال چہلے قائم ہونے والے اہل سنت کے مختلف مکا تب فکر کے راہنماؤں کے مشترکہ فورم، کل جمائی مجلس عمل علماء اہل سنت پاکستان کو از سرِ نومتحرک کرنے کی کوشش کی جائے گی۔ اس مقصد کیلئے نہ کورمجلس عمل کے کنونئر مولانا عبدالرؤف فاروقی کو مکمل حمایت کالیقین دلاتے ہوئے فیصلہ کیا گیاکہ پاکستان شریعت کوسل کی مرکزی رابطہ کمیٹی مولانا ڈاکٹر حافظ محمد سلیم کی سربراہی میں سب مرکزی رابطہ کمیٹی مولانا ڈاکٹر حافظ محمد سلیم کی سربراہی میں سب الحرام کے آغاز سے قبل لاہور میں ایک مشترکہ کونشن منعقد کیا جائے گا۔

اجلاس میں حالیہ بجٹ کو حسب سابق عالمی مالیاتی اداروں کی منصوبہ بندی کا نتیجہ قرار دیا گیا اور کہا گیا کہ اس میں عوام کوریلیف دینے کی بجائے مراعات یافتہ طبقوں اور غیر ملکی مداخلت کاروں کیلیے سہولت کاری کالپوراسامان موجود ہے۔ اجلاس میں ایک قرار داد کے ذریعے کہا گیا کہ سودی نظام کے خاتمے، غیر ملکی مداخلت سے نجات،

طبقاتی مفادات و تعیش سے گلوخلاصی کے بغیر عوام کو سہولت فراہم کرنے کے کوئی صورت مؤثر نہیں سکتی، اس لیے ہمیں قومی خود مختاری کی بحالی اور دستور کے مطابق سودی نظام کے مکمل خاتمہ کے لیے از سر نوجد وجہد کو منظم کرنا ہوگا۔

اجلاس سے خطاب کرتے ہوئے مولانازاہدالراشدی نے بھارتی جارجیت کے جواب میں پاکتانی افواج کے کردار کوملک و قوم کے

لیے قابل فخر قرار دیااور قومی اداروں کو خراج تحسین پیش کیا۔ جبکہ مولاناعبدالرؤف فاروقی نے اپنے خطاب میں دینی قوتوں میں باہم مفاہمت اور اشتراک عمل کے فروع کو وقت کا اہم تفاضہ قرار دیااور کہاکہ پاکستان شریعت کونسل اس کے لیے مسلسل متحرک رہے گی۔

(۸اجون ۲۰۲۵ء)

# الشريعه اكادمي كاسالانه نقشبندي اجتماع

### مولانامحداسامه قاسم

آج کے فتنہ خیز اور گراشوب دور میں ایمان کی حفاظت اور گناہوں سے بچناایدا ہی ہے چیسے کوئی طوفان میں چراغ جلائے یا دیکتے انگارے کوہاتھ میں تھاہے۔ دل کی پاکیزگی اور روح کی صفائی کے لیے اہل اللہ کی صحبت اور مجالس ذکر میں شرکت از حد ضروری ہو چکی ہے۔ نیک لوگوں کی رفاقت انسان کو بھلائی کی طرف راغب کرتی ہے، جبکہ بڑے افراد کا ساتھ اُسے گمراہی کی طرف لے جاتا

اللہ تعالیٰ کی رضااور دنیاو آخرت کی کامیابی ای میں ہے کہ انسان اللہ کے مقرب بندوں کی قربت اختیار کرے، جن کی مجالس دلوں کو ایمان کی تازگی اور روحانیت عطاکرتی ہیں۔

مشائ عظام کی خانقاہیں، علاء کرام کی اصلاحی مجالس اور اہل حق کی صحبتیں اس امت کے لیے روحانی تربیت گاہوں کی حیثیت رکھتی ہیں۔ علاء کرام، جو انبیاء بیہم السلام کے وارث ہیں، اپنے خطبات، دروس اور تزکید نفس کی کوششوں سے امت کی اصلاح اور معاشرتی رہنمائی کافریضہ سرانجام دے رہے ہیں۔ بعثت نبوی منگا اللیہ مقصد بھی یمی تھا کہ انسانوں کو باطن کی پاکیزگی عطاکی جائے۔ اس مقصد کو آگے بڑھاتے ہوئے، الشرایعہ اکاد می گو جرانوالہ ہر سال حضرت علامہ زاہد الراشدی دامت برکاتیم کی زبر سریرسی

اس سال کاروح پرور اجتاع بروز منگل، 17 جون 2025ء کو الشریعه اکادی، کوروٹاند کیمیس گوجرانواله میں منعقد ہوا۔ مہمانِ خصوصی ہمیشہ کی طرح حضرت خواجہ خلیل احمد نقشبندی دامت

سالانه نقشبندی اجتاع کاانعقاد کرتی ہے۔

برکاتہم سے، جن کی موجود گی اہل ول کے لیے باعث فیض و برکت رہی۔ اس ایمان افروز اجتماع میں ملک کے نامور مشائخ و علماء کرام نے شرکت فرمائی، جن میں بالخصوص: حضرت خواجہ ظیل احمد مولانا عبدالواحد رسولنگری مولانا عبدالواحد رسولنگری صاحب، حضرت مولانا عبدالواحد رسولنگری صاحب، حضرت مولانا ہدایت اللہ جالند هری صاحب، حضرت مولانا ہدایت اللہ جالند هری صاحب، حضرت اجتماع کا آغاز تلاوتِ قرآن مجید سے ہوا، جو جامعہ نصرت العلوم کے صدر مدرس، اساد القراء مولانا قاری محمد سعید احمد صاحب نے تو شرایت توش الحانی سے کی۔ بعد ازاں حافظ فیصل بلال حیان اور تاری ارشد محمود صفر ر نے نعت ِ رسول مقبول منگر شیخ پیش کی، جس تاری ارشد محمود صفر ر نے نعت ِ رسول مقبول منگر شیخ پیش کی، جس سے محفل معطر ہوگئی۔

مولاناعبدالواحدر سولنگری صاحب نے اپنے خطاب میں فرمایا کہ اسلام ایک کامل اور اہدی دین ہے۔ حق کو پیچاننا اور اس پر ایمان لانا ہر مسلمان کافرض ہے، اسی طرح باطل اور فتنوں کو جھنا اور ان سے بخالتی نمایت ضروری ہے۔ آج کا دور فتنوں کا دور ہے، جہال نظریاتی، فکری اور اخلاقی گراہیاں ایمان کو چینج کر رہی ہیں۔ علماء کرام امت کو حق کا شعور دیتے اور فتنوں سے بچاؤ کا راستہ دکھاتے ہیں۔ دکھاتے ہیں۔ دینی مدارس اور خانقابیں دین کے وہ مضبوط قلع ہیں جہاں مسلام دین کے دو مضبوط قلع ہیں جہاں مسلام دین کے دو مضبوط تلع میں جہاں مطالب کی روشتی ملتی ہے۔ مطالب منان اور فاروقی صاحب نے بعث بندی مثانی ہے۔ مطالب کی روشتی ملتی ہے۔ مطالب کی دو آئم مقاصد بیان کے درس و تدریس (علم شریعت) تذکیہ نفس (روحانی مقاصد بیان کے درس و تدریس (علم شریعت) تذکیہ نفس (روحانی

فقہی مٰداہب میں سے فقہ حنفی کی خصوصات اور تصوف کے جار

اسی طرح حارائمہ میں سے حضرت امام ابوحنیفہ رحمۃ اللّٰہ علیہ کی اکیڈمی کے ناظم، مولانامفتی محمد عثمان صاحب نے الشریعہ اکادمی شامل ہیں۔ ان شعبہ جات میں بڑی تعداد میں طلبہ و طالبات دینی علوم حاصل کررہے ہیں۔ مولانا عبد الرحمان صاحب نے شریعت کی مکمل پیروی کو دین کی

سلاسل (نقشبندی، چشتی، قادری، سبرور دی) کا تعارف پیش کرتے ہوئے فرمایا کہ ہم نے سلسلہ نقشبندیہ کواختیار کیا ہے، جو حضرت ابو بكر صديق رضى الله عنه سے نبي كريم مَنَّاللَّيْنَ عَكَ بَهِ بَيْنَا اللهِ عَلَيْنَ مِنْ اللهِ عِنْهِ السِه فقه حنفی کواختیار کیا کیونکہ اس کو بھی دیگر پر فوقیت حاصل ہے کے مختلف لعلیمی شعبہ جات کا تعارف کرایا، جن میں شعبہ حفظ و ناظره، شعبه بنات، شعبه درس نظامی اور آن لائن لعلیمی پروگرام

روح قرار دیااور فرمایا که زبان، کان، ہاتھ اور آنکھ سمیت تمام اعضاء

کو شریعت کے دائرے میں رکھنا ہماری ذمہ داری ہے۔ نبی کریم صَّالِينَةِ كَمَا كَا حَدِيثِ كَ حُوالِے سے فرمایا: "جو شخص مجھے اپنی زبان اور شرمگاہ کی حفاظت کی ضانت دے، میں اسے جنت کی ضانت دیتا

انہوں نے زور دیا کہ شریعت پر مکمل عمل اور نفس کی اصلاح ہی اصل دین داری اور کامیابی ہے۔

اختتام پر مولانا زاہد الراشدي صاحب نے تمام مہمانوں كى آمد كا

نماز عصركے بعد حضرت مولانا خواجہ خلیل احمد صاحب دامت بر کاتہم نے ختم خواجگان اور اختتامی دعا کروائی، جس سے محفل میں روحانی سرور اور برکت کی فضا قائم ہوگئے۔

الله تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس اجتماع کو امت مسلمہ کے لیے ذریعه ہدایت،اصلاح اور ایمان کی تازگی بنائے۔آمین۔ (کاجون۲۰۲۵)



We have consistently highlighted Britain's ongoing role in the transformation of Palestine into Israel in various writings. Concurrently, the United States is actively engaged in perpetuating this British influence. One such article, now revised and presented to readers after approximately two decades, offers insight into the future intentions of Israel, the U.S., and their allies concerning Jerusalem and Palestine.

Over the past three-quarters of a century, global imperialism's grip on world affairs has tightened considerably. Its agenda is being pursued with increasing audacity and disregard, while Muslim leadership appears to remain in a deep slumber. Our emotions and sentiments regarding this situation can only be expressed through a plea in our imagination to the revered Prophet (PBUH):

"Oh, chosen among messengers, it is a time for prayer; Your Ummah faces an extraordinary trial."

On March 5, 2003, Roznama Nawa-i-Waqt Lahore reported, citing an Israeli newspaper, that then-Israeli Defense Minister General Shaul Mofaz stated: "In a few days, we will occupy Iraq, and anyone who stands in our way will face the same fate as Iraq." General Mofaz also referenced the Ottoman Caliphate, stating that when Ottoman Caliph Sultan Abdul Hamid refused to grant them land in Palestine, they not only ended his rule but also abolished the Ottoman Caliphate entirely. He warned that anyone who resisted Israel now would face a similar outcome.

This statement from the Israeli Defense Minister unequivocally clarified that the U.S. invasion of Iraq was, in fact, a plan to fulfill Zionist ambitions. It was

part of a global program that has been continuously underway for the past century, aiming to seize control of Islamic world resources and expand and secure Israeli borders. The U.S., Britain, and their allies have been persistently active in this endeavor.

#### Historical Context: Sultan Abdul Hamid II and Zionist Ambitions

Approximately one and a half centuries ago, Sultan Abdul Hamid II reigned as the Caliph of the Ottoman Empire, as mentioned by General Mofaz in his statement. The capital of the Ottoman Caliphate was Istanbul (Constantinople), and most Arab regions, including Palestine, Jordan, Iraq, Syria, Egypt, and Hejaz, had long been under Ottoman rule. Palestine was an Ottoman province, and the city of Jerusalem was considered one of the Ottoman Empire's important cities. At a global level, Jews had formulated a plan to settle in Palestine, establish an Israeli state, occupy Jerusalem, and construct the Third Temple in place of Al-Aqsa Mosque. They were actively working to pave the way for this through various means.

In his memoirs, the late Sultan Abdul Hamid wrote that a delegation from a global Jewish organization visited him, requesting permission to settle in Palestine. Ottoman law permitted Jews to visit Palestine and Jerusalem but prohibited them from purchasing land or settling there. Consequently, by the beginning of the 20th century, there were no Jewish settlements in all of Palestine. Jews were dispersed across various countries worldwide, lacking a state or a permanent city in any single location. The late Sultan Abdul Hamid refused this request because he was aware of the global Jewish plan concerning Israel, Jerusalem, and Palestine. Therefore, it was impossible for him to grant permission for Jews to settle in Palestine under these circumstances.

The late Sultan recounts that a second delegation of Jewish leaders met with him, offering to build a large university for the Ottoman Empire. This university would gather Jewish scientists from around the world, and these scientists would assist the Ottoman Caliphate in advancing science and technology, provided they were given land and suitable facilities. The late Sultan Abdul Hamid replied to the delegation that he was willing to provide land and all possible facilities for the university, on the condition that it be established in an area other than Palestine. He would not permit Jews to settle in Palestine under the guise of a university. However, the delegation did not accept this.

The late Sultan Abdul Hamid further wrote that a third delegation of Jewish leaders met him again, offering any amount of money he desired, if he would only permit a limited number of Jews to settle in Palestine. The late Sultan expressed

strong indignation at this and immediately instructed the delegation to leave the meeting room. He also told his staff not to schedule another meeting for this delegation in the future.

#### The Downfall of the Ottoman Caliphate and Zionist Involvement

Subsequently, a political movement against the Ottoman Caliph, Sultan Abdul Hamid, was fostered in Turkey. His government was overthrown by inciting the public with various accusations. After his government's demise, he spent the remainder of his life under arrest, during which he wrote the aforementioned memoirs. He noted that among the delegation that brought him the dismissal order from the Caliphate was Emmanuel Carasso, a Jewish member of the Turkish Parliament, who had also been part of the aforementioned Jewish delegation. This indicated that the political movement against the late Sultan and his dismissal was a consequence of Jewish conspiracies, a fact now confirmed by Israeli Defense Minister General Mofaz's statement almost a century later.

The late Sultan Abdul Hamid was a dignified and well-informed ruler who defended the Caliphate to the best of his ability and made every effort to thwart Jewish conspiracies. However, the Ottoman Caliphs who succeeded him proved to be puppet rulers. Under their guise, Western nations and Jewish organizations completed their agenda of ending the Ottoman Caliphate, which ultimately concluded in 1924.

The Turks disassociated themselves from the Arab world and established a secular government based on Turkish nationalism.

While Hussein Sharif of Mecca, the grandfather of Jordanian King Abdullah, launched an armed rebellion against the Ottoman Caliphate, declaring the independence of the Arab region. He was misled into believing that his caliphate would be established in the Islamic world after the Ottoman Caliphate's demise. However, his dream of an Arab caliphate was sabotaged by making one of his sons king of Iraq and another king of Jordan, with Jordan being granted the title "The Hashemite Kingdom of Jordan".

Meanwhile, the way was paved for the Al Saud family to seize control of the holy Hejaz, and Sharif Hussein of Mecca was placed under arrest, where he spent the rest of his life.

#### British Occupation and the Inflow of Jewish Settlers

During this period, Britain occupied Palestine and installed its governor, who permitted Jews to purchase land and settle in Palestine. Consequently, Jews began to settle in Palestine from various countries through an organized program. They

would purchase land in Palestine, often paying double or even quadruple the price. Many Palestinians, tempted by this greed, sold their lands, and despite warnings from religious scholars, allowed Jews to settle in Palestine purely for the lure of inflated prices.

At that time, the Grand Mufti of Palestine, Al-Haj Sayyid Amin al-Husseini, and leading Islamic scholars supporting him issued a fatwa stating that, since Jews intended to establish an Israeli state by settling in Palestine and their primary goal was to seize Jerusalem, it was religiously impermissible to sell land in Palestine to Jews. This fatwa was also issued by other prominent scholars, including Hakeem-ul-Ummat Hazrat Maulana Ashraf Ali Thanvi, as documented in his book "Bawadir al-Nawadir". Similarly, Grand Mufti Hazrat Maulana Mufti Kifayatullah Dehlvi also endorsed it, which is found in "Kifayat al-Mufti".

However, Palestinians paid no heed, and Jews arriving from various parts of the world succeeded in purchasing many lands and establishing their settlements in Palestine. Ultimately, in 1947, the United Nations recognized the Jews' right to a portion of Palestine, legitimizing their claim to statehood and approving the establishment of two separate states, Israel and Palestine, after which the British Governor transferred authority to the Jewish government.

This provides a brief background to the statement made two decades ago by Israeli Defense Minister General Mofaz, concerning the Jewish role in the dethronement of the late Sultan Abdul Hamid, ruler of the Ottoman Caliphate, and the Caliphate's demise. From this, one can gauge the vigilance, awareness, and preparedness of the enemies of the Islamic world, and conversely, the extent of our apathy, ignorance, and shortsightedness. May Allah Almighty have mercy on our condition, Ameen.