

قاضى محدرويس خان ايوبي - ڈاکٹر محمر طفيل ہائمی - پروفيسر غلام رسول عديم -ڈاکٹر سيد متين احمد شاہ - ڈاکٹر محمد عمار خان ناصر -

— مجلسِ تحرير —

ڈاکٹر محمد زاہد صدیق مغل \_مولانا تھیج اللہ سعدی۔ ڈاکٹر حافظ محمد رشید۔ مولانا عبد الغنی محمدی۔ مولانا فضل الہادی۔ مولانا حافظ خرم شہزاد۔ مولانا محمد اسامہ قاسم۔

——معاونين—

مولانا حافظ كامران حيدر \_ مولانا حافظ شيراز نويد \_ حافظ شاہدالرحمٰن مير \_ حافظ دانيال عمر \_

الشريعة اكادمي، ہاشي كالوني، تنگني والا، گوجرانواله، پاکستان

www.alsharia.org — editor@alsharia.org

# فهست

| 3                  | تعارفِاد مان ومذاهب: چند ضروری تقاضے                         |
|--------------------|--------------------------------------------------------------|
|                    | مولانا ابوعمار زابد الراشدي                                  |
| ی روشنی میں (۱۱۳)1 | اردو تراجم قرآن پرایک نظر: مولاناامانت الله اصلاحی کے افادات |
|                    | ڈاکٹرمحی الدین غازی                                          |
| 22                 | خطبه حجة الوداع كي روايات                                    |
|                    | ڈاکٹرمحمد عمارخان ناصر                                       |
| 40                 | آپ فنِ تفسیراور اصولِ تفسیر کیسے پڑھیں اور پڑھائیں!          |
|                    | مولانا محمد صديق ابرابيم مظفرى                               |
| 50                 | صوفیه، مراتبٍ وجوداور مسکه وحدت الوجود (۲)                   |
|                    | ڈاکٹرمحمدزاہد صدیق مغل/سہیل طاہرمجددی                        |
| 66                 | تصوراتِ محبت کوسامراجی انزات سے پاک کرنا:                    |
|                    | اسلام میں محبت کی اساسیات غزالیؓ کے حوالے سے (۲)             |
| وى                 | پروفیسرابراہیم موسیٰ / مترجم: ڈاکٹر محمد غطریف شہباز ند      |
| واب                | غیرمسلم راہبروں کی اہانت کیوں منع ہے؟ مولانازاہدالراشدی کاج  |
|                    | حافظ نصرالدين خان عمر                                        |
| 76                 | ***                                                          |
|                    | مولانا حافظ خرم شهزاد                                        |
| 78                 | Should Israel be Recognized?                                 |
|                    | Maulana Zahid-ur-Rashdi                                      |



(۲۰۱۸ء کے دوران الشریعه اکادمی گوجرانواله میں ایک نشست سے گفتگو)

بعدالحمدوالصلوق جہارے ہاں ''تقابلِ ادیان'' کے عنوان سے مختلف مدارس اور مراکز میں کور سز ہوتے ہیں جن میں ادیان و مذاہب کے در میان چنداعتقادی اختلافات پر مباحثہ و مناظرہ کی تربیت دی جاتی ہے، جواپنے مقاصد کے اعتبار سے انتہائی ضروری ہے اور اس کی افادیت سے انکار نہیں ہے۔ مگر میری طالب علمانہ رائے میں مقاصد کے اعتبار سے انتہائی محدود اور جزوی سادائرہ ہے جبکہ اس عنوان پر اس سے کہیں زیادہ وسیع تز موضوع کے لحاظ سے انتہائی محدود اور جزوی سادائرہ ہے جبکہ اس عنوان پر اس سے کہیں زیادہ وسیع تناظر میں گفتگوکی ضرورت ہوتی ہے۔

تقابلِ ادیان سے جہلے تعارفِ ادیان

اس سلسلہ میں سب سے اہم بات میہ ہے کہ تقابل سے پہلے تعارف ضروری امرہے کہ جس گروہ سے آپ اختلاف کررہے ہیں اس کاکم از کم اجمالی تعارف توآپ کے سامنے ہوکہ:

- اس کاآغاز کب ہواتھااور اس کی مختصر تاریج کیاہے؟
- آپ کے ساتھ اس گروہ کے اختلافات کا بنیادی دائرہ کیا ہے؟
  - بڑے بڑے مختلف فیہ مسائل کون سے ہیں؟
- ال گروہ کے ساتھ آپ کے ساجی اور معاشر تی تعلقات کی نوعیت کیا ہے؟
- اوراعتقادی اختلافات سے ہٹ کر آپ دونوں کے در میان سیاسی، معاشر تی اور سابی تنازعات کیاہیں؟ اس مجموعی تناظر سے آگاہی کے بغیر چند اختلافی مسائل پر مباحثہ کرنا مناظر ہے کے ماحول میں تو یقینیًا فائدہ مند ہوتا ہے، لیکن آج کے عالمگیر ماحول میں اس گروہ کے ضحیح معاشر تی مقام کی پیچان اور اس کے ساتھ معاملات

و تنازعات کے تعیّن میں اس سے کوئی راہنمائی نہیں ملتی۔ مثلاً مسحیت کے بارے میں دیکھ لیجئے کہ اس مذہب کے ساتھ اعتقادی مباحث میں (۱) توحید یا شلیث (۲) کفارہ (۳) ابنیت مسیح (۴) حضرت علیلی علیہ السلام کا زندہ آسانوں پراٹھایا جاناوغیرہ مسائل یقلیٹا اہمیت رکھتے ہیں لیکن عملی معاملات میں اس سے کہیں زیادہ اہم امور یہ ہیں کہ:

- جناب نبی اکر م اور صحابہ کرام کے دور میں مسیحی مسلم تعلقات کی نوعیت کیاتھی؟
  - رومیوں کے ساتھ مسلمانوں کی جنگوں کا تناظر کیا تھا؟
    - صلبي جنگون كامقصداور نتيجه كياتها؟
  - خلافت عثمانيه اور صليبيول كي شكش كاماحول كياتها؟
- بہت سے مسلمان ممالک پر چنمسی ممالک نے نوآبادیاتی قبضہ کیسے کر لیاتھا؟
- مسلمانوں کے علوم و معارف کو تشکیک کا نشانہ بنانے کے لیے استشراق کی علمی و فکری تحریک کے اہداف ونتائج کما تھے ؟
- اوراس وقت دنیا بھر میں مسلمانوں اور مسیحیت کے باہمی تعلقات و تنازعات کی صور تحال کیا ہے؟
   وغیر ذلک۔

اعتقادی مباحث تو سیحی دنیانے ایک عرصہ سے ترک کرر کھے ہیں اور انہوں نے مسلمانوں کے مقابلہ میں بہت سے دیگر ذرائع اور اسباب اختیار کیے ہوئے ہیں جو ہمارے تعلیمی موضوعات سے ہی خارج ہیں۔ یہی صور تحال یہودیت، ہندو مت، سکھ مت اور بدھ مت کے بارے میں بھی ہے۔ یہ وہ مذاہب ہیں جو آج کی موجود دنیا میں ہمارے معاصر ہیں اور ان کے ساتھ دنیا کے مختلف حصول میں مسلمانوں کو ہر وقت مسائل در پیش رہتے ہیں۔

#### اسلام سے منسوب مذاہب

اسی طرح مسلمانوں کے داخلی مذاہب کا معاملہ بھی ہے۔ دنیا بھر میں مسلمان کہلانے والی تقریبًا دوارب کے لگ بھگ آبادی کوجس گروہ بندی کاسمامناہے ،اور جن حصوں بخروں میں وہ اس وقت نہ صرف تقسیم بلکہ باہم بر سرِ پیکارہے اس کے بورے تناظر میں ہم اگر کہیں بات کرتے بھی ہیں تووہ چنداعتقادی مباحث تک محدود ہوتی ہے۔ مجھے اس کی اہمیت وضرورت سے کسی درجہ میں بھی انکار نہیں ہے لیکن میہ صرف ایک جزوی سا پہلوہ جو ناکافی ہے۔ یہاں میں مثال کے لیے قادیانیت کا حوالہ دوں گاکہ ان کے ساتھ ہمارے اعتقادی مباحث میں (۱) ختم نبوت یا اجرائے نبوت (۲) رفع و نزول عیسلی علیہ السلام (۳) صدق و کذبِ مرزاجیسے مسائل یقینًا بنیادی اور

مرکزی نوعیت کے ہیں جن کاعلاء وطلبہ کو پڑھاناضروری ہے، کیکن:

- قادیانی گروه کا تعارف و پس منظر،
- اس کے دوبڑے گروہوں میں فرق،
- تحریکِ آزادی میں اس گروہ کاکردار،
- پاکستان کے قیام اور تقسیم پنجاب میں اس کاکردار،
- بین الاقوامی ادارول میں اس کی اسلام اور پاکستان کے خلاف مسلسل سرگر میاں ،
  - اورعالمی سطح پراسلام دشمن قوتوں کے ساتھ اس کا اشتراکِ عمل وغیرہ

بھی کم اہمیت کے امور نہیں ہیں جن کی طرف ہماری توجہ نہیں ہے۔ حالائکہ اس حوالے سے نہ صرف قادیانیت بلکہ ختم نبوت کا انکار کرنے والے دیگر معاصر گروہوں مثلاً بہائیت، ذکری مذہب اور نیشن آف اسلام وغیرہ سے بھی اسی در جہ کی آگاہی ضروری ہے۔

## اختلاف کے مسلمہ آداب

تیسرے نمبر پر میں توجہ دلانا چاہوں گا کہ اختلافات پر بحث و مباحثہ میں اختلافات کی درجہ بندی اور اختلاف کے مسلّمہ آداب کا ہمارے ہاں عام طور پر لحاظ نہیں رکھاجاتا:

- بعض اختلافات کفرواسلام کے ہیں مثلاً مسیحیت، یہودیت، ہندومت، سکھ مت، قادیانیت، بہائیت، نیشن آف اسلام وغیرہ۔
- بعض اختلافات حق و باطل کے ہیں مثلاً خوارج، روافض، معتزلہ وغیرہ کے ساتھ، جن کا دائرہ پہلے
   دائرے سے یقیناً مختلف ہے۔
- بعض اختلافات خطا و صواب کے ہیں جیسا کہ احناف، شوافع، حنابلہ، مالکیہ اور ظواہر کے فقہی اختلافات، ان کادر جہ محض صواب و خطا کا ہے اور حق وباطل کے معر کہ کے ساتھ ان کاکوئی تعلق نہیں ہے۔
- اس سے ینچے اختلافات کا ایک بہت بڑا دائرہ اولی اور غیر اولی کا ہے جسے صواب و خطامیں تقسیم کرنا بھی
   درست نہیں ہوتا۔

لیکن ہمارے مناظرانہ مباحث میں بیہ سب دائرے اس طرح خلط ملط ہوگئے ہیں کہ بسا او قات اولی غیراولی کے مسائل میں ہم حق وباطل کے لیجے میں بات کررہے ہوتے ہیں،اور خطاوصواب کا معرکہ تو بھی بھی کفرواسلام کی با قاعدہ جنگ بن جاتا ہے۔عمومی ماحول میں ان معاملات میں بے احتیاطی اور لا پروائی کے ایسے معاملات سامنے آتے ہیں کہ میرے جیسے کمزور لوگوں کو ایمان خطرے میں محسوس ہونے لگتا ہے۔ ایک بڑے خطیب صاحب جو وفات پا چکے ہیں، اللہ ان کی مغفرت فرمائیں، آمین۔ وہ ایک بارکسی عوامی جلسہ میں مادہ تولید کے پاک یاناپاک ہونے کے اختلافی مسئلے پر مخالف فریق کے وہ لتے لے رہے تھے کہ ان کے قریب ہیٹھے مجھے شرم آر ہی تھی۔ انہوں نے تھیٹے پنجابی لہج میں لتاڑنے کی خوب مہارت دکھائی۔ جلسہ سے فارغ ہونے پر جب کھانے کے لیے بیٹھے تومیں نے پوچھ لیا کہ حضرت! منی کے پاک ہونے کا یہ موقف، جسے آپ نے موضوع بحث بنایا ہواتھا، متقد مین میں سے بھی کسی کا ہے ؟ فرمایا کہ مجھے معلوم نہیں۔ میں نے عرض کیا کہ یہ حضرت امام شافعی ، حضرت امام شافعی کہ کے دس کے گا توپ خانہ گاڑتے وقت یہ بھی دیکھ لینا چا ہے کہ اس پر وہ چو نکے۔ میں نے گزارش کی کہ کسی فقہی مسئلہ پر طعن وشنج کا توپ خانہ گاڑتے وقت یہ بھی دیکھ لینا چا ہے کہ اس کارخ کدھرہے ؟

ایسے مسائل میں خاص طور پر اساتذہ سے ہماری گزارش ہوتی ہے کہ اختلافات سکھاتے وقت ادب الاختلاف بھی پڑھایاکریں تاکہ ہمارے نوجوان علماء کو معلوم ہوکہ سسے کس درجہ میں اختلاف کرنا ہے اور کس لیجے میں کرنا ہے۔ "ادب الاختلاف" پر متقد مین اور متاخرین علماء نے بہت کچھ لکھا ہے جسے با قاعدہ پڑھنے اور پڑھانے کی ضرورت ہے۔ جبکہ اس سلسلہ میں دوسال قبل کراچی کے ایک فاضل دوست ڈاکٹر سید عزیز الرحمٰن پڑھانے کی ضرورت ہے۔ جبکہ اس سلسلہ میں دوسال قبل کراچی کے ایک فاضل دوست ڈاکٹر سید عزیز الرحمٰن نے ماہنامہ "قبیرِ افکار"کا بونے جو سوکے لگ بھگ صفحات پر مشمل ضخیم نمبر شائع کیا ہے جو مسلکی اور فقہی اختلافات کی حدود وقیود اور آداب کے تقریباً تمام اہم پہلوؤں کا احاطہ کرتا ہے۔ میرے خیال میں اعتقادی اور فقہی علوم پڑھانے والے اور ان مباحث کی تربیت دینے والے تمام مدرسین اور اساتذہ کولاز ما بیر سالہ پڑھنا علی ہے جے زوار اکیڈمی پبلیکیشنز، اے ۱۸/۲ ناظم آباد ۴ کراچی سے طلب کیاجاسکتا ہے۔

# زمانے کے ماحول سے واقفیت

اس وقت انسانی سوسائی میں ہمیں کن مذاہب، کن مسالک اور کن افکار سے واسطہ ہے؟ سوسائی تو گلوبل ہوتی جارہی ہے اور مشرق، مغرب، شال، جنوب میں کوئی فرق نہیں رہا، نہ معلومات کے حوالے سے اور نہ رابطوں کے حوالے سے۔ اور جناب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس زمانے کی نشاندہ کی کھی "یتقارب الزمان" یہ آپ کی پیشین گوئیوں میں ہے جو آپ نے قیامت کی نشانیوں میں بیان فرمائی تھی کہ زمانے ایک دور میں دوسرے کے قریب آجائیں گے، جس کا آسان ترجمہ ہم کیا کرتے ہیں کہ فاصلے سمٹ جائیں گے۔ آج کے دور میں زمینی فاصلے بھی اور زمانی فاصلے بھی سمٹ گئے ہیں اور مزید سمٹتے جارہے ہیں۔ پہلے اونٹوں کا سفر ہوتا تھا، اب جہازوں کا ہوتا ہے۔ اس کے ذریعے ہوتا ہے۔ اس کے ذریعے ہوتا ہے۔ اس

قرآن کریم نے بھی یہی کیا تھاجب جناب نی کریم تشریف لائے اور مکہ مکر مہ میں آپ کی ایک جماعت بی تو قرآن کریم کا اسلوب یہی رہاہے کہ جزیرۃ العرب کے دائرے میں جن مذاہب سے عملی واسطہ تھا ان مذاہب کا تفصیل سے تعارف کروایا ہے۔ زیادہ تر مشرکین عرب تھے جو خود کو اساعیلی یا قریثی کہتے تھے، ان کے اسلوب و عقائد، ان کی ساجی و تہذیبی روایات، ان کا خاندانی نظام، ان کا پوراسٹم قرآن کریم نے بیان کیا ہے۔ مدینہ منورہ جاکر یہود یوں سے واسطہ پیش آیا تو یہود یوں کا بھی قرآن کریم نے پوراتعارف کروایا ہے۔ ان کا پس منظر، ان کی تاریخ، ان کے عقائد اور ان کی گراہیاں کھول کربیان فرمائیں۔ تیسرے مسلمانوں کا واسطہ جزیرۃ العرب میں تجران کے عیسائیوں سے تھا۔ نجران کے عیسائیوں سے تھا۔ نجران میں عیسائی بہت بڑی تعداد میں شے اور بنو تغلب بھی عیسائی شے۔ توقرآن کریم نے عیسائیوں کا تعارف بھی کروایا ہے۔ تینوں حوالوں سے کہ ان کے عقائد کیا ہیں، ان کا تاریخی پس منظر کیا ہے، اور چو تھے نمبر پران کی گراہیاں تفصیل سے بیان فرمائی ہیں۔

قرآن کریم کا اسلوب بیہ بتارہا ہے کہ اردگرد کے ماحول سے واقف ہونا چاہیے، خود عمل کرنے کے حوالے سے بھی اور تحریکات کے حوالے سے بھی۔ جزیرۃ العرب میں اس وقت سب سے کم واسطہ صابئین سے تھالیکن قرآن کریم نے ان کا ذکر بھی کیا ہے، اگرچہ ان کی تفصیلات بیان نہیں کیں۔ اس تناظر میں ہر دور میں ضروری ہے کہ ہم اپنے ماحول سے واقف ہول کہ جن مذاہب سے ہمیں واسطہ ہے، ہماراان کا فرق کیا ہے؟ تنازعات کہاں ہیں؟ اتفاقات کہاں کہاں کہاں ہیں؟

ہمارے ہاں عام طور پر ایک مغالطہ ہے کہ ہم جب تقابلِ مذاہب کی بات کرتے ہیں تو ہمارے ہاں چند مناظر انہ مسائل ہی تقابلِ مذاہب سمجھے جاتے ہیں۔ عیسائیوں سے بات ہوگی تو مناظرے کے دوچار مسائل موضوع بن جائیں گے اور اسی پر ساراوقت صَرف ہوجائے گا۔وہ ایک حصہ ہے لیکن یہی سب کچھ نہیں ہے۔یا مثلاً ہم قادیانیوں کی بات کریں گے تو چند مناظر انہ مسائل پر مباحثہ سمٹ کر رہ جاتا ہے۔ جبکہ اس کے ساتھ بلکہ اس سے زیادہ ضروری ہے کہ ہم ان کے پس منظر سے واقف ہوں، تاریخ سے واقف ہوں، اور ان کا تعارف حاصل ہو۔

اس لیے میری ترتیب یہ ہوتی ہے کہ پہلے تعارفِ ادیان اور پھر تقابلِ ادیان، مناظرے کے طور پر نہیں بلکہ بریفنگ کے طور پر کہ ہمارااور ان کافرق کیا ہے۔ پہلے تعارف کہ یہ کون لوگ ہیں ان کی ابتدا کب ہوئی؟ یہ کہاں کہاں ہیں؟کیا کررہے ہیں؟ ہمارااُن سے فرق کیا ہے؟اور بیہات بھی عرض کرتا ہوں کہ ان کے ساتھ اس وقت عالمی سوسائی میں ہمارے معاملات کی نوعیت کیا ہے، کہاں جھڑا ہے، کہاں نہیں ہے، کہاں ہم اکشے ہیں، کہاں الگ الگ ہیں، ہمارے عملی مسائل اس وقت کیا ہیں؟ یہ تین باتیں (۱) ان کا تعارف (۲) ان کا مسلمانوں مہانا مہانہ داشر بعہ سے ہے۔ جون ۲۰۲۴ء

سے بنیادی معاملات کافرق (۳) اور تنازعات کی موجودہ صورتحال (۴) مناظرہ چوتھے نمبر پر ہوتا ہے۔ میرا ذوق مناظرے کانہیں ہے لیکن میں مناظرے مجادلے کی نفی نہیں کرتا، مناظرہ مجادلہ کیاجاتا ہے، کیاجانا چاہیے۔ مذاہب کی درجہ بندی

اس کے بعد مذاہب کی درجہ بندی بھی ضروری ہے۔ ہم جب تقابلِ مذاہب کی بات کرتے ہیں توہمارے نزدیک یہودی مسلم جھڑ ااور حفی غیر مقلد جھڑ اایک ہی لیول کا بھھاجا تا ہے۔ ہمارالہجہ دونوں جگہ ایک ہی ہوتا ہے، گفتگو کا انداز بھی ایک جیسا ہوتا ہے۔ درجہ بندی کے بغیر کسی مذہب سے بات کرنا بنیادی طور پر جی جہ اللہ البالغة " ہے۔ درجہ بندی کیا ہے ؟ ایک درجہ بندی تو حضرت شاہ ولی اللہ ؓ نے کی ہے۔ شاہ صاحب ؓ نے "ججۃ اللہ البالغة" میں درجہ بندی اس اسلوب سے بیان کی کہ

- 1. ایک دائرہ ہے مذاہب وادیان عیسائی اور یہودی وغیرہ۔
- 2. شاہ صاحب اہلِ اسلام میں درجہ بندی کرتے ہوئے اہلِ قبلہ کا دائرہ بناتے ہیں۔ اہلِ قبلہ میں قرآن کریم، جناب نبی کریم، اور قبلہ کی بات کرنے والے سب کو شامل کرتے ہیں۔ ان میں اہلِ سنت توہیں ہی۔ معزلہ ، روافض اور کرامیہ جیسے اعتقادی فرقوں کو بھی اہلِ قبلہ میں شار کرتے ہیں۔

  تی۔ مگر خوارج، معزلہ ، روافض اور کرامیہ جیسے اعتقادی فرقوں کو بھی اہل قبلہ میں شار کرتے ہیں۔
  - 3. تیسرےنمبر پراہلِ سنت کے داخلی مذاہب، فقہاء کا دائرہ حنی، شافعی، مالکی، منبلی وغیرہ۔

کیکن شاہ صاحب ؓ کے زمانے میں بعض باتیں نہیں تھیں جو کہ اب ہو گئی ہیں، اس لیے میری ترتیب میں سے و تاہے کہ:

- (1) سب سے پہلے ادیان و مذاہب جو ستقل ہیں، مثلاً اس وقت آٹھ ارب کے لگ بھگ آبادی میں ہم مسلمانوں کو مجموعی طور پر جن مذاہب سے واسطہ ہے ان میں یہودی، عیسائی، ہندو، سکھ، بدھ اور مجوسی وغیرہ ستقل مذاہب ہیں۔
- (2) اس کے بعد ہمیں واسطہ ہے منحرفین سے۔ بیستقل دائرہ بن گیا ہے منحرف مذاہب کا جیسے قادیانی، بہائی، نیشن آف اسلام، ذکری، رشادی وغیرہ، جو نام اور ٹائٹل اسلام کا استعال کرتے ہیں مگر نبوت و وحی کے نام پر نیامذہب بنالیا ہے۔ شاہ صاحب ؓ کے زمانے میں بید دائرہ نہیں تھا، بید دونوں کفر واسلام کے دائر ہے ہیں۔
- (3) تیسرے نمبر پر جنہیں شاہ صاحب اہلِ قبلہ کہتے ہیں جونئی نبوت کی بات نہیں کرتے اور اسلام کی چند بنیادی باتوں کو تسلیم کرتے ہیں، یہ حق و باطل کا دائرہ ہے۔ ان میں اہلِ سنت اہلِ حق ہیں جبکہ خوارج، معتزلہ، روافض اہلِ باطل ہیں۔

- (4) چوتھا دائرہ اہلِ سنت کے داخلی اختلافات کا ہے۔ اس دائرے میں تین ذبلی دائرے ہیں: ایک اعتقادی، دوسرافقہی، تیسر اروحانی۔ان تینوں کوالگ الگ بمجھناضروری ہے:
- 1) اعتقادی توبہ ہے کہ تمام اہلِ سنت کے عقائد ایک ہی ہیں البتہ تعبیرات ہیں فرق ہے۔اس میں تین مستقل مکاتب ہیں: اشاعرہ، ماتریدیہ اور ظواہر۔ آج کے دور میں ظواہر کی جگہ سلفی یا اہلِ حدیث ہیں۔ان میں کچھ متشد دین ہیں اور کچھ معتدل، جو کہ ہر جگہ ہوتے ہیں۔
- 2) دوسرا دائرہ فقہی احکام و مسائل کا ہے۔ احناف، شوافع، حنابلہ، مالکیہ، ظواہر۔ پانچ مکاتبِ فکر ہیں۔ان میں بھی ایک خطاوصواب کا دائرہ ہے اور ایک اولی وغیراولی کا دائرہ ہے۔
- فقہاء کے آپس کے مسائل کی نوعیت خطاو صواب کی ہے۔ ہماری الجھن یہ ہے کہ ہم کسی وقت اولی وغیراولی کے مسائل کی نوعیت خطاو صواب کے مسئلہ پر بات کررہے ہوتے ہیں لیکن ہتھیار ہمارے پاس کفر و اسلام کے ہوتے ہیں۔ فقہاء (احناف، شوافع، حنابلہ، مالکیہ، ظواہر) کا آپس کا دائرہ خطاو صواب کا دائرہ ہے، حق و باطل کا دائرہ نہیں ہے۔ ہم جمہدک بارے میں اصولی بات یہ کرتے ہیں "المجتهد یخطی و یصیب"۔ مثال کے طور پر ہم امام الوحنیفہ کے مقلد ہیں ان کے فتوے کو دلیل ہو چھے بغیر مانے ہیں، لیکن یہ کہہ کر مانے ہیں "صواب یحتمل الخطاء" اور اس کو حق و باطل کا عنوان نہیں دیں گے۔ حضرت امام شافع گے کسی فتوی کو ہم قبول نہیں کرتے تو یہ کہہ کر کہ "خطاء یحتمل الصواب" اور اس کو باور یہ کہہ کر کہ "خطاء یحتمل الصواب" اور اس کو باطل نہیں کہیں گیں گے۔
- اس سے اگلادائرہ اولی و غیراولی کا ہے۔ ہمارے بیسیوں فقہی اختلافات اولی و غیراولی پرجا

  کر منتج ہوجاتے ہیں۔ فقہی احکام میں بالخصوص ہم بعض او قات بہت تشدد کر جاتے ہیں،

  ہمیں اپنے رویے پرغور کرنا ہوگا۔ میں حنفی ہوں اور الحمد للد شعوری حنفی ہوں، متصلب حنفی

  ہوں، احناف کے دائرے کو ہجھتا بھی ہوں، پابندی بھی کر تا ہوں، عمل بھی کر تا ہوں، تلقین

  بھی کر تا ہوں۔ لیکن یہ عرض بھی کیا کر تا ہوں کہ حنفیت کے مجادلے میں صحیح ترجمان اور

  آئیڈیل امام طحاویؓ ہیں۔ حنفی اور غیر فقہی اختلاف کے اسلوب کو بجھنے کے لیے میرے ذوق

  کے مطابق امام طحاویؓ میں بڑا کوئی آئیڈیل نہیں ہے۔ فقہی مجادلے میں امام طحاویؓ کی

  "شرح معانی الآثار" کی چند خصوصیات کا میں ذکر کیا کر تا ہوں، آپ نے اس کتاب کا کوئی

  حصہ پڑھا ہوگا، اس کے چند صفحات پر دوبارہ غور کریں۔ طحاوی کی تمہید کی تین چار سطروں

  میں انہوں نے ذکر کیا کہ فقہی مجادلے کی بنیا دانہوں نے کس پر رکھی ہے۔ امام طحاویؓ کہتے

ہیں: احادیث مختلف ہیں، ایک ایک مسکہ پرتین تین چار چار مختلف احادیث ملتی ہیں جس سے (۱) ملحدین غلط فائدہ اٹھاتے ہیں (۲) اور کمزور ایمان کے مسلمان شک کا شکار ہوجاتے ہیں۔ یہ دووجہیں بیان کی ہیں۔ امام طحاویؓ کہتے ہیں میں نے الحاد کو دور کرنے کے لیے اور مسلمانوں کے تذبذب کور فع کرنے کے لیے یہ کتاب لکھی ہے۔

گویافقہی مجادلہ کا بنیادی مقصد امام طحاویؓ کے ہاں اختلافات کو پھیلا نانہیں بلکہ سمیٹنا ہے،
شکوک کوبڑھانانہیں ہے بلکہ کم کرنا ہے۔ امام طحاویؓ نے یہ اسلوب اختیار کیا کہ ایک مسئلہ پر
مثلاً تین موقف ہیں تو تینوں کے دلائل الگ الگ بیان کریں گے۔ پہلے مخالفین کے دلائل
بیان کریں گے، پوری دیانت داری سے بیان کریں گے، پھر اپنے نقطۂ نظر سے اس میں
کمزوری واضح کریں گے۔ پھر دوسراموقف بیان کریں گے، ان کے دلائل بیان کریں گے، پھر
اپنا موقف بیان کریں گے۔ پھر دلائل کا تقابل کریں گے۔ دلائل کے تقابل کی علمی بحث
کے بعد اس کی در جہ بندی کریں گے کہ یہ ہمارے نزدیک جواز اور عدم جواز کا مسئلہ ہے، یا اولی اور غیر اولی کا مسئلہ ہے۔ اور جہاں اپنے دلائل میں
کروہ اور غیر مکروہ کا مسئلہ ہے، یا اولی اور غیر اولی کا مسئلہ ہے۔ اور جہاں اپنے دلائل میں
کمزوری محسوس کریں گے وہاں اعتراف کریں گے کہ یہاں ہمارے دلائل کمزور ہیں۔

3) اور تیسرا دائرہ روحانی ہے۔ صوفیاء کرام کا تزکیہ واصلاح کا خانقابی نظام بھی مسلم معاشرے کا حصہ حلا آرہا ہے۔ ہمارے ہاں نقشبندی، قادری، چشتی اور سہروردی سلسلے روحانی تربیت کے حوالے سے مختلف مکاتب فکر کی حیثیت رکھتے ہیں۔

چنانچہ اہلِ سنت کے داخلی دائروں میں اعتقادی تعبیرات کا مسئلہ ہو، یافقہی احکام کا مسئلہ ہو، یاروحانی سلسلے کاآپس کاکوئی مسئلہ ہو،اس پر حق وباطل کی بات نہیں کریں گے بلکہ خطاو صواب کی بات کریں گے۔



#### (500) القلائد كاترجمه

قلائد قلادة كى جمع ہے۔ اس كامطلب وه بيًّا ہے جوكس كے گلے ميں والاجاتا ہے۔ لسان العرب ميں عن والقِلادَة: مَا جُعِل فِي العُنُق يَكُونُ للإنسان والفرسِ والكلبِ والبَدَنَةِ الَّتِي تُهُدَى ونحوِہا.

راغب اصفهاني لكص بين: والْقِلَادَةُ: المفتولة التي تجعل في العنق من خيط وفضّة وغيرهما\_(المفردات في غريب القرآن)

درج ذیل دو آیتوں میں دوالفاظ استعال ہوئے ہیں، ایک الْبَدُی ہے، جس کا مطلب قربانی کا جانور ہے۔
دوسرالفظ الْقَلَائِد ہے، جس کامعنی گلے کے پٹے ہے۔ مترجمین نے المهدی کا ترجمہ توقربانی کے جانور کیا، لیکن
القلائد کا ترجمہ پٹے کے بجائے پٹے پڑے ہوئے جانور کیا ہے۔ اس کی وجہ شاید یہ ہو کہ پٹوں کی حرمت کا
مفہوم ان کے ذہن نے قبول نہیں کیا تواضوں نے پٹے پڑے ہوئے جانور مراد لے لیا۔ لیکن اس توجیہ کو کم زور
کرنے والی بات یہ ہے کہ الیمی صورت میں المهدی اور القلائد کامصداتی ایک ہی ہوجائے گا۔ دونوں سے مراد
قربانی کے جانور جن کے گلے میں پٹے پڑے ہوئے ہوں۔ کیوں کہ اس بات کی ہمیں صراحت ملتی ہے کہ قربانی
کے جانور جے ہدی کہتے ہیں اس کے گلے میں بھی یہ پٹے ڈالے جاتے تھے۔

بہتریہ ہے کہ القلائد کا ترجمہ پٹے ہی کیا جائے۔ پٹے کی اہمیت یہ ہے کہ وہی اصل نشانی ہے،اسی سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جانور قربانی کے لیے خاص کیا گیا ہے۔اس لیے دل میں اس کا بھی احترام ہونا چاہیے۔

(۱) يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهُرَ الْحَرَامَ وَلَا الْهَدْى وَلَا الْقَلَائِدَ ـ (المائدة: 2) "اے لوگو جوابیان لائے ہو، خدا پرسی کی نشانیوں کو بے حرمت نہ کرونہ حرام مہینوں میں سے کسی کو حلال

کرلو، نہ قربانی کے جانوروں پر دست درازی کرو، نہ اُن جانوروں پر ہاتھ ڈالو جن کی گردنوں میں نذر خداوندی کی علامت کے طور پریٹے پڑے ہوئے ہول"۔ (سیدمودودی)

"اور نہ حرم کو بھیجی ہوئی قربانیاں اور نہ جن کے گلے میں علامتیں آویزاں"۔(احمد رضاخان)

''اور نہ قربانی کے جانوروں کی اور نہ ان جانوروں کی (جو خدا کی نذر کر دیے گئے ہوں اور )جن کے گلوں میں یٹے بندھے ہوں''۔(فتح محمد جالندھری)

''نہ حرم میں قربان ہونے والے اور پٹے پہنائے گئے جانوروں کی جو کعبہ کو جا رہے ہوں''۔ (محمد بوناگرھی)

مولاناامانت الله اصلاحی ترجمه کرتے ہیں:

"نہ قربانی کے جانوروں کی اور نہ ان کے گلے پر بندھے ہوئے پٹول کی "۔

(٢) جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ وَالشَّهُرَ الْحَرَامَ وَالْهَدَى وَالْقَلَائِدَ (المائدة: 97)

''اللہ نے مکان محترم، کعبہ کولوگوں کے لیے (اجتماعی زندگی کے) قیام کا ذریعہ بنایا اور ماہ حرام اور قربانی کے جانوروں اور قلادوں کو بھی (اس کام میں معاون بنادیا)''۔(سید مودودی)

"حرم کی قربانی اور گلے میں علامت آویزاں جانوروں"۔ (احمد رضاخان) مقام

''قربانی کواور ان جانوروں کو جن کے گلے میں پٹے بندھے ہوں''۔ (فتح محمہ جالندھری) تقربانی کواور ان جانوروں کو جن کے گلے میں

''قربانی کے جانوروں اور گلے میں بٹے پڑے جانوروں کو شعیرہ کھیرایا''۔ (امین احسن اصلاحی، یہاں شعیرہ کھی خربی کہنے کا کوئی قرینہ نہیں ہے۔ جس طرح اللہ نے بیت حرام کو قیاما للناس بنایا ہے اسی طرح باقی چیزوں کو بھی قیاما للناس تعنی قیام کاذر بعد بنایا ہے۔)

مولاناامانت الله اصلاحی کانز جمہہ:

''قربانی کے جانوروں اور گلے میں پڑسے ہوئے پٹوں کو''۔

## (501) وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ كَاثْرَجِم

شَنَاَنُ شنأ سے ہے، اس کے اندر تغض و نفرت کا مفہوم ہے۔ راغب اصفہانی کے مطابق: شَنِئتُهُ: تقذّرته بغضا له، اس لفظ کاضح ترجمہ غصہ نہیں بلکہ دشمنی اور نفرت ہے۔

دوسری بات بہے کہ وَلَا یَجْرِمَنَکُمُ کا ترجمہ شتعل نہ کردے ، اُس لفظ کی صحیح عکاسی نہیں کرتا ہے۔ اس کا صحیح مفہوم ہے 'تم سے ایسانہ کرائے'' زمخشری لکھتے ہیں: جرم یجری مجری کسب فی تعدید إلى مفعول

واحد واثنين. تقول: جرم ذنبا، نحو كسبه. وجرمته ذنبا، نحو كسبته إياه ـ (تفير الكثاف)

(١) وَلِا يَجْرِمَنَّكُمُ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنُ صَدُّوكُمُ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنُ تَعْتَدُوا - (المائدة: 2)

''اور دیکھو، ایک گروہ نے جو تمہارے لیے مسجد حرام کاراستہ بند کر دیا ہے تواس پر تمہارا غصہ تمہیں اتنا مشتعل نہ کر دے کہ تم بھی ان کے مقابلہ میں ناروازیادتیاں کرنے لگو''۔(سید مودودی)

درج ذیل دونوں ترجے اس پہلوسے مناسب ہیں:

''اور تمہیں کسی قوم کی عداوت کہ انہوں نے تم کو مسجد حرام سے رو کا تھا، زیاد تی کرنے پر نہ ابھارے''۔ (احمد رضاخان)

"اور لوگوں کی ڈشمنی اس وجہ سے کہ انہوں نے تم کوعزت والی مسجد سے رو کا تھاتہ ہیں اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ تم ان پر زیادتی کرنے لگو"۔ (فتح محمد جالند هری، 'ان پر' کے اضافے کی ضرورت نہیں ہے، مطلق زیادتی سے منع کیا گیاہے۔)

"اور خبر دارکسی قوم کی عداوت فقط اس بات پر که اس نے تمہیں مسجد الحرام سے روک دیا ہے تمہیں ظلم پر آمادہ نہ کردے "۔ (ذیثان جوادی، یہال فقط کالفظ نامناسب ہے۔ یہ نہیں کہا جارہا ہے کہ ان کا مسجد حرام سے روکنا چھوٹا جرم تھا، اس لیے فقط اس وجہ سے ایسانہ کرو۔ بلکہ یہ کہا جارہا ہے کہ جرم توبہت بڑا ہے پھر بھی وہ زیادتی کے لیے وجہ جواز نہیں بن سکتا)

(٢) وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا ـ (المائرة: 8)

' دکسی گروہ کی شمنی تم کوانٹاشتعل نہ کر دے کہ انصاف سے پھر جاؤ''۔ (سید مودودی، یہال شَنَآنُ کا ترجمہ شمنی تودرست ہے،البتہ لَا یَجُرِمَنَّکُمُ کا ترجمہ شتعل نہ کردے مناسب نہیں ہے۔)

"اور لوگول کی دشمنی تم کواس بات پر آمادہ نہ کرے کہ انصاف چھوڑ دو"۔ (فتح محمد جالند ھری)

(٣) وَيَاقُومُ لَا يَجْرِمَنَّكُمُ شِقَاقِى أَنُ يُصِيبَكُمُ مِثُلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحٍ أَوُ قَوْمَ هُ ودٍ أَوْقَوْمَ صَالِح ۔ (١٩ود:89)

ُ''اور اے برادران قوم، میرے خلاف تمہاری ہٹ دھرمی کہیں یہ نوبت نہ پہنچادے کہ آخر کارتم پر بھی وہی عذاب آکر رہے جو نوٹ یا ہوڈیا صالح کی قوم پر آیا تھا''۔ (سید مودودی، یہال لَا یَجُرِمَنَّکُمُ کا ترجمہ مناسب ہے۔)

#### (502)النَّطِيحَةُ كَاترجمه

نطح کا مطلب ہے سینگ سے مارنا۔ نَطیحہ کہتے ہیں اس جانور کو جو سینگ مارنے سے مرجائے۔ فیروزابادی لکھتے ہیں:

نَطَحَه، كمنعه وضَرَبه: أصابَه بقَرُنه. وانتَطَحَتِ الكِباشُ: تَناطَحتُ. والنَّطيحةُ: التي ماتَتُ منه ـ (القاموس الحيط)

قرآن میں النَّطِیحَةُ کالفظ آیا ہے۔اس کا سیح ترجمہ ہے: وہ جانور جس کی سینگ لگنے سے موت ہوجائے۔ سینگ کے علاوہ کسی ٹکر سے اگر کسی جانور کی موت ہوجاتی ہے تواس کا بھی وہی تھم ہو گا مگر قیاس کے تحت نہ کہ لفظ کے حقیقی معنی کی روسے ۔ درج ذیل میں پہلے دونوں ترجمے لفظ کے مطابق نہیں ہیں:

وَالنَّطِيحَة (المائدة: 3)

"یا نگر کھا کر مراہو"۔(سید مودودی)

"اور جوکسی ٹکرسے مرجاوے"۔(اشرف علی تھانوی)

"اور جوسینگ لگ کر مرجائے"۔(فتح محمد جالند هری)

نطيحة كالمخصوص لفظ شايداس ليے استعال كيا كيا كه جانوروں كى موت كاليك براسب بيہ ہوتا ہے۔

#### (503)تَعَاوَنُوا كَاتْرْجِمِهِ

عربی کے تعاون اور اردو کے تعاون میں فرق ہے۔ عربی میں تعاون کا مطلب ہوتا ہے آپس میں ایک دوسرے کی مد دکرنا۔اگر کوئی گروہ دوسرے گروہ کی کام میں مد دکر تاہے تواس کے لیے تعاون کالفظ نہیں اُعان کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ درج ذیل آیت کے ترجمے میں سب سے تعاون کرواور کسی سے تعاون نہ کرواس لفظ کا درست ترجمہ نہیں ہے۔

وَتَعَاونُوا عَلَى الْبِرِّوَالتَّقُوَى وَلَا تَعَاونُوا عَلَى الْإثْمِ وَالْعُدُوانِ ـ (المائدة: 2)

''جو کام نیکی اور خداتر سی کے ہیں ان میں سب سے تعاون کرواور جو گناہ اور زیاد تی کے کام ہیں ان میں کسی سے تعاون نہ کرو''۔(سیدمودودی)

سب سے نعاون کرو، مد دواعانت کے یک طرفہ عمل کو بتا تا ہے۔ جب کہ یہاں لفظ تعاون آیا ہے جواس پر دلالت کرتا ہے کہاس فعل کی انجام دہی میں سب شریک ہیں۔

درج ذیل ترجمہ درست ہے:

"اور آپس میں مد د کرونیک کام پراور پر ہیز گاری پراور مد د نہ کروگناہ پراور زیاد تی پر"۔(شاہ عبدالقادر) ماہنامہ الشریعہ ——— 14 ——— جون ۲۰۲۴ء

## (504) يَنْعَثُ فِي الْأَرْضِ كَاتْرْجِمِه

بحث كا مطلب موتا ب تلاش كرنا راغب اصفهاني لكهة بين: البحث الكشف والطلب، يقال بحثت عن الأمر وبحثت كذا، قال الله تعالى: فبعث الله غرابا يبحث في الأرض-(المفروات)

درج ذیل آیت میں کوے کے لیے یبحث فی الأرض کے الفاظ استعال ہوئے۔اس کا ترجمہ بہت سے لوگوں نے 'کھودنا'کیا ہے۔لیکن لفظ کی بھر پور رعایت گریدنا' سے ہوتی ہے۔آیت کے الفاظ سے ایبالگتاہے کہ کوّااس طرح سے زمین کریدر ہاتھا گویاوہ زمین میں چھیائی ہوئی کوئی چیز تلاش کرر ہاہو۔اس سے اس قاتل بھائی کا ذ ہن اس طرف گیا کہ زمین چھیانے کے لیے مناسب جگہ ہے۔ گویا کو سے کھودنے کی تعلیم نہیں بلکہ چھیانے

﴾ ك-فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبُحَثُ فِى الْأَرْضِ لِيُرِيّهُ كَيْفَ يُوارِى سَوْءَ ةَ أَخِيهِ - (الممائدة: 31) "پھر اللّدنے ایک کوابھیجا جو زمین کھودنے لگا تا کہ اُسے بتائے کہ اپنے بھائی کی لاش کسے چھپائے"۔ (سیر

ں. ''پھر خدانے ایک کوّابھیجا جو زمین کھود رہا تھا کہ اسے دکھلائے کہ بھائی کی لاش کوئس طرح چیپائے گا''۔ (ذیثان جوادی)

ں جواری) ''پچراللہ تعالی نے ایک کوے کو بھیجا جو زمین کھو در ہاتھا تا کہ اسے دکھائے کہ وہ کس طرح اپنے بھائی کی نغش کو چھیادے"۔(محمہ جوناگڑھی)

: ''چھراللّٰدنے ایک کوابھیجا جوز مین کھود تا تھا تا کہ اسے دکھائے کہ وہ کیو نکراپنے بھائی کی لاش چھپائے''۔ (محمد حسين تجفي)

، ن. "اب خدانے ایک کوّا بھیجا جوز مین کریدنے لگا تاکہ اسے دکھائے کہ اپنے بھائی کی لاش کو کیونکر چھپائے"۔ (فتح محمر جالند هری)

ہر جائند ہرں) ''پھر جھیجااللہ نے ایک کواکریہ تازمین کو کہ اس کو د کھاوے کس طرح چھپانا ہے عیب اپنے بھائی کا''۔ (شاہ عبدالقادر)

#### (505) سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا كَاتْرْجِمَہ

سمع کامطلب سنناہے اور اطاع کامطلب مانناہے۔ قرآن مجید میں کئی جگہ دونوں الفاظ ایک ساتھ آئے ہیں،اس لیے نہیں کہ سمع اور اطاعت دونوں ہم معنی لفظ ہیں، بلکہ اس لیے کہ دونوں ساتھ مل کرایک خاص مفہوم اداکرتے ہیں اور وہ یہ کہ سننے کے بعد فورً ااطاعت کی ، ذراد بر نہیں گی۔ اردو میں سمع وطاعت کا مرکب اس طرح عام ہواکہ گویادونوں کا معنی ایک ہے۔ صاحب تدبر قرآن سے بھی یہ تسام جو گیا۔ انھوں نے سمعنا کا ترجمہ کیا ہم نے مانا، قرآن مجید میں سمع کے متعدّد استعالات میں اس کی کہیں مثال نہیں ملتی ہے۔ لغت بھی اس کی تائید نہیں کرتی ہے۔ خودصاحب تدبرنے دوجگہ ماننا اور دوجگہ سننا ترجمہ کیا ہے۔

(١) وَقَالُوا سَمِعُنَا وَأَطَعُنَا (البَقرة: 285)

''اور کہتے ہیں کہ ہم نے مانااور اطاعت کی''۔ (امین احسن اصلاحی )

(٢) إذْ قُلْتُمُ سَمِعْنَا وَأَطَعُنَا و(المائدة: 7)

"جب کہ تم نے اقرار کیا کہ ہم نے مانااور اطاعت کی"۔ (امین احسن اصلاحی) مذکورہ بالادونوں مقامات پر درست ترجمہ ہے "ہم نے سنااور اطاعت کی"۔

(٣) أَنْ يَقُولُوا سَمِعُنَا وَأَطَعُنَا و (النور: 51)

'' توکہتے ہیں کہ ہم نے سنااور مانا''۔ (املین احسن اصلاحی)

(٢) وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا لِهِ (التغابن:16)

"اور سنواور مانو"\_(امین احسن اصلاحی)

#### (506) فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ

جب ہم اردومیں وہ نادم ہوا، شرمندہ ہوااور پشیمان ہوا کہتے ہیں، توذ ہن میں بیربات بھی آتی ہے کہ وہ تائب ہوگیا۔ قرآن مجید میں اُصُبَحَ مِنَ النَّادِمِینَ جیسی تعبیرات جہاں آئی ہیں وہاں مرادیہ ہے کہ پچھتانااب اس کا مقدر ہوگیا۔ بعض لوگوں نے ترجے میں اس مفہوم کونمایاں کرنے کا اہتمام کیا ہے، بعض ترجمے پیش ہیں:

(١) فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ـ (المائدة: 31)

"اس کے بعدوہ اپنے کیے پر بہت پچھتایا"۔(سید مودودی)

" پھر تو(بڑاہی) پشیمان اور شرمندہ ہو گیا"۔ (محمد جوناگڑھی) نند

"پھروہ پشیمان ہوا"۔(فتح محمہ جالند هری)

'"نونچچتا تاره گیا"۔(احمد رضاخاں)

آخری ترجے میں جملے کے مفہوم کوخوبی سے بیان کیا گیا ہے۔

(٢) فَعَقَرُوبَا فَأَصُبَحُوا نَادِمِينَ ـ (الشعراء:157)

" مگرانہوں نے اس کی کوچیں کاٹ دیں اور آخر کار پچیتاتے رہ گئے"۔ (سید مودودی)

ماہنامہالشریعہ — 16 — جون ۲۰۲۴ء

"اس پرانہوں نے اس کی کونچیں کاٹ دیں پھر صبح کو پچھتاتے رہ گئے"۔ (احمد رضاخان) بیدونوں ترجیم منہوم کوخونی سے بیان کرتے ہیں۔

#### (507) يُسَادِعُونَ فِيهِمُ كَاترْجِمه

سارع فیه کامطلب ہوتا ہے کسی چیز کی طرف تیزی کے ساتھ بڑھنا۔ قرآن میں اس کی کئی واضح مثالیں ہیں۔ جیسے: یُسَادِعُونَ فِی الْأَثْمِ وَالْعُدُوانِ (المائدة: 62)، یُسَادِعُونَ فِی الْأَثْمِ وَالْعُدُوانِ (المائدة: 62)، یُسَادِعُونَ فِی الْاَثْمِ وَالْعُدُوانِ (المائدة: 63)، یُسَادِعُونَ فِی الْخَیْرَاتِ (الانبیاء: 90)۔ درج ذیل آیت میں یسادعون فیھم آیا ہے، اس سے ذہن اس طرف جاتا ہے کہ یہاں فی برائے ظرف ہوگا۔ لیکن یہاں بھی یہ صلہ مفعول ہی ہے۔

فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَض يُسَارِعُونَ فِيهِمُ-(المائدة:52)

دهتم دیکھتے ہو کہ جن کے دلول میں نفاق کی بیاری ہے وہ اُنہی میں دوڑ دھوپ کرتے پھرتے ہیں"۔ (سید مودودی)

''نوجن لوگوں کے دلوں میں (نفاق کا) مرض ہے تم ان کو دیکھو گے کہ ان میں دوڑ دوڑ کے ملے جاتے ہیں''۔(فتح محمہ جالندھری)

''آپِ دیکھیں گے کہ جن کے دلوں میں بیاری ہے وہ دوڑ دوڑ کران میں گھس رہے ہیں''۔ (محمہ جوناگڑھی) مذکورہ بالا تینوں ترجموں میں فی کوظر فیہ مانا گیا ہے۔ مولانا امانت اللہ اصلاحی ترجمہ کرتے ہیں: ''تم دیکھتے ہوکہ جن کے دلوں میں نفاق کی بیاری ہے وہ اُن کی طرف لیک رہے ہیں''۔

## (508)اتَّبَعَ رِضُوَانَهُ كاترجمه

اللَّبَعَ كامطلب پیروی كرنا ہوتا ہے، طلب كرنانہیں ۔ لغت كے علاوہ قرآن كے تمام استعالات سے يہی بات معلوم ہوتی ہے۔ درج ذیل آیت میں چول كہ اتَّبَعَ كامفعول به رضوان ہے، شایداس لیے بعض لوگوں كو بیه خیال ہوا كہ يہاں اتَّبَعَ طلب كے معنی میں ہے۔كيوں كہ رضائے الٰہی كی پیروی كیسے كی جائے گی، اس كی تو طلب كی جائے گی۔

يَهُدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السَّلَامِ ـ (المائدة: 16)

''اس کے ذریعے سے اللہ ان لوگوں کو جواس کی خوشنودی کے طالب ہیں سلامتی کی راہیں دکھار ہاہے''۔ (امین احسن اصلاحی)

''جس کے ذریعہ سے اللہ تعالی اُن لوگوں کو جواس کی رضا کے طالب ہیں سلامتی کے طریقے بتا تا ہے''۔

ماهنامه الشريعه —— 17 —— جون ۲۰۲۴ء

'کہ اس کے ذریعے سے اللہ تعالی ایسے شخصوں کو جو رضائے حق کے طالب ہوں سلامتی کی راہیں بتلاتے ہیں ''۔ (اشرف علی تھانوی)

تاہم اگراس پہلوے دیکھاجائے کہ رضائے الہی کی پیروی ہیہ ہے کہ وہ کام کیے جائیں جن سے رضائے الہی کی حصول ہوتا ہو تو اتَّبَعَ کالغت کے مطابق ترجمہ کرنے میں کوئی اشکال نہیں رہ جاتا ہے۔ درج ذیل ترجمہ مناسب ہے۔اس میں لفظ کے لغوی معنی کی رعایت کی گئی ہے:

'جس سے خدال پنی رضا پر چلنے والوں کو نجات کے رہتے وکھا تاہے''۔ (فتح محمد جالند هری)

# (509) يَمُلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا كَاتْرْجِمِهِ

ملک له شیئا کامطلب ہوتا ہے کسی کے سلسلے میں کوئی اختیار رکھنا۔ جیسے آیا ہے:

قُلُ إِنِّي لَا أَمُلِكُ لَكُمُ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا - (الجن: 21)

''کہدومیں نہ تمہارے لیے کسی ضرر پر کوئی اختیار رکھتانہ کسی نفع پر''۔(امین احسن اصلاحی ) جب اس میں من بھی آجائے تواس کامطلب ہو تاہے کسی کے مقابلے میں کوئی اختیار رکھنا۔

قرآن کی گئی آیتوں میں بیاسلوب آیا ہے۔ بعض لوگوں نے یہاں 'من' 'سے' کے معنیٰ میں لیا ہے کہ اللہ کی طرف سے اختیار ملنا۔ جن آیتوں میں بیاسلوب آیا ہے ان کے سیاق وسباق پر غور کریں توصاف معلوم ہوتا ہے کہ اللہ سے اختیار ملنا۔ جن آیتوں میں بلکہ اللہ کے مقابلے میں اختیار رکھنے اور اللہ کے اختیار میں دخل دیئے کی بات ہے۔ کی بات ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ مَن یَمْلِکُ مِنَ اللهِ شَیْنًا کا مطلب الله پر اختیار رکھنانہیں ہے بلکہ اللہ کے مقابل اختیار رکھنا اور اپنی چلانا ہے۔ مقابل اختیار رکھنا اور اپنی چلانا ہے۔

مختلف مقامات پرید دونوں غلطیاں مختلف ترجموں میں نظر آتی ہیں۔

(۱) قُلُ فَمَنُ يَمُلِكُ مِنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهُلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأَمَّهُ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا۔(المائدة:17)

'' پوچھو، کون اللہ سے کچھ اختیار رکھتا ہے اگروہ چاہے کہ ہلاک کردے مسیح ابن مریم کو، اس کی مال کواور جو زمین میں ہیں ان سب کو''۔ (امین احسن اصلاحی، 'کون اللہ سے کچھ اختیار رکھتا ہے'کی جگہ 'کسے اللہ کے فیصلے کو بدلنے کااختیار ہے' ہونا چاہیے۔)

" "ان سے کہوکہ اگر خدائتے ابن مریم کواور اس کی ماں اور تمام زمین والوں کوہلاک کر دینا چاہے توکس کی مجال

ہے کہ اُس کواِس ارادے سے بازر کھ سکے ؟''۔ (سید مودودی، اللہ کواس کے ارادے سے بازر کھنے کی بات نہیں ہے، درست ترجمہ ہے:کس کی اس کے آگے کچھ چل سکتی ہے؟)

"پھر اللہ کاکوئی کیاکرسکتا ہے اگروہ چاہے کہ ہلاک کردے میں بن مریم اور اس کی ماں اور تمام زمین والوں کو"۔ (احمد رضاخان، 'اللہ کاکوئی کیاکرسکتا ہے 'ورست نہیں ہے۔ 'اللہ کے مقابلے میں کیاکرسکتا ہے 'ورست تہیں ہے۔ 'اللہ کے مقابلے میں کیاکرسکتا ہے 'ورست تہیں ہے۔)
ترجمہ ہے۔)

''آپ ان سے کہدد بیجیے کہ اگر اللہ تعالیٰ میں ابن مریم اور اس کی والدہ اور روئے زمین کے سب لوگوں کو ہلاک کر دینا چاہے تو کون ہے جو اللہ تعالیٰ پر کچھ بھی اختیار رکھتا ہو؟''۔ (محمد جو ناگڑھی، 'اللہ پر اختیار رکھتا ہو' غلط ترجمہ ہے۔ در ست ترجمہ ہے 'اللہ کے مقابلے میں اختیار رکھتا ہو')

درج ذیل ترجمه درست ہے:

'دکہہدو کہ اگر خداعیسیٰ بن مریم کواور ان کی والدہ کواور جتنے لوگ زمین میں ہیں سب کوہلاک کرنا جاہے تو اس کے آگے کس کی پیش چل سکتی ہے؟''۔ (فتح محمد جالندھری)

(٢) وَمَنْ يُرِدِ اللهُ فِتُنتَهُ فَلَنْ تَمُلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيئًا ( المائدة: 41)

"جسے اللہ ہی نے فتنہ میں ڈالنے کا ارادہ کر لیا ہو تواس کو اللہ کی گرفت سے بچانے کے لیے تم کچھ نہیں کرسکتے"۔ (سیدمودودی، یہاں فتنہ میں ڈالنے کی بات ہے توگرفت سے بچانے کی بات کہاں سے آئی؟)

"اورجس کاخراب کرنااللہ کو منظور ہو تو آپ اس کے لیے خدائی ہدایت میں سے کسی چیز کے مختار نہیں "۔ (محمد جوناگڑھی، یہ ترجمہ الفاظ سے الگ ہٹ کر کیا گیا ہے۔)

''اوراگرکسی کوخداگمراہ کرناچاہے تواس کے لیے تم کچھ بھی خداسے (ہدایت کا)اختیار نہیں رکھتے''۔ (فتح محمد جالندھری،'خداسے اختیار'ترجمہ کرنادرست نہیں ہے)

''اور جسے اللّٰد گمراہ کرنا چاہے تو ہر گز تواللّٰد سے اس کا کچھ بنا نہ سکے گا''۔ (احمد رضا خان ، یہاں 'اللّٰہ سے' درست نہیں ہے ،اللّٰہ کے مقالبے میں ہونا چاہیے )

درج ذیل ترجمہ در ست ہے:

''اور جس کواللہ فتنہ میں ڈالنا چاہے توتم اللہ کے مقابل اس کے معاملے میں پچھ نہیں کرسکتے''۔ (امین احسن صلاحی)

(٣) فَلَا تَمُلِكُونَ لِي مِنَ اللهِ شَيئًا ـ (الاحقاف: 8)

'' توتم میرے لیے اللہ کی طرف ہے کسی چیز کا اختیار نہیں رکھتے''۔ (محمد جوناگڑھی، یہاں 'اللہ کی طرف ہے' درست نہیں ہے۔'اللہ کے مقابلے' میں ہونا چاہیے۔)

ماهنامه الشريعه — 19 — جون ۲۰۲۴ء

''توتم اللہ کے سامنے میرا کچھ اختیار نہیں رکھتے''۔ (احمد رضا خان، 'میرااختیار نہیں رکھتے' کے بجائے 'میرے حق میں کچھ نہیں کرسکتے'ہوناچاہیے)

درج ذیل ترجمه اس پہلوسے درست ہے:

''توتم میرابھلانہیں کر سکتے اللہ کے سامنے کچھ''۔ (شاہ عبدالقادر)

(٣) قُلُ فَمَنُ يَمُلِكُ لَكُمُ مِنَ اللهِ شَيْئًا إنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ـ (الْقُحّ: 11)

''ان سے کہ، کون ہے جو تمہارے لیے اللہ سے کچھ اختیار رکھتا ہواگر وہ تم کو کوئی نقصان یا نفع پہنچانا چاہے؟''۔(املین احسن اصلاحی،'اللہ سے کچھ اختیار رکھتا ہو'کے بجائے 'اللہ کے مقابلے میں کچھ اختیار رکھتا ہو' ہوناچاہیے۔)

''آپ جواب دے دیجئے کہ تمہارے لیے اللہ کی طرف سے کسی چیز کا بھی اختیار کون رکھتا ہے''۔ (مجمد جوناگڑھی، یہاں 'اللہ کی طرف سے 'کے بجائے 'اللہ کے مقابلے میں 'ہونا چاہیے۔)

درج ذیل ترجمہ در ست ہے:

''توکون تمہارے معاملہ میں اللہ کے فیصلے کوروک دینے کا کچھ بھی اختیار رکھتا ہے''۔ (سید مودودی) دری ترکاڑ کے سائر سے معاملہ میں اللہ کر ترکی سے کہا کچھ بھی اختیار رکھتا ہے''۔ (سید مودودی)

''اگرچہ میں آپ کے لیے اللہ کی طرف سے کسی چیز پر کوئی اختیار نہیں رکھتا''۔ (امین احسن اصلاحی، یہال 'اللّٰہ کی طرف سے 'کے بجائے'اللّٰہ کے مقابلے میں 'ہونا چاہیے۔ )

''اور الله سے آپ کے لیے کچھ حاصل کرلینا میر ہے بس میں نہیں ہے''۔ (سید مودودی، بیر ترجمہ الفاظ سے ہم آہنگ نہیں ہے ) '

درج ذیل ترجمہ درست ہے:

"اور خداکے سامنے آپ کے بارے میں کسی چیز کا کچھاختیار نہیں رکھتا"۔ (فتح محمہ جالندھری)

(٢) لَا يَمُلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ـ (النبّا:37)

' جس کی طرف سے بید کوئی بات کرنے کا اختیار نہ رکھیں گے''۔ (املین احسن اصلاحی، جس کی طرف سے'

کے بجائے جس کے سامنے 'ہونا جاہیے )

درج ذیل ترجمے درست ہیں:

دجس کے سامنے کسی کوبولنے کایارانہیں "۔ (سید مودودی)

"اس سے بات کرنے کا اختیار نہ رکھیں گے "۔ (احمد رضاخان)

## (510) فَافُرُقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ كَاتْرْجِمِهِ

متعدّ دمترجین نے درج ذیل جیلے میں فَافُرَقُ کا ترجمہ جدائی ڈال دے کیا ہے۔
فَافُرُقُ بَینَنَا وَبَیْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِینَ ۔ (المائدة: 25)

''پس توہم رسے اور اس نافر مان قوم کے در میان علیحدگی کردے"۔ (امین احسن اصلاحی)

''پس توہم میں اور ان نافر مانوں میں جدائی کردے"۔ (محمہ جوناگڑھی)

''توہم میں اور ان نافر مان لوگوں میں جدائی کردے"۔ (فتح محمہ جالندھری)

''پس توہمیں اِن نافر مان لوگوں سے الگ کردے"۔ (سید مودودی)

مولانا امانت اللہ اصلاحی کا خیال ہے کہ یہال فرق جدائی اور علیحدگی کرنے کے مفہوم میں نہیں بلکہ فرق اور امنیاز کرنے کے معنی میں ہے۔ وہ ترجمہ تجویز کرتے ہیں:

''پس توہمارے اور اس نافر مان قوم کے در میان الگ الگ معاملہ کر"۔

درج ذیل ترجمہ بھی اسی مفہوم کی اوائیگی کرتا ہے:

''سوفرق کر ہمارے اور بے حکم قوم میں "۔ (شاہ عبدالقادر)

''سوفرق کر ہمارے اور بے حکم قوم میں "۔ (شاہ عبدالقادر)

۱۹۲۴ء میں خلافتِ عثانیہ کے خاتمہ کے بعد برطانوی وزیرخارجہ نے پارلیمنٹ میں یہ بیان دیا تھا کہ ہمیں ہروہ چیزمٹادینی ہے جس سے مسلمانوں میں اتحاد بنتا ہو، جیسے ہم نے خلافت ختم کر دی ہے جو انہیں متحد رکھتی تھی،کسی ایسی چیز کوسر نہیں اٹھانے دیناخواہ وہ اتحاد فکری ہویا تہذیبی۔
(ابو عمار زاہد الراشدی۔ٹویٹ ۲۳ مئی ۲۰۲۲ء)



نوٹ: روایات کاانتخاب اور تخریج درج ذیل دوسی ڈیز کی مددسے کی گئی ہے: ا۔ موسوعة الحدیث الشریف (الکتب التسعة)، شرکة البرامج الاسلامیة الدولیة ،الاصدار الثانی ۲۔المکتبة الالفیة للسنة النبویة ، مرکز التراث لا بحاث الحاسب الآلی ،الاصدار 1.5

## يوم عرفه (٩ ذى الحجه) سي متعلق روايات

عبد الله ابن عمر رضى الله عنه: غدا رسول الله صلى الله عليه وسلم من منى حين صلى الصبح صبيحة يوم عرفة حتى اتى عرفة فنزل بنمرة وهى منزل الامام الذى ينزل به بعرفة حتى اذا كان عند صلاة الظهر راح رسول الله صلى الله عليه وسلم مهجرا فجمع بين الظهر والعصر ثم خطب الناس (ابوداؤد، رقم ۱۳۳۲)

" بی صلی الله علیه وسلم نے جب یوم عرفه ( 9 ذوالحجه ) کومیجی نماز اداکر لی تو آپ منی سے روانه ہوئے، یبال تک که میدان عرفات میں بینی گئے۔ آپ نے نمرہ کے مقام پر پڑاؤڈالا جوعرفه میں امام کے قیام کرنے کی جگہ ہے۔ جب ظہری نماز کا وقت ہوا تو بی صلی الله علیه وسلم وہاں سے ذراجلدی روانہ ہوئے، ظہراور عصر کی نمازاکھی اداکی اور چھر لوگوں کو خطبدار شاد فرمایا۔"

نبيط بن شريط رضى الله عنه: رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب على جمل احمر بعرفة قبل الصلاة ـ (نسائي، ٢٩٥٧)

"میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ عرفہ میں نماز سے قبل ایک سرخ اونٹ پر سوار خطبہ دے رہے تھے۔"

ے ۱۰ بی ارماوی پر وار طیبوت رہے ہے۔ خالد بن العذاء بن ہوذہ رضی الله عنه: رایت رسول الله صلی الله علیه وسلم یخطب الناس یوم عرفة علی بعیر قائم فی الرکابین۔ (ابوداؤد، ۱۲۳۸)

''میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ یوم عرفہ کوایک اونٹ پراس کی دونوں رکابوں میں پاؤں جماکر کھڑے تھے اور خطبہ دے رہے تھے۔''

عبادة بن عبدالله بن الزبيررضى الله عنه: قال كان ربيعة بن امية بن خلف الجمحى بسوالذى يصرخ يوم عرفة تحت لبة ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم اصرخ وكان صيتا ـ (المعجم الكبير، ٢٠٦٣)

''یوم عرفہ کور بیعہ بن امیہ بن خلف رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی اونٹنی کے سینے کے پنچے کھڑے (آپ کے کلمات کو) بلند آواز سے دہرار ہے تھے۔ان کی آواز بہت بلند تھی اور آپ نے ان سے کہا تھا کہ اونچی آواز سے (بید کلمات) کہو (جو میں کہر ہا

ہوں)"۔

يقول له رسول الله صلى الله عليه وسلم قل يا ايها الناس ان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول .... (ابن بهشام، السيرة النبوية ١٠/٠)

'آپ رہیعہ سے کہتے کہ کہو: اے لوگو، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ... ''۔

[ابن عباس (المجمم الكبير، ۱۳۹۹ الصحح ابن خزيمه، ۲۹۲۷)] محمد بن قيس بن مخرمة: خطب يوم عرفة فقال بذا يوم الحج الاكبر - (بيهقى، السنن الكبرى، ۹۳۰۲)

''نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے عرفہ کے روزہ خطبہ ارشاد فرمایا اور کہاکہ بیرج اکبر کا دن ہے۔''

[مرة الطيب عن رجل من اصحاب النبى صــلى الله عليه وسلم (مسند احمد، ١٥٣٢٢)]

عبد العزيز بن عبد الله بن خالد بن اسيد: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم عرفة: اليوم المذى يعرف الناس فيه - (بيهقى، السنن الكبيرى، ٩٠٠٩ سنن الدارقطنى، ٣٠٠٣ سنن الدارقطنى)

''نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے عرفہ کے دن فرمایا کہ آج وہ دن ہے جس میں لوگ عرفات میں تھہریں گے۔''

زبيربن العوام رضى الله عنه: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم وبوبعوفة يقرا بذه الآية شهدالله انه لا اله الا بمووالملئكة واولو العلم قائما بالقسط لا اله الا بسو العزيز الحكيم وانا على ذلك من الشابدين. (مسند احمد، ١٣٢٤)

"میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کوعرفه میں بیرآیت پڑھتے ہوئے سنا: شہد الله انه لا اله الا بسو والملئکة واولو العلم قائما بالقسط لا اله الا بسو العزیدزالحکیم (الله جمی گوائی دیتا ہے اور فرشتے اور اہل علم جمی کہ اللہ کے سواکوئی اللہ نہیں۔ وہ نسان پر قائم ہے۔ اس کے سواکوئی اللہ نہیں۔ وہ غالب اور حکمت والا ہے ) رسول اللہ نے فرمایا کہ میں بھی اس بات کی گوائی دیتا ہوں۔"

عبدالله ابن عباس رضى الله عنهما: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب بعرفات فلما قال لبيك اللهم لبيك قال انما الخير خير الآخرة ـ (بيهقى، السنن الكبرى، ١٨١٦)

"نبی صلی الله علیه وسلم نے عرفات میں خطبہ دیا۔ جب آپ البیک اللہم لبیک کہد چکے تو فرمایا کہ اصل بھلائی تو آخرت ہی کی بھلائی ہے۔"

عبدالله بن عمروبن العاص رضى الله عنه: يا ايها الناس خذوا مناسككم فانى لا ادرى لعلى غير حاج بعد عامى بذا (طبرانى، المعجم الاوسط، ١٩٢٩)

"اے لوگو! حج کے مناسک سیکھ لو، کیونکہ میں نہیں جانتا کہ اس سال کے بعد مجھے حج کرنے کاموقع ملے گایانہیں۔"

مسوربن مخرمة رضى الله عنه: [خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بعرفة فحمد الله واثنى عليه ثم قال اما بعد] ان ابل الجابلية كانوا يدفعون من عرفة حين تكون الشمس كانها عمائم الرجال في وجوبهم قبل ان تغرب ومن المزدلفة بعد ان تطلع الشمس حين تكون كانها عمائم الرجال في وجوبهم وانيا لا ندفع من عرفة حتى تغرب الشمس وندفع من المزدلفة قبل ان عطلع الشمس بدينا مخالف لهدى ابل الاوثان تطلع الشرك (مسند الشافعي، ١٣٦٩- بيهقي، السنن والشري، ١٣٠٦)

"رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ہمیں میدان عرفات میں خطبہ دیا اور الله کی حمد و ثنا بیان کرنے کے بعد فرمایا کہ اہل جاہیت عرفہ سے سورج کے غروب ہونے سے قبل اس وقت روانہ ہو جاتے تھے جب سورج اس طوع ہونے سے قبل اس وقت روانہ ہو جاتے سے جب سورج کے طوع ہونے سے ہمردوں (کے سرول طلوع ہوکر اس طرح نمایاں ہو چکا ہو تا جیسے مردوں (کے سرول پر ان) کی پگڑیاں ہوتی ہیں، لیکن ہم عرفہ سے اس وقت تک روانہ ہیں ہول گے جب تک سورج غروب نہ ہوجائے، اور مزدلفہ سے سورج کے طلوع ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں مزدلفہ سے سورج کے طلوع ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں مزدلفہ سے سورج کے طلوع ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہو جائیں گاؤ نہ ہم "گاونہ ہونے سے قبل روانہ ہونے کے طریقے کے شال گاؤ نہ ہم "گاونہ ہم شال گاؤ نہ ہم "گاونہ ہم گاؤ نہ ہم "گاونہ ہم شال گاؤ نہ ہم "گاونہ ہم شال گاؤ نہ ہم "گاونہ ہم گاؤ نہ ہم "گاؤ نہ ہم "گاونہ ہم شال ہم گاؤ نہ ہم "گاؤ نہ ہم آئی ہم آئی ہم شال ہم تا ہم شال ہم تا ہم شال ہم تا ہم

عبادة بن الصامت رضى الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم عرفة ايها الناس ان الله تطول عليكم في بذا اليوم فيغفر لكم الا التبعات في ما بينكم ووبب مسيئكم لمحسنكم واعطى محسنكم ما سال اندفعوا بسم الله - (مصنف عبد الرزاق، ١٨٨٣)

" بی صلی الله علیه وسلم نے عرفہ کے دن فرمایا کہ اے لوگو! آن کے دن الله تعالی نے تم پر خاص عنایت فرمائی ہے اور تمھارے گناہ بخش دیے ہیں، سوائے ان حق تلفیوں کے جوتم نے آپس میں ایک دوسرے کی کی ہیں۔ اور الله تعالی تم میں سے خطاکاروں کو تم میں سے نیکو کاروں کے حوالے کر دیا ہے اور نیکو کاروں نے جو مانگاہے، وہ آئیس عطاکر دیا ہے۔ الله کانام لے کرروانہ ہوجاؤ۔" ام المحصین رضی الله عنہا: سمعت النبی صلی الله علیه وسلم بعرف ات یخطب یقول غفر الله للمحلقین ثلاث مرارق الوا والمقصرین فقال والمقصرین فی الرابعة۔ (مسند احمد، ۲۲۰۰۳)

دمیں نے نی صلی اللہ علیہ وسلم کو عرفات میں خطبہ دیتے ہوئے سا۔ آپ فرما رہے تنے کہ اللہ سر منڈوانے والوں کی مغفرت فرمائے۔ آپ نے سرعاتین مرتبہ مانگی۔ لوگوں نے کہاکہ پارسول اللہ، بال کوانے والوں کے لیے بھی دعاتیجے۔ آپ نے چوشی مرتبہ کہاکہ یااللہ، بال کوانے والوں کی بھی مغفرت فرما۔ " پوشی مرتبہ کہاکہ یااللہ، بال کوانے والوں کی بھی مغفرت فرما۔ " ابن عباس رضی الله عنه: سمعت النبی صلی الله علیه وسلم یخطب بعرفات من لم یجدد ازارا فلیلبس سراویل فلیلبس الخفین ومن لم یجدد ازارا فلیلبس سراویل للمحرم۔ (بخاری، ۱۵۱)

"دمیں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو عرفات میں خطبہ دیتے ہوئے سنا۔ آپ نے فرمایا کہ حالت احرام میں جسے چپل نہ میسر ہول، وہ موزے پہن لے اور جس کے پاس تہ بند نہ ہو، وہ سلی ہوئی شلوار پہن سکتا ہے۔"

ام الفضل رضى الله عنها: انهم شكوا في صوم النبي صلى الله عليه وسلم يوم عرفة فارسلت اليه بلبن فشرب وبدو يخطب الناس بعرفة على بعيره - (مسند احمد، ١٣٦٤ - مسند اسحاق بن رابويه (١٠٤٥) ١٢٦٢/) دمد درور ورابويه (١٠٤٥) يأبيل، تواكم روز على الله عليه والم روز على بين يأبيل، توام الفضل ني آپ ك ليو دوده بين يأبيل، توام الفضل ني آپ ك ليو دوده بين يأبيل، توام الغضل ني اون پرسوار ميدان عرفات بيل لوگول كوخطبه در رب شخه " تحقة "

نبيشة بن عبدالله رضى الله عنه: نادى رجل وبسو بمنى فقال يا رسول الله انا كنا نعتر عتيرة فى الجابلية فى رجب فما تامرنا يا رسول الله قال اذبحوا فى اى شهر ما كان وبروا الله عزوجل واطعموا قال انا كنا نفرع فرعا

فما تامرنا قال فى كل سائمة فرع تغذوه ماشيتك حتى اذا استحمل ذبحته وتصدقت بلحمه (نسائى، السنن الصغرى، ١٤٥٢)

"ایک شخص نے منی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پکارا اور کہا یار سول اللہ ایم جاہلیت کے زمانے میں رجب کے مہینے میں ایک جانور قربان کیا کرتے تھے، پس اب آپ ہمیں کیا تکم دیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: جس مہینے میں چاہو، قربانی کرواور اللہ کے ساتھ وفاداری کا اظہار کرواور (قربانی کا گوشت) لوگوں کو کھلاؤ۔ اس نے کہا کہ ہم او نٹنی کے جہلے بچے کو بھی ذرج کیا گرتے ، تواب آپ ہمیں کیا تکم دیتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: (صرف اونٹی میں نہیں، بلکہ) ہم چرنے والے جانور کے جہلے بچے کو (اللہ کے نام پر) ذرج کرنا درست ہے، (لیکن اسے پیدا ہوتے ہی ذرج کے نام پر) ذرج کرنا درست ہے، (لیکن اسے پیدا ہوتے ہی ذرج حب وہ سواری کے قابل ہوجائے تو تم اسے ذرج کرواور اس کا گوشت صدقہ کردو۔ "

زيد بن اسلم عن رجل عن ابيه او عمه: شهدت النبى صلى الله عليه وسلم بعرفة وسئل عن العقيقة فقال لا احب العقوق ومن ولد له ولد واحب ان ينسك عنه فلينسك وسئل عن العتيرة فقال حق وسئل عن الفرع فقال حق وسئل عن الفرع فقال حق وليس بسوان تذبحه غراة من الغراء ولكن تمكنه من مالك حتى اذا كان بن لبون اوبن مخاض زخربا يعنى ذبحته وذلك خير من ان تكفا اناء كوتوله ناقتك وتذبحه يختلط لحمه بشعره (بيبهقى، السنن الكبرى، ١٩١٢ه)

"میں میدان عرفات میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ موجود تھا۔ آپ سے عقیقہ کے بارے میں دریافت کیا گیا توآپ نے فرمایا کہ میں 'عقوق' کو پسند نہیں کرتا۔ جس کے ہال بچے ک ولادت ہواور وہ اس کی طرف سے قربانی کرناچاہے توکر سکتا ہے۔ آپ سے عتیرہ (رجب میں کی جانے والی قربانی) کے بارے میں لوچھا گیا توفر مایا کہ یہ درست ہے۔ آپ سے فرع (یعنی او ٹینی ک پہلے بچے کو ذرج کرنے) کے بارے میں لوچھا گیا توفر مایا کہ یہ بھی درست ہے، لیکن اس کا طریقہ یہ نہیں کہ تم اسے (پیدا ہوتے ہیں) ذرج کرد وجبکہ اس کی ماں کا دل اس کے ساتھ بندھا ہواہے، بیکہ تم اسے اپنے مال میں سے کھلاؤ پلاؤیہاں تک کہ جب وہ ایک بلکہ تم اسے اپنے مال میں سے کھلاؤ پلاؤیہاں تک کہ جب وہ ایک

سال یا دوسال کا ہو جائے اور خوب پل جائے تو پھر اسے ذرج کرو۔ بیراس سے بہتر ہے کہ تم اپنے برتن کوانڈیل دو،اپنی اونٹنی کو (بیچ کی جدائی کے عم میں) باؤلا کر دواور بیچ کواس طرح ذیج کرو کہ اس کا گوشت اور اس کے بال آپس میں چیکے ہوئے ہوں۔'' حارث بن عمرو رضي الله عنها: انه لقي رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع وبسو على ناقته العضباء [وهوبمني او بعرفات و يجي الاعراب فاذا راوا وجهه قالوا بذا وجه مبارك [وكان الحارث رجلا جسيما فنزل اليه الحارث فدنا منه حتى حاذى وجهه بركبة رسول الله صلى الله عليه وسلم فاهوى نــبى الله صــلى الله عليه وسلم يمسح وجه الحارث فما زال نضرة على وجه الحارث حتى بلك] فاتيته من احد شقيه فقلت يا رسول الله بابي انت وامي استغفر لي فقــال غفــرالله لكم ثم اتيته من الشق الأخر ارجو ان يخصني دونهم فقلت يا رسول الله استغفر لي فقال بيـده غفـرالله لكم [فـذبهب يبزق فقال بيده فاخذبها بزاقه فمسح به نعله كرهان يصيب احدا ممن حوله] فقال رجل من الناس يا رسول الله العتائروالفرائع قال من شاء عــترومن شــاء لم يعــتر ومن شاء فرع ومن شاء لم يفرع، في الغنم اضحيتها وقبض اصابعه الا واحدة [وفي رواية: وقال باصبع كفه اليمنى فقبضها كانه يعقد عشرة ثم عطف الابهام على مفصل الاصبع الوسطى ومداصبعه السبابة وعطف طرفها يسرا يسرا] ـ (نسائي، ١٥٢٪ مسند احمد، ۱۵۴۰۵ طبراني، المعجم الكبير، ۱۳۵۱، ۳۳۵۲ الأحاد والمثاني، ١٢٥٤)

"ججۃ الوداع کے موقع پر حارث بن عمروکی ملاقات نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ہوئی اور آپ اپنی او مٹنی عضاء پر سوار سے۔
آپ منی یا عرفات میں سے اور بدولوگ آتے اور جب آپ کا چہرہ دیکھتے تو کہتے کہ یہ توہہت مبارک چہرہ ہے۔ حارث بھاری جسم کے قریب کے آدمی سے، چہانچہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب بہنی گئے ، یہاں تک کہ ان کا چہرہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے گھٹے کے برابر آگیا۔ پس نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جھک کر حارث کے برابر آگیا۔ پس نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جھک کر حادث کے چہرے پر ہتو تو تازگی قائم رہی۔ حارث کہتے ہیں کہ میں ایک طرف سے آپ کے پاس آیا اور کہا کہ یارسول اللہ، میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، میرے لیے مغفرت کی دعا تیجے۔ آپ

نے فرمایا: اللّٰہ تم سب کی مغفرت کرے۔ پھر میں اس امید پر دوسری طرف سے آیاکہ آپ خاص طور پر میرے لیے دعاکریں۔ میں نے کہاکہ یار سول اللّٰہ، میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، میرے لیے مغفرت کی دعا میجیے۔ آپ نے فرمایا: اللہ تم سب کی مغفرت کرے۔آپ نے تھوک پھینکنا جاہی تواس خدشے سے کہ ار د گرد موجو دلوگوں میں سے نسی پر جاپڑے گی، آپ نے اپنے ہاتھ میں تھوک بھینک کراہے اپنے جوتوں کے ساتھ صاف کر دیا۔ ایک مخص نے کہا کہ یا رسول اللہ! عتبیرہ اور فرع کا کیا تھم ہے؟آپ نے فرمایا جو چاہے، عتیرہ کی قربانی کرے اور جو جاہے نہ کرے۔اور جو چاہے،اونٹنی کے پہلے بیچے کو قربان کرے اور جوچاہے نہ کرے۔ بکر بوں میں بس ایک (عید الاضحٰ) کی قربانی ہی لازم ہے۔آپ نے ایک انگلی کے علاوہ ہاتھ کی باقی انگلیاں بند کر لیں۔[ایک روایت میں ہے کہ آپ نے اپنے دائیں ہاتھ کی ایک انگلی کو بوں بند کر لیا جیسے دس کاعد دبنارہے ہوں۔ پھرانگوٹھے کو در میانی انگلی کے جوڑ پر رکھ دیا اور شہادت کی انگلی کو کھڑا کر کے اس کے کنارے کو تھوڑاسا ٹیڑھاکر لیا۔]"

حبيب بن مخنف رضى الله عنه: انتهيت الى النبى صلى الله عليه وسلم يوم عرفة قال وبسويقول بل تعرفونها قال فما ادرى ما رجعوا عليه قال فقال النبى صلى الله عليه وسلم على كل بيت ان يذبحوا شاة فى كل رجب وكل اضحى شاة (مسند احمد، ١٩٨٠٠ مصنف عبد الرزاق، ١٩١٩)

''میں عرفہ کے دن بی صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب پہنچا تو آپ فرمار ہے تھے کیا تم اس کو جانتے ہو؟ مجھے نہیں معلوم کہ لوگوں نے کیا جواب دیا۔ پس نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہراہل خانہ پر لازم ہے کہ وہ رجب کے مہینے میں ایک بکری ذن گریں، اور ہر قربانی ایک بکری کی ہونی چاہیے۔''

مخنف بن سليم رضى الله عنه: يا ايها الناس على كل ابل بيت في كل عام اضحية وعتيرة بل تدرون ما العتيرة بهي التي تسمونها الرجبية - (ترمذى، ١٣٣٨)

"اك لوگو! برائل خانه پر برسال ايك قرباني اور ايك عتيره لازم به - (راوى كهتاب كه) كياتم جانته بوكه عتيره كيا به جي جي جي جي جي بي جي بي جي كي قرباني كته بود"

عبدالله ابن عمررضي الله عنه: ان النبي صلى الله

عليه وسلم سئل عنها يوم عرفة فقال بسى حق يعنى العتيرة. (المعجم الاوسط، ٢٢٣)

"نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے عرفہ کے دن عشیرہ کے بارے۔ میں پوچھا گیا توآپ نے فرمایا کہ بیر حق ہے۔"

حرملة بن عمرورضى الله عنه: حججت حجة الوداع مردفى عمى سنان بن سنة قبال فلما وقفنا بعرفات رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم واضعا احدى اصبعيه على الاخرى فقلت لعمى ماذا يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم قبال يقول ارموا الجمرة بمشل حصى الخذف (مسنداحمد، ١٨٢٣٣)

''میں ججۃ الو داع میں شریک تھا اور میرے پیچاسان بن سنۃ نے مجھے (سواری پر) اپنے پیچھ بٹھایا ہوا تھا۔ جب میں عرفات میں تھرے ہوئے تھے تو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دکھا کہ آپ نے اپنی ایک انگی دوسری انگی پررکھی ہوئی ہے۔ میں نے اپنی ایک انگی دوسری انگی پررکھی ہوئی ہے۔ میں نے اپنے پیچاسے بوچھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا فرمارہ بین ؟ انھوں نے کہا کہ آپ فرما رہے ہیں کہ جمرات پر است جھوٹے کئروں سے رمی کروجو دو انگیوں کے در میان رکھ کر چھوٹے کئروں سے رمی کروجو دو انگیوں کے در میان رکھ کر

عبد الرحمن بن معاذ الستيمى رضى الله عنه: نحن بمنى قال ففتحت اسماعنا حسى ان كنا لنسمع ما يقول ونحن في منازلنا قال فطفق يعلمهم مناسكهم حتى بلغ الجمار فقال بحصى الخذف ووضع اصبعيه السبابتين احدابهما على الاخرى - (ابن سعد، الطبقات الكبرى، ٢/١٨٥)

دبہم منیٰ میں سے کہ ہماری شنوائی تیز ہوگئ، یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ جو فرمارہ سنے ہم اپنے اپنے شکانوں میں بیٹے اس کوسن رہے سے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اوگوں کو جی مناسک کی تعلیم دینے گئی، یہاں تک کہ جب آپ جمرات تک مناسک کی تعلیم دینے گئی یہاں تک کہ جب آپ جمرات تک یہنے تو فرمایا کہ اتنے چھوٹے کئروں سے رمی کروجودوا نگلیوں کے در میان رکھ کر چھیئے جا سکیں۔ آپ نے (چھوٹے کئر کا حجم بنانے کے لیے) اپنی دوائگیوں کو ایک دو سرے کے او پر رکھا۔" جبشی بن جنادہ السلولی رضسی اللہ عنه: سمعت بنانے کے لیے) اللہ علیہ وسلم فی حجة الوداع بعرفة واتاہ اعرابی فاخذ بطرف رداء ہ فسالہ ایاہ فاعطاہ فعند ذکک حرمت المسالة وقال رسول اللہ صلی اللہ علیہ ذکک حرمت المسالة وقال رسول اللہ صلی اللہ علیہ ذک

وسلم ان المسالة لا تحل لغنى ولا لذى مرة سوى الا لذى فقر مدقع او غرم مفظع ومن سال الناس ليشترى ماله كان خموشا فى وجهه يوم القيامة ورضفا ياكله من جهنم فمن شاء فليقل ومن شاء فليكثر (الأحاد والمثانى، ١۵١٢)

''میں نے جۃ الوداع کے موقع پر عرفہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنا، ایک اعرابی آیا اور اس نے آپ کی چادر کا کنارہ کیڑا اور آپ سے سوال کیا۔ آپ نے اس کو کچھ دے دیا۔ اس موقع پر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم موقع پر سوال کرنامنوع قرار دیا گیا اور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سوال کرنا نہ کسی مال دار کے لیے حال ہے اور نہ کسی تومند اور صحت مند شخص کے لیے۔ ہال شدید غربت زدہ یا قرض کے بعادی بوچھ تلے دبا ہو شخص سوال کرسکتا ہے۔ اور جو شخص اپنا کما لگنا ہو گیا مت کے دن اس کے چہرے پر زخمول کی صورت میں نمایال ہو گا اور اسے جہا کہ موال کرے گا، اس کا مالگنا ہو گا اور اسے جہم کے گرم اور تیج ہوئے پھر کھانے پڑیں گے۔ ہو گا اور اسے جم موال کرے اور جو چاہے نیادہ۔''

## يوم النحر( • اذی الحجه) سے متعلق روایات

رافع بن عمرو المزنى رضى الله عنه: ونبى الله صلى الله عليه وسلم يخطب الناس على بغلة شهباء وعلى يعبر عنه يوم النحرحتى ارتفع الضحى بمنى (نسائى، السنن الكبرى، ١٩٩٠ - الآحاد والمشانى، ١٩٩٦ بيهقى، السنن الكبرى، ١٩٩٠)

''نبی صلی اللہ علیہ وسلم یوم النحر(۱۰ زوالحبہ) کومنی میں ایک سفید خچر پر سوار لوگوں کو خطاب کررہے تھے اور علی رضی اللہ عنہ آپ کی بات کولوگوں تک پہنچارہے تھے، یہاں تک کہ دن خوب چڑھ گیا۔''

عم ابی حرة الرقاشی رضی الله عنه: کنت آخذا بزمام ناقة رسول الله حسلی الله علیه وسلم فی اوسط ایام التشریق اذود عنه الناس (مسنداحمد، ۱۹۷۲) "ایام التشریق کے وسط میں (لینی ۱۰ زو الحجر کو) میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی اونٹنی کی تکیل تھام رکھتی تھی اور میں لوگوں کوآپ سے پرے بٹارہا تھا۔"

ابو كابل عبد الله بن مالك رضى الله عنه: رايت

رسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب على ناقة آخـذ بخطامها عبد حبشى- (نسائى، السنن الكبرى، ٢٠٩٦) «مس نر مكر) غرصلى الله على بسلم الله مثني برسوا

"میں نے دیکھا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ایک او نتنی پر سوار لوگوں کو خطبہ دے رہے ہیں اور او نٹنی کی نکیل ایک حبثی غلام نے پکڑر کھی ہے۔"

سلمة بن نبيط الاشجعى رضى الله عنه: ان اباه قد ادرك النبى صلى الله عليه وسلم وكان ردفا خلف ابيه في حجة الوداع قال فقلت يا ابت ارنى النبى صلى الله عليه وسلم قال قم فخذ بواسطة الرحل قال فقمت فاخذت بواسطة الرحل فقال انظر الى صاحب الجمل الاحمر الذى يؤمى بيده فى يده القضيب (مسند احمد، ١٤٩٧)

"نبیط آجعی نے نی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھنے کا موقع ملا۔ وہ چھ الوداع میں اپنے والد کے پیچے بیٹے ہوئے تھے۔ انھوں نے کہا کہ اے اباجان، مجھے دکھائے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کون سے ہیں؟ والد نے کہا کہ اٹھ کر پالان کے اگلے جھے کو پکڑ لیا۔ پھر انھوں کیس میں اٹھا اور میں نے پالان کے اگلے جھے کو پکڑ لیا۔ پھر انھوں نے کہا کہ اس شخص کو دیکھو جو سرخ اونٹ پر سوار ہے اور اس کے باتھ میں چھڑی پکڑی ہوئی ہے اور وہ ہاتھ کے اشارے سے رانشارے سے (گفتگوکر) رہا ہے۔"

ام الحصين رضى الله عنها: رمى جمرة العقبة ثم انصرف فوقف الناس وقد جعل ثوبه من تحت ابطه الايمن على عاتقه الايسرقال فرايت تحت غضروفه الايمن كهيئة جمع [فانا انظرالي عضلة عضده ترتج] - (صحيح ابن حبان، ١٦٢٨- ترمذي، ١٦٢٨)

" "بی صلی الله علیه و سلم نے جمرہ عقبہ پرر می کی، پھرواپس آئے اور لوگوں کوروک لیا۔ آپ نے اپنی چادرا پنی دائیں بغل کے نیچ سے نکال کر اپنے بائیس کندھے پر ڈال رکھی تھی۔ پس میس نے دکیھا کہ آپ کے دائیس (کندھے کی) نرم ہڈی کے نیچے مٹھی کی طرح (گوشت کا) ایک ابھارہے، اور میس دیکھ رہی تھی کہ آپ کے بازو کے عضلات (حرکت کی وجہسے) پھڑک رہے ہیں۔ "بازو کے عضلات (حرکت کی وجہسے) پھڑک رہے ہیں۔ "

باروك مسلات رئين وجمع ) پر ت رئين وجمع الله عنه: وبسوعلى ناقته الجدعاء قد ادخل رجليه في الغرز ووضع احدى يديه على مقدم الرحل والاخرى على موخره يتطاول بذلك (المعجم الكبير، ٧٦٤٦)

''رسول الله صلى الله عليه وسلم اپنی اونٹنی، جدعا پر سوار تھے، آپ نے دونوں پاؤں رکاب میں جمار کھے تھے اور آپ کا ایک ہاتھ پالان کے اگلے جھے پر جبکہ دوسرااس کے پچھلے جھے پر رکھا ہوا تھا۔ اس طرح آپ (اونچے ہوکر) لوگوں کو نمایاں دکھائی دینے کی کوشش کررہے تھے۔"

أبو أمامة بابلئ رضى الله عنه: لما كان في حجة الوامامة بابلئ رضى الله عليه وسلم وبويومئذ مردف الفضل بن عباس على جمل آدم (مسند احمد، ٢١٢٥٩- المعجم الكبير، ١٨٩٨)

"ججۃ الوداع کے موقع پر رسول الله صلی الله علیه وسلم (خطبہ کے لیے)ایک گندمی رنگ کے اونٹ پر کھڑے ہوئے اور آپ کے پیچیے فضل بن عباس بیٹھے ہوئے تھے۔"

جُرِير بن عبد الله رضى الله عنه: ان النبى صلى الله عليه وسلم قال له فى حجة الوداع استنصت الناس. (بخارى، ۱۱۸، ۲۰۵۳)

دنبی صلی الله علیه وسلم نے ججة الوداع کے موقع پر جریر بن عبداللہ سے کہاکہ لوگول کوچی کراؤ۔"

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: قال يما ايهما الناس انصتوا فانكم لعلكم لا ترونى بعد عامكم بذا (المعجم الكبير، ٧٢٢)

''آپ نے فرمایا کہ لوگو، خاموش ہوجاؤ، کیونکہ ہوسکتا ہے اس سال کے بعدتم مجھے نہ دیکھے سکو۔''

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: كان اول ما تفوه به ان قال ان الله عزوجل يوصيكم بامهاتكم ثم حصد الله عزوجل ثم قال ما شاء الله ان يقول - (المعجم الكبير، ٧٣٢))

''نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے سب سے پہلی بات جو فرمائی، وہ سیہ تھی کہ اللہ تعالیٰ تنصیں اپنی ماؤں کے ساتھ حسن سلوک کی تلقین کرتے ہیں۔ پھر آپ نے اللہ تعالیٰ کی حمد وثنا بیان کی اور اس کے بعد جوار شاو فرمانا چاہ، فرمایا۔''

سلمة بن قيس الاشجعي رضي الله عنه: الاانما بهن اربع ان لا تشركوا بالله شيئا ولا تقتلوا النفس الستى حرم الله الا بالحق ولا تزنوا ولا تسرقوا - (مسند احمد، (۱۸۲۲)

''آگاہ رہو!ان چار باتوں سے بچنا:اللہ کے ساتھ کسی کوشریک

نه همرانا، خدا کی حرام کرده کسی جان کوناحق قتل نه کرنا، زنانه کرنا اور چوری نه کرنا ـ "

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: ايها الناس لا نسبى بعدى ولا امة بعدكم فاعبدوا ربكم وصلوا خمسكم وصوموا شهركم وادوا زكاة اموالكم طيبة بها انفسكم واطيعوا ولاة امركم تدخلوا جنة ربكم - (مسند الشاميين، ۵۲۳ - الأحاد والمثاني، ۲۲۵۹)

"اے لوگو! میرے بعد کوئی نبی نہیں اور تمھارے بعد کوئی امت نہیں۔ پس اپنے رب کی عبادت کرو، پانچ وقت کی نماز ادا کرو، رمضان کے مہینے کے روزے رکھو، بوری خوش دلی سے اپنے مالوں کی زکاۃ اداکرواور اپنے حکمرانوں کی اطاعت کرو۔ایسا کروگے توجنت میں داخل ہوجاؤگے۔"

[ابوقتيلة (طبراني، مسند الشاميين، ١١٤٣ ـ ابوبكر الشيباني، الأحاد والمثاني، ٢٧٤٩)]

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: الالعلكم لا ترونى بعد عامكم بذا الالعلكم لا ترونى بعد عامكم بدا الالعلكم لا ترونى بعد عامكم بدا الالعلكم لا ترونى بعد عامكم بذا الالعلكم شنوء قفال يا نبى الله فما الذى نفعل فقال اعبدوا ربكم [وفى رواية: اتقال الله وبكم] وصلوا خمسكم وصوموا شهركم وحجوا بيتكم وادوا زكاة اموالكم طيبة بها انفسكم [واطيعوا ذا امركم] تدخلوا جنة ربكم عروبل (مسند احمد، ٢٢٣٠- ترمذي، ۵۵٩)

"سنواجمگن ہے اس سال کے بعد تم مجھے نہ دیکھ سکو۔ سنوا ممکن ہے اس سال کے بعد تم مجھے نہ دیکھ سکو۔ سنوا ممکن ہے اس سال کے بعد تم مجھے نہ دیکھ سکو۔ ایک لمبے قد کا شخص، جو قبیلہ شنوء قافر دگتا تھا، گھڑا ہوا اور اس نے کہا، اے اللہ کے نبی، پس ہم کیا کریں ؟ آپ نے فرمایا: اپنے رب کی عبادت کرو (ایک روایت میں ہے کہ اپنے رب سے ڈرتے رہو)، پانچ وقت کی نماز ادا کرو، مرمضان کے مہینے کے روزے رکھو، بیت اللہ کا جج کرو، پوری خوش دلی سے اپنے مالوں کی زکاۃ ادا کرو اور اپنے تحکمرانوں کی اطاعت کرو۔ ایساکرو گے توجنت میں داخل ہوجاؤگے۔"

جابر بن عبدالله رضى الله عنه: يا أيها الناس ان ربكم واحد وان اباكم واحد الالا فضل لعربي على عجمى ولا لعجمى على عربى ولا لاحمر على اسود ولا اسود على احمد الابالتقوى ان اكرمكم عند الله

اتقاكم ـ (بيهقى، شعب الايمان، ١٣٤، ج ٢، ص ٢٨٩ ـ ابونعيم، حلية الاولياء ٢/١٠٠ ـ مسند احمد، ٢٣٣١)

"اے لوگو! بے شک تمھارارب بھی ایک ہے اور تمھارا باپ بھی ایک ۔ آگاہ رہوا بھی عربی کو سی بھی پر ، سی عجی کو سی عربی پر، کسی سفید فام کو کسی سیاہ فام پر اور کسی سیاہ فام کو کسی سفید فام پر کوئی فضیلت حاصل نہیں ۔ فضیلت کا معیار صرف تقویٰ ہے۔ تم میں سے اللہ کے نزدیک زیادہ عزت کا شخق وہ ہے جوزیادہ صدود کا بابندہے۔"

عداء بن عمروبن عامررضى الله عنه: ان الله عنوجل يقول يا ايها الناس انا خلقناكم من ذكروانشى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكم فليس لعربى على عجمى فضل ولا لعجمى على على على على على ابيض ولا لابيض على المود على ابيض ولا لابيض على اسود فضل الا بالتقوى - (المعجم الكبير، ١٨/١٢)، رقم ١٦)

"الله تعالی فرماتے ہیں کہ اے لوگو! ہم نے تعصیں ایک ہی مرد اور عورت سے پیدا کیا ہے اور تعصیں قوموں اور قبیلوں میں اس لیے تقسیم کیا ہے تاکہ یہ باہم تمھاری پہیان کا ذریعہ ہو۔ بے شک اللہ کے نزدیک تم میں سے زیادہ عزت کا تی وہ ہے جوزیادہ حدود کا پابند ہے۔ اس لیے کسی عربی کو کسی تجمی پر ، کسی تجمی کو کسی عربی پر ، کسی تجمی کو کسی سیاہ فام کو کسی سفید فام پر اور کسی سفید فام کو کسی سیاہ فام پر کوئی فضیلت حاصل نہیں۔ فضیلت کا معیار صرف تقوی ہے۔ "

'جابربن عبدالله رضى الله عنه: الاكل شئ من امر الجابلية تحت قدمى موضوع - (مسلم، ٢١٣٧)

"آگاه ر ہو!جاہلیت کاہر کام میں اپنے ان دونوں قدموں کے فینے دفن کر رہاہوں۔"

عم ابى حرة الرقاشى رضى الله عنه: الاوان كل دم ومال وماثرة كانت فى الجابلية تحت قدمى بذه الى يـوم القيامة ـ (مسنداحمد، ١٩٤٢)

"آگاہ رہو! جاہلیت کے دور کاہر خون، (سود کی قشم کا) ہر مال اور فخر ومباہات کی ہر بات قیامت تک کے لیے میرے ان دو قدموں کے نیچے دفن کر دی گئی ہے۔"

عمرو بن الاحوص رضع الله عنه: الاوان كمل دم كمان في الجمابلية موضوع واول دم وضع من دماء

الجابلية دم الحارث بن عبد المطلب كمان مسترضعا في بني ليث فقتلته بذيل ـ (ترمذي، ٣٠١٢)

"آگاہ رہو! جاہلیت کے زمانے کا ہر خون معاف کیا جاتا ہے، اور زمانہ جاہلیت کے خونوں میں سے پہلا خون جس کو معاف کیا جاتا ہے، وہ حارث بن عبد المطلب کا خون ہے۔ (راوی بتاتے ہیں کہ) حارث کو دودھ پلانے کے لیے بنولیث کے ہال بھیجا گیا تھا جہاں اسے بنوہذیل نے قتل کردیا۔"

[جابربن عبدالله (مسلم، ۲۱۳۷) عم ابی حرة الرقاشی (مسنداحمد، ۱۹۲۲) عبدالله ابن عمر (مسندالرویانی، ۱۳۱۲)]

عمروبن الاحوص رضى الله عنه: الا وان كل ربا فى الجابلية موضوع لكم رؤوس اموالكم لا تظلمون ولا تظلمون غير ربا العباس بن عبد المطلب فانه موضوع كله - (ترمذى، ٣٠١٢)

ر کاہر ہوا زمانہ جاہلیت کا ہر سود کالعدم قرار دیاجا تا ہے۔ تم صرف اپنے اصل مال کے حق دار ہو۔ نہ تم ظلم کرواور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔ ہال عباس بن عبد المطلب کا لوگوں کے ذمے جو سودی قرض ہے، وہ سارے کاسارامعاف کیا جاتا ہے۔"

[جابربن عبدالله (مسلم، ۲۱۳۷) عم ابی حسرة الرقاشی (مسند احمد، ۱۹۷۵۲) ابن عمر (مسند الرویانی، ۱۲۱۲)]

عبدالله ابن عمر رضى الله عنه: ايها الناس ان النسئ زيادة فى الكفريضل به الذين كفروا يحلونه عاما ويحرمونه عاما ليواطنوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله ويحرموا ما احل الله ان الزمان قد استدار فهواليوم كهيئته يوم خلق الله السموات والارض وان عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا فى كتاب الله يوم خلق السموات والارض منها اربعة حرم رجب مضربين السماوات والارض منها اربعة حرم رجب مضربين جمادى وشعبان وذو القعدة وذو الحجة والمحرم وان النسئى زياده فى الكفريضل به الذين كفروا يحلونه عاما ويحرمونه عاما ليوطنوا عدة ما حرم الله - (مسند عبد بن حميد، ۱۵۸۸)

"اے لوگو! حرام مہینوں کو آگے پیچیے کرنا گفر میں مزید آگے بڑھنا ہے جس کے ذریعے سے اہل گفر (لوگوں کو) گمراہ کرتے ہیں۔ وہ اللہ کے حرام کردہ مہینوں کی گنتی کو پورار کھنے کے لیے ایک سال کسی مہینے کو حلال قرار دیتے ہیں اور ایک سال حرام، اور

اس طرح اللہ کے حرام کردہ مہینے کو حلال اور اللہ کے حلال کردہ مہینے کو حرام کردیتے ہیں۔ زمانہ آج پھر اسی ترتیب کے مطابق ہو چکا ہے جواللہ نے زمین وآسان کی تخلیق کے وقت مقرر کی تھی۔ دیا ہے جواللہ نے زمین وآسان کی تخلیق کے وقت مقرر کی تھی۔ اللہ کے نزدیک مہینوں کی تعداد بارہ ہے، جواس دن سے اس کی کتاب میں درج ہے جب اس نے زمین وآسان کو پیداکیا۔ ان میں سے چار مہینے حرام ہیں۔ ایک رجب کا مہینہ جو جماد کی اخری اور شعبان کے در میان آتا ہے، اور ذو القعدہ، ذو الحجۃ اور محرم۔ حرام مہینوں کی ترتیب کو آگے پیچھے کرنا کفر میں مزید آگے بڑھنا ہے جس کے ذریعے سے اہل کفر (لوگوں کو) گمراہ کرتے ہیں۔ وہ ہے جس کے ذریعے سے اہل کفر (لوگوں کو) گمراہ کرتے ہیں۔ وہ اللہ کے حرام کردہ مہینوں کی گئتی کو پورار کھنے کے لیے ایک سال کسی مہینے کو حلال قرار دیتے ہیں اور ایک سال حرام۔ "

عم ابى حرة الرقاشى رضى الله عنه: الأوان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والارض ثم قرا ان عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا فى كتاب الله يوم خلق السموات والارض منها اربعة حرم ذلك الدين القيم فلا تظلموا فيهن انفسكم وسنداحمد، التيم فلا تظلمور (بخارى ٢٠٥٢) ابو بريره (تفسير الطبرى، ١٩٤٥) إن مجمع الزوائد ٢/٢٦٨) ابن بسام، السيرة النبوية، ٢/١٩

''آگاہ رہو! زمانہ آج پھرای ترتیب پروالیس آ چکا ہے جواللہ نے زمین وآسان کی تخلیق کے وقت مقرر کی تھی۔ پھر آپ نے یہ آیت تلاوت فرمائی: 'ان عدۃ الشہور عنداللہ اثناعشر شہرافی کتاب اللہ یوم خلق السموات والارض منہاار بعۃ حرم ذلک الدین القیم فلا تظلموا فیبہن انفسکم '۔ (اللہ کے نزدیک مہینوں کی تعداد بارہ ہے، حواس دن سے اس کی کتاب میں درج ہے جب اس نے زمین وآسان کو پیدا کیا۔ ان میں سے چار مہینو حرام ہیں۔ یہی صحیح اور راست دین ہے، اس لیے ان مہینوں میں (حدود سے تجاوز کر راست دین ہے، اس لیے ان مہینوں میں (حدود سے تجاوز کر کے) اربی خانوں پرظلم نہ ڈھاؤ۔''

ايها الناس أن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السماوات والارض فلا شهرينسي ولا عدة تحصى الا وان الحج في ذي الحجة الى يوم القيامة (مسند الربيع بن حبيب البصري، ٢٢٢)

''اے لوگو! زمانہ آن پھرائ ترتیب پر واپس آ دپکاہے جو اللہ نے زمین وآسان کی تخلیق کے وقت مقرر کی تھی۔ اب نہ کوئی

مہینہ بھلایاجائے گااور نہ مہینوں کی گنتی رکھنا پڑے گی۔آگاہ رہو! اب قیامت تک جج ذوالحجہ کے مہینے میں ہی اداکیاجائے گا۔"

أبوبكرة نفيع بن الحارث رضى الله عنه: اى شهر بذا؟ قلنا الله ورسوله اعلم فسكت حتى ظننا انه سيسميه بغير اسمه، قال اليس ذو الحجة؟ قلنا بلى، قال فاى بلد بذا؟ قلنا الله ورسوله اعلم فسكت حتى ظننا انه سيسميه بغير اسمه، قال اليس البلدة؟ قلنا بلى، قال فاى يوم بذا؟ قلنا الله ورسوله اعلم، فسكت حتى ظننا انه سيسميه بغير اسمه، قال اليس يوم النحر؟ قلنا بلى، قال فان دماء كم واموالكم قال محمدواحسبه قال واعراضكم [وابشاركم] عليكم حرام كحرمة يـومكم بـذا فى بلدكم بذا فى شهركم بذا. (بخارى، ٢٠٥٣، ١٥٥٥)

"(لوگو) یہ کون سام ہینہ ہے؟ ہم نے کہااللہ اور اس کار سول

بہتر جانے ہیں۔ آپ خاموش رہے، یہاں تک کہ ہمیں گمان ہوا کہ آپ اس مینے کانام کچھ اور رکھ دیں گے۔ آپ نے فرمایا: کیا یہ دو المجھ نہیں سے ؟ ہم نے کہا، بی ہاں۔ آپ نے بوچھا کہ یہ کون سا شہرہے؟ ہم نے کہا، اللہ اور اس کارسول بہتر جانے ہیں۔ آپ خاموش رہے، یہاں تک کہ ہمیں گمان ہوا کہ آپ اس کا نام کچھ خاموش رہے، یہاں تک کہ ہمیں گمان ہوا کہ آپ اس کا نام کچھ نے کہا، بی ہاں۔ آپ نے فرمایا کہ کہا بی بیاں۔ آپ خاموش رہے، یہاں نے کہا، بی ہاں۔ آپ خاموش رہے، یہاں نے کہا، بی ہاں۔ آپ خاموش رہے، یہاں نے کہا ہمیں گمان ہوا کہ آپ اس کانام کچھ اور رکھ دیں گے۔ آپ تک کہ ہمیں گمان ہوا کہ آپ ان کی ام کے کہا، تی ہاں۔ آپ نے فرمایا کہ محمد ری جانیں، تمھارے مال، تمھاری آبروئیں اور فرمایا کہ تمھارے تم پر (آپ میں) اس طرح حرام ہیں جیسے اس تمھارے جرام ہیں جیسے اس شہراوراس میپنے میں تمھارے اس دن کی حرمت ہے۔ "

[عبدالله بن عمر (بخاری، ۱۲۸۷) عبدالله ابن عباس (بخاری، ۱۲۸۷) عبدالله ابن عباس (بخاری، ۱۲۲۷) عبدالله ابن عباس (بخاری، ۱۲۲۳) ابیه قلی شعب الایمان، ۱۵۲۳، مسند ۲۸۹۳ بیبه قلی شعب الایمان، ۱۲۳۵، مسند احمد، ۱۲۸۷) بیبط بن شریط (مسند احمد، ۱۲۹۸ مسند الأحاد والمثانی، ۱۲۹۸) حذیم السعدی (مسند احمد، ۱۲۹۸ نسائی، السنن الکبری، ۲۰۰۲) عبدالله بن مسعود (ابن ماجه، ۳۰۲۸) عداء بن خالد الکلابی (مسند احمد، ۱۹۲۸) عمرو بن الاحوص (ترمذی،

٢٠٨٥، ٢٠٠١) مرة عن رجل من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم (مسنداحمد، ٢٢٣٩٩ نسائي، السنن الكبرى، ٢٠٩٩) عم ابي حرة الرقاشي (مسند احمد، ۱۹۲۲) جبیر بن مطعم (دارمی، ۲۲۹) ابو مالک اشعری (طـبرانی، مسـندالشـامیین، ۱۲۲۷) عمـاربن یاسـر (طبراني في الكبير والاوسط، مجمع الزوائد ٣/٢٦٩) حارث بن عمرو (طبراني، المعجم الكبير، ٣٣٥١) وابصة بن معبد الجهني (طبراني، المعجم الاوسط، ٢١٥٦) عبدالله بن الزبير (طبراني في الاوسط والكبير، مجمع الزوائد ٣/٢٤٠) عبادة بن عبدالله بن الزبير (طـبراني في الكبير، مجمع الزوائد ٣/٢٤٠) حجير (مسند الحارث (زوائد الهيثمي)، ٢٤- الأحاد والمشاني، ۱۲۸۲) ابوامامة صدى بن عجلان البابلي (طبراني، المعجم الكبير، ٢٣٢٦ مسند الشاميين، ١٢٢٢) براء بن عازب وزيد بن ارقم (طبراني في الكبير والاوسط، مجمع الزوائد ٣/٢٤١) كعب بن عاصم الاشعري (طبراني في الكبير، مجمع الزوائد ٣/٢٤٢) عبد الاعلىٰ بن عبد الله (طبراني في الكبير، مجمع الزوائد ٣/٢٤٣) سراء بنت نبهان (بيهقى، السنن الكبرى، ٩٢٦٣ طـبراني، المعجم الاوسط، ٢٣٣٠) جمرة بنت قحافة (طبراني في الكبير، مجمع الزوائد ٣/٢٤٣) ابوغادية (ابن سعد ٢/١٨٢) سفيان بن وبب الخولاني (مسند احمد، ١٦٨٧٠)]

ي ال الله عنه الله عنه: فدماؤكم واموالكم فضالة بن عبيدرضى الله عنه: فدماؤكم واموالكم واعراضكم عليكم حرام مثل بذا اليوم وبذه البلدة الى يوم تلقونه وحتى دفعة دفعها مسلم مسلما يريدبه سوء احراما (مسند البزار، ٣٤۵٢)

"محھارے خون اور مال اور آبروئیں تم پراس دن اور اس شہر کے مانند حرام ہیں، اس دن تک جب تم اپنے رب کے سامنے پیش ہوگے، حتیٰ کہ اگر کوئی مسلمان کسی مسلمان کو ناجائز طور پر اذبت پہنچانے کے لیے دھکا بھی دیتا ہے تو وہ بھی حرام ہے۔"

أبو مالك كعب بن عاصم الاشعرى رضى الله عنه: المومن حرام على المومن كحرمة بذا اليوم لحمه عليه حرام ان ياكله بالغيب و يغتابه وعرضه عليه حرام ان يخرقه ووجهه عليه حرام ان يلطمه ودمه عليه حرام ان يسفكه وماله عليه حرام ان يظلمه واذاه عليه حرام وبوعليه حرام ان يدفعه دفعا - (طبراني، مسند

"مسلمان کی حرمت مسلمان کے لیے اس طرح ہے جیسے
آج کے دن کی۔ ایک مسلمان کے لیے دوسری مسلمان کی غیبت
کرتے ہوئے اس کا گوشت کھانا حرام ہے۔ اس کی عزت کو پامال
کرنا حرام ہے۔ اس کے چیرے پر تھپٹر مارنا حرام ہے۔ اس کا
خون بہنا حرام ہے۔ ظلم کرتے ہوئے اس کا مال لے لینا حرام
ہے۔ اس کو اذبیت دینا حرام ہے اور اس کو دھکا تک دینا حرام
ہے۔ "

جابربن عبد الله رضى الله عنه: فاتقوا الله فى النساء فانكم اخذتموبىن بامان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولاكم عليهن ان لا يوطئن فرشكم احدا تكربونه فان فعلن ذلك فاضربوبين ضربا غيرمبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف (مسلم، ٢١٣)

"پس عور تول کے معاملے میں اللہ سے ڈرتے رہو، کیونکہ تم نے اخیس اللہ کی امان کے تحت اپنے نکاح میں لیا ہے اور خدا کی اجازت کے تحت ان کی شرم گاہوں سے فائدہ اٹھانا تمھارے بستر لیے حلال ہے۔ تمھاراان پر بیہ حق ہے کہ وہ کسی کو تمھارے بستر پامال نہ کرنے دیں جے تم ناپیند کرتے ہو۔ پھراگروہ ایساکریں تو تم اخیس انتامار سکتے ہوکہ چوٹ کا نشان نہ پڑے۔ اور ان کا حق تم پر بیہ ہے کہ تم معروف کے مطابق ان کارزق اور پوشاک آخیس مہیا کرو۔"

[عم ابی حرة الرقاشی (مسند احمد، ۱۹۷۲)]
عمرو بن الاحروص رضی الله عنه: الا واستوصوا
بالنساء خیرا فانما بن عوان عند کم لیس تملکون
منهن شیئا غیر ذلک الا ان یاتین بفاحشة مبینة فان
فعلن فابهجروبن فی المضاجع واضر بوبهن ضربا غیر
مبرح فان اطعنکم فلا تبغوا علیهن سبیلا الا ان لکم
علی نساء کم حقا ولنساء کم علیکم حقا فاما حقکم
علی نساء کم فلا یوطئن فرشکم من تکربون ولایاذن
علی نساء کم فلا یوطئن فرشکم من تکربون ولایاذن
فی بیروتکم لمن تکربون وطعامهن و (ترمذی، ۳۰۱۳)
تحسنوا الیهن فی کسوتهن وطعامهن - (ترمذی، ۳۰۱۳)

تمھارے پاس امانت ہیں اور تم اس کے علاوہ ان پرکسی قسم کاحق

نہیں رکھتے،سوائے اس کے کہ وہ کھلی بے حیائی کی مرتکب ہوں۔

اگروہ ایباکریں تواخیس ان کے بستروں میں الگ کر دو اور انھیں انتا مار سکتے ہوکہ چوٹ کا نشان نہ پڑے۔ پھر اگروہ تمھاری اطاعت کریں توان پر (زیادتی کی) راہ نہ ڈھونڈو۔ آگاہ رہو! تمھارے بھی تمھاری عور تول پر حقوق ہیں اور تمھاری عور تول کے بھی تم پر حقوق ہیں۔ تمھاراحت ان پر بیہ ہے کہ وہ کی شخص کو تمھارے بستر پابلال نہ کرنے دیں جے تم نا پہند کرتے ہواور نہ تمھارے پہندیدہ افراد کو تمھارے گھروں میں آنے کی اجازت دیں۔ اور سنو، ان کا اخیں مہیا کرنے میں بہترین طریقہ اختیار کرو۔"

عبدالله ابن عمر (مسندالروياني، ١٣١٦)] يزيدبن جارية رضي الله عنه: ارقاء كم ارقاء كم ارقاء

كم اطعموبهم مما تاكلون واكسوبهم مما تلبسون فان جاء وابذنب لا تريدون ان تغفروه فببيعوا عباد الله ولا تعذبوبهم (مسنداحمد، ۱۵۸۱۳ مصنف عبد الرزاق،

عبوہ ہے۔ (۱۷۹۳) ''اینے غلام لونڈ رین کا خیال ر کھو۔ اپنے غلام لونڈ رین کا

خیال رکھو۔ اپنے غلام لونڈیوں کا خیال رکھو۔ جوتم خود کھاتے ہو، اخیس بھی کھلاؤ۔ جوتم خود بیمنتے ہو، اخیس بھی پہناؤ۔ اگران سے

، کوئی این غلطی سرزد ہو جائے جسے تم معاف نہیں کرنا چاہتے تواللہ کے ان بندوں کونچ دو کین انھیں عذاب نہ دو۔"

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: اوصيكم بالجار فاكثر حسى قلت انه سيورثه - (طبرانى، مسند الشاميين،

"میس شخص پروی کا خیال رکنے کی تاکید کرتا ہوں۔ (ابو امامہ کہتے ہیں کہ) آپ نے بیات اتن مرتبہ کہی کہ مجھے خیال ہوا کہ آپ پروی کا ووراثت میں بھی حق دار قرار دیں گے۔ "
ابوامامة باہلی رضی الله عنه: لا تنفیق امراة شیئا من بیت زوجہا الا بیاذن زوجہا قیل یا رسول الله ولا الطعام قال ذاک افضل اموالنا۔ (ترمذی، ۲۰۲، ۲۰۲)

"کوئی عورت اپنے شوہر کے گھرسے کوئی چیزاس کی اجازت کے بغیر خرج نہ کرے۔ کہا گیا کہ یارسول الله، کھانا بھی نہیں؟
آپ نے فرمایا کہ وہ وہماراسب سے بہترین مال ہے (اس لیاس کو خرج کرنے کی بھی اجازت نہیں)۔ "
کوخرج کرنے کی بھی اجازت نہیں)۔ "

فضالة بن عبيد رضى الله عنه: الا اخبركم بالمومن من امنه الناس على اموالهم وانفسهم والمسلم من سلم الناس من لسانه ويده والمجابد من جابد نفسه فى طاعة الله والمهاجر من بهجر الخطايا والذنوب. (مسند احمد، ٢٢٨٣٣. صحيح ابن حبان، ٢٨٦٢)

روہ جس سے الول اور اپنی جانوں کہ مومن کون ہے؟ وہ جس سے لوگ اپنے مالول اور اپنی جانوں کو محفوظ سیجھیں۔ اور مسلم وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ (کے نثر) سے لوگ بیچے رہیں۔ اور مجاہدوہ ہے جو اللہ کی اطاعت میں اپنے نفس کے ساتھ جہاد کرے۔ اور مہاجروہ ہے جو گناہوں اور غلطیوں کو ترک کر دے۔"

[ابومالک الاشعری (طبرانی، مسندالشامیین، ۱۲۲۷]

حارث بن عمرورضى الله عنه: وامر بالصدقة فقال تصدقوا فانى لا ادرى لعلكم لا ترونى بعد يومى بذا ـ (طبرانى، المعجم الكبير، ٣٣٥١)

''آپ نے صدقہ کرنے کا حکم دیا اور فرمایا کہ صدقہ کرو، کیونکہ میں نہیں جانتا کہ تم آج کے بعد مجھے دیکھ سکوگے یائہیں۔''

سليم بن اسود عن رجل من بنى يربوع: يد المعطى العليا امك واباك واختك واخاك ثم ادناك فادناك. (مسند احمد، ۱۲۰۱۸)

''دینے والے کا ہاتھ او پر ہو تاہے۔ پیملے اپنے مال باپ اور بہن بھائیول پر خرچ کرو، پھر درجہ بدرجہ اپنے قریبی رشتہ داروں پر ''

. [اسامة بن شريك (المعجم الكبير، ٢٨٢- حجة الوداع، ١٩١١/١- معجم الشيوخ، ٢١)]

جمرة بنت قحافة رضى الله عنها: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول فى حجة الوداع تصدقن ولومن حليكن فانكن اكثر ابل النار فاتت زينب فقالت يا رسول الله ان زوجى محتاج فهل يجوزلى ان اعود عليه قال نعم لك اجران (المعجم الكبير، ٢٢/٢١، رقم ٥٣٨)

''میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ججۃ الوداع میں فرماتے ساکہ اے خواتین، صدقہ کرو، چاہے اپنے زیورات ہی اتار کر دے دو، کیونکہ اہل جہنم میں تمصاری تعداد سب سے زیادہ ہے۔ پس (عبد اللہ بن مسعود کی اہلیہ) زینب آئیں اور کہا کہ یا رسول اللہ، میرا شوہر ضرورت مندہے، توکیا میرے لیے اس کو

صدقہ دینا جائز ہے؟ آپ نے فرمایا، ہاں۔ تنھیں دوہرا اجر ملے گا۔''

[کتب حدیث میں بی صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد اور زینب رضی اللہ عنہا کے استفسار کا کل ورود مجۃ الوداع کے بیات موقع پراس بجائے مدینہ منورہ بیان ہواہے، جبکہ ججۃ الوداع کے موقع پراس بدایت کی تصریح ہمیں صرف مذکورہ روایت میں ملی ہے۔]
عمرو بن الاحوص رضی اللہ عنہ: الالا یجنی جان الا علی نفسه الالا یجنی والد علی ولدہ ولا ولد علی والدہ۔ (ترمذی، ۳۰۱۲)

" خبر دار! کوئی بھی زیادتی کرنے والااس کا خمیازہ خود ہی جھگتے گا۔سنو، نہ باپ کی زیادتی کا بدلہ اس کے بیٹے سے لیاجائے اور نہ بیٹے کی زیادتی کا بدلہ اس کے باپ سے۔"

حذیقة بن الیمان رضی الله عنه: لا یؤخذ الرجل بجریرة اخیه ولا بجریرة ابیه - (المعجم الاوسط، ۲۱۲۸) در المعجم الاوسط، ۲۱۲۸) در می شوش کو اس کے جمال یا باپ کے جرم میں نہ پکڑا جائے۔"

[عبد الله بن مسعود (رواه البزار، مجمع الزوائد (رواه البزار، مجمع الزوائد (٦/٢٨٣) اسود بن ثعلبة اليربوعي (الاستيعاب، ١/٩٠)] سليم بن اسود عن رجل من بني يربوع: قال رجل يا رسول الله بولاء بنو ثعلبة الذين اصابوا فلانا قال فقال رصول الله عليه وسلم الا لا تجنى نفس على اخرى ـ (مسند احمد، ١٦٠١٨)

"آیک هخص نے کہایار سول اللہ! بیہ بنو تعلبہ ہیں جضوں نے فلال شخص کو قتل کردیا ہے۔ رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: خبر دار! کسی شخص کی زیادتی کا بدلہ دوسرے شخص سے نہ لیا عائے۔"

[اسامة بن شريك (طبراني، المعجم الكبير، ٢٨٢٠] الصيداوي، معجم الشيوخ، ٣١ - ابن حزم، حجة الوداع، ١/٢١٥]

عبدالله ابن عباس رضى الله عنه: ان كل مسلم اخ المسلم المسلمون اخوة ولا يحل لامرئ من مال اخيه الا ما اعطاه عن طيب نفس ولا تظلموا ـ (مستدرك حاكم، ٣١٨)

" مسلمان، مسلمان کا بھائی ہے۔ مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں۔ کسی شخص کے لیے حلال نہیں کہ اپنے بھائی کے مال

میں سے کچھ لے، مگر وہی جو وہ اپنے دل کی خوشی سے دے دے دے داور ظلم نہ کرو۔"

عم ابى حرة الرقاشى رضى الله عنه: اسمعوا منى تعيشوا، الا لا تظلموا، الا لا تظلموا، الا لا تظلموا، انه لا يحل مال امرئ الا بطيب نفس منه (مسند احمد، 1944)

"میری بات سنو، زندگی پاجاؤ گے ۔ سنو، ظلم نه کرو۔ سنو، ظلم نه کرو۔ سنو، ظلم نه کرو۔ کسی شخص کا مال اس کے دل کی خوشی کے بغیر لینا حلال نہیں۔"

[عبدالله ابن عمر (مسند الروياني، ١٢١٦ بيهقى، السنن الكبرى، ١٣٠٦) عمرو بن الاحوص (ترمذى، ٣٠١٢]

عمروبن يثربى الضمرى: ولا يحل لاحد من مال اخيه الا ما طابت به نفسه فلما سمعه قال ذلك قال يا رسول الله ارايت لو لقيت غنم ابن عمى فاحدت منها شاة فاجتززتها فعلى في ذلك شئ؟ قال ان لقيتها نعجة تحمل شفرة وزنادا بخبت الجميش فلا تمسهاد (بيهقى، السنن الكبرى، ١٣٠٥)

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: العارية موداة والمنحة مسردودة والدين مقضى والسزعيم غسارم. (ترمذي، ٢٠٢٧)

''عاریتالی ہوئی چیزواپس کی جائے۔ دودھ پینے کے لیے جو جانور کسی نے دیا ہو، اسے لوٹایا جائے۔ لیا ہوا قرض اداکیا جائے اور جس شخص (قرض کی واپی کا) ضامن بنا ہو، وہ (مقروض کی طرف سے ادائیگی نہ کرنے کی صورت میں ) ذمہ دار ہوگا۔''

[انس بن مالك (المقدسي، الاحاديث المختارة،

عبدالله ابن عمررضى الله عنه: يا ايها الناس من كانت عنده وديعة فليردها الى من ائتمنه عليها . (مسند الرو باني، ١٣٠٦ سيقي، السنز، الكري، ١٣٠٦)

(مسند الرویانی، ۱۴۱۲- بیهقی، السنن الکبری، ۱۳۰۸)

"ا کوگواجس کے پاک کی کی امانت رکھی ہو، ووا ہے اس
کوواپس کردے جس نے اس کے پاس اسے امانت رکھا ہے۔"
محمد بن مہران عن ابیه: یا معشر التجار انی ارمی
بہابین اکتافکم لا تلقوا الرکبان لا یبع حاضر لباد۔ (ابن
حجر، الاصابه، ۸۶۳۸، ۸۶۳۸)

"اے تاجروں کے گروہ! میں یہ بات شخصیں علی الاعلان کہتا ہوں کہ (بازار کے نرخ سے کم قیت پرمال خرید نے کے لیے )تم تجارتی قافلوں (کے شہر میں آنے سے پہلے ہی ان) سے مال نہ خرید لو کوئی شہری کی دیہاتی کا دلال نہ ہے۔"

[کتب حدیث کی عام روایات میں بیر ارشاد ججۃ الوداع کے حوالے کے بغیر نقل کیا گیا ہے، جبکہ ججۃ الوداع کی تصریح ہمیں صرف اس روایت میں ملی ہے۔]

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: ان الله قد اعطى لكل ذي حق حقه فلا وصية لوارث. (ترمذي، ٢٠٨٢)

"الله تعالی نے ہر حق دار کواس کاحق دے دیاہے،اس لیے اب کسی دار شے حق میں وصیت نہیں کی جاستی۔" آانہ میں در مالک (الا حادیث اللہ ختالہ تا ۱۲۵۲) میں میں

[انس بن مالک (الاحادیث المختارة، ۲۱۲۷) عمرو بن خارجة (ابن بهشام، السيرة النبوية، ۲/۱۱) (ابن سعد، الطبقات الكبرى، ۲/۱۸۳)]

عمروبن خارجة رضى الله عنه: الولد للفراش وللعابر الحجرومن ادعى الى غير ابيه او تولى غير مواليه فعليه لعنة الله والملائكة والناس اجمعين لا يقبل الله منه صرفا ولا عدلال (ابن بهشام، السيرة النبوية، ١١/١٦ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ٢/١٨٣)

"نیچ کانسباس سے ثابت ہوگاجس کے نکاح میں عورت ہوگا، جبلہ برکاری کرنے والے کا بیچ پر کوئی حق نہیں، اور ان کا حساب اللہ کے سپر دہے۔ جو شخص اپنی نسبت اپنے باپ کے علاوہ کسی اور کی طرف اور جو غلام اپنی نسبت اپنے آقاؤں کے علاوہ کسی اور کی طرف کرے گا، اس پر اللہ اور فرشتوں اور سب لوگوں کی لعنت ہے۔ اللہ تعالیٰ اس سے کوئی معاوضہ یا تاوان قبول نہیں کریں گے۔"

آبوامامة بابلى رضى الله عنه (ترمذى، ٢٠٣٦) انس

بن مالك (الاحاديث المختارة، ٢١٣٤)]

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: لا تالوا على الله فانه من تالى على الله اكذبه الله (المعجم الكبير، ۱۹۹۸) وقتم كهاكرالله يركونى بات لازم ندكرو، كونكه جوالياكرك گا، الله الكراس كوجموناكر دكهائكگ "

جابر بن سمرة رضى الله عنه: لا يزال بذا الدين ظابرا على من ناواه لا يضره مخالف ولا مفارق حتى يمضى من امتى اثنا عشر اميرا .... كلهم من قريش - (مسند احمد، ١٩٨٨)

"بہدین ان لوگوں کے مقابلے میں غالب رہے گاجواس کی خالف میں اٹھیں گے۔ نہ اس کو کوئی مخالف نقصان پہنچا سکے گا اور اس سے جدا ہونے والا، یہاں تک کہ میری امت میں بارہ امیر حکومت کر چکیں جو سب کے سب قریش میں سے ہوں گے۔"

عبدالله ابن عمررضى الله عنه: ذكر المسيح الدجال فاطنب فى ذكره وقال ما بعث الله من نبى الا انذرامته انذره نوح والنبيون من بعده وانه يخرج فيكم فما خفى عليكم من شانه فليس يخفى عليكم ان ربكم ليس على ما يخفى عليكم ثلاثا ان ربكم ليس باعوروانه اعور عين اليمنى كانه عينه عنبة طافية لربخارى، ٢٠٥١، مسنداحمد، ٥٩٠٩)

'آپ نے میے دجال کا تفصیل کے ساتھ ذکر کیا اور فرمایا کہ اللہ نے جس نبی کو بھی جیجا ہے، اس نے اپنی امت کو دجال سے خبر دار کیا ہے۔ نوح علیہ السلام نے بھی اور ان کے بعد آنے والے سب نبیوں نے اس سے آگاہ کیا۔ اور دجال کا خروج تمھارے اندر ہوگا۔ پس اس کی اور باتوں اگرتم پر مخفی رہیں توبیہ بات تم پر چھی ہوئی نہیں ہے کہ تمھارے رب کی صفات تم پر بھیلی سے بہت کہا ہے کہ تمھارے دب کی صفات تم پر نہیں ہیں۔ یہ بات آپ نے تین مرتبہ کہی۔ تمھاراب کانا ہوگا، یوں جیسے اس کی آکھ سے کانا ہوگا، یوں جیسے اس کی آکھا گور کا کوئی چھٹا ہوادانہ ہو۔"

ام الحصين رضى الله عنه: ان امرعليكم عبد مجدع حسبتها قالت اسود يقودكم بكتاب الله تعالى فاسمعوا له واطيعوا (مسلم، ١٢٨٨)

''اگر کسی کٹے ہوئے کان والے سیاہ فام غلام کو بھی تم پر امیر مقرر کیا جائے جو کتاب اللہ کے مطابق تمہاری قیادت کرے تو

اس كى بات سنواوراس كى اطاعت كرو." ابوالزوائدرضى الله عنه: يا ايها الناس خنو العطاء ما كان عطاء فاذا تجاحفت قريش على الملك وكان عن دين احدكم فدعوه ـ (ابوداؤد، ۲۵۲۹، ۲۵۷۰)

"اے لوگو! جب تک (حکمرانوں کی طرف سے ملنے والا) عطیہ، عطیہ، حطیہ رہے، تب تک لیتے رہو۔ پھر جب قریش بادشاہت پر آپس میں جنگ وجدال کرنے لگیں اور عطیہ تمھارے دین وائیان کی قیت پر ملے تواسے لینا چھوڑ دو۔"

ابوالزوائدرضى الله عنه: خذوا العطاء ما كان عطاء فاذا تجاحفت قريش الملك في ما بينها وكان العطاء رشوة على دينكم فلا تاخذوه (ابوبكر الشيباني، الأحاد والمثاني، ٢٦٢٦)

"جب تک عطید، عطیدرے، تب تک لیتے رہو۔ پھر جب قریش بادشاہت پر آپس میں جنگ وجدال کرنے لگیں اور عطیہ دین وائیان کے معاملے میں رشوت کے طور پر ملے تو مت او۔" سفیان بن وہب الخولانی: روحة فی سبیل الله خیر من الدنیا وصا علیہا وغدوة فی سبیل الله خیر من الدنیا وما علیہا وغدوة فی سبیل الله خیر من الدنیا وما علیہا و مسنداحمد، ۱۲۸۷۶)

"الله كراسة ميں ايك شام گزار نادنيا اور جو كھا اس ميں پايا جاتا ہے، سب سے بہتر ہے، اور الله كراسة ميں ايك شح گزار نادنيا اور جو كھا اس ميں پايا جاتا ہے، سب سے بہتر ہے۔ "
ابوامامة بابلى رضى الله عنه: من اسلم من ابسل الكتابين فله اجره مرتين وله مثل الذى لنا وعليه مثل الذى علينا ومن اسلم من المشركين فله اجره وله مثل الذى علينا وطبرى، جامع مثل الذى لنا وعليه مثل الذى علينا وطبرى، جامع البيان، ۲۲/۲۲۲)

"اہل کتاب، یہودونصاریٰ میں سے جواسلام لائے گا،اس کو دو ہرااجر ملے گا۔ اس کے وہی حقوق ہوں گے جو ہمارے ہیں اور وہی ذمہ داریاں ہول گی جو ہماری ہیں۔ اور مشرکین میں سے جو اسلام قبول کرے گا، اس کو بھی اس کا اجر ملے گا اور اس کے حقوق اور فرائض بھی وہی ہوں گے جو ہمارے ہیں۔"

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: يا ايها الناس خدوا من العلم قبل ان يقبض العلم وقبل ان يرقع العلم وقد كان انزل الله عزوجل يا ايها الذين آمنوا لا تسالوا عن اشياء ان تبدلكم تسؤكم وان تسالوا عنها حين ينزل

القرآن تبدلكم عفا الله عنها والله غفور حليم قال فكنا قد كربنا كثيرا من مسالته واتقينا ذاك حين انزل الله على نبيه صلى الله عليه وسلم قال فاتينا اعرابيا فرشوناه برداء قال فاعتم به حتى رايت حاشية البرد خارجة من حاجبه الايمن قال ثم قلنا له سل النبى صلى الله عليه وسلم قال فقال له يا نبى الله كيف يرفع العلم منا وبين اظهرنا المصاحف وقد تعلمنا ما فيها وعلمنا نساء نا وذرارينا وخدمنا قال فرفع النبى صلى الله عليه وسلم راسه وقد علت وجهه حمدة من والنصارى بين اظهرهم المصاحف لم يصبحوا يتعلقوا بعرف مما جاء تهم به انبياؤهم الاوان من ذباب العلم بان يذبه بدات العلم النبه حملته ثلاث مرار (مسنداحمد، ۲۱۲۵۹)

''اے لوگو!علم حاصل کر لواس سے قبل کہ علم کو قبض کر لیا جائے اور اٹھالیا جائے۔ (ابواہامہ کہتے ہیں کہ)اللہ تعالیٰ نے بیہ تھم نازل کررکھا تھاکہ اے ایمان والو، ان چیزوں کے بارے میں سوال نه کرو جواگر تمھارے لیے ظاہر کر دی گئیں توشھیں نقصان دیں گی اور اگرتم ان کے بارے میں پوچھو گے توجب تک قرآن نازل ہور ہاہے ، وہتھیں بتائی حاتی رہیں گی ۔اللّٰہ نے خود ہی ان کو بیان نہیں کیااور اللہ معاف کرنے والا بر دبار ہے۔ جب اللہ تعالی نے اپنے نبی پر بیر آیت اتاری تواس کے بعد ہم آپ سے بہت سی باتیں بوچھنے سے گریز کرنے لگے۔ (جب آپ نے یہ فرمایا کہ علم حاصل کرلواس سے قبل کہ علم کوقبض کرلیاجائے تو)ہم ایک بدو کے پاس گئے اور اسے ایک حادر کی رشوت دی۔ اس نے اس چادر کاعمامه سرپر باندھ لیا، یہاں تک که مجھے چادر کا کنارہ اس کی دائیں ابروکی طرف سے نکلاہواد کھائی دیا۔ پھرہم نے اس سے کہا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے یو جھو۔اس نے کہاکہ اے اللہ کے نبی ، ہارے اندر سے علم کیسے اٹھا لیا جائے گا جبکہ قرآن مجید کے مصحف ہمارے مابین ہوں گے اور ہم نے ان کو سیکھ رکھا ہو گا اور ا پنی عور توں اور بچوں اور اپنے خادموں کو بھی اس کی تعلیم دے ر تھی ہوگی؟ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپناسر مبارک اٹھایا اور آپ کے چہرے پر غصے کی وجہ سے سرخی نمایاں تھی۔ آپ نے فرمایا،

تمھاری مال تم سے محروم ہوجائے ، یہود ونصاریٰ کو دیکھو،ان کے

مصاحف ان کے پاس موجود ہیں لیکن ان کے انبیا جو تعلیمات

لائے تھے، وہ ان میں سے کسی بات پر بھی قائم نہیں رہے۔ سنو،
علم کے چلے جانے کی صورت یہ بھی ہوتی ہے کہ علم کے حامل
رخصت ہوجائیں۔ یہ بات آپ نے تین مرتبہ فرمائی۔ "
حارث بن عمرو رضی الله عنه: ووقت یلملم لاہل
الیمن ان دیلما و منیا و ذات عدة ، لایل العالق او قال لایل

اليمن ان يهلوا منها وذات عرق لابل العراق او قال لابل المشرق- (طبراني، المعجم الكبير، ٣٣٥١)

"فی صلی الله علیه وسلم نے یمن کی طرف سے آنے والوں کے لیے ذات لیے بلیلم کو اور عراق کی طرف سے آنے والوں کے لیے ذات عرق کومیقات مقرر کیا کہ وہ وہاں سے احرام باندھ لیں۔"

رس ويفات الراي دووبال العاص رضي الله عنه: ان عسدوالله بن عمدووبن العاص رضي الله عنه: ان النبي صلى الله عليه وسلم بينا بسويخطب يوم النحر فقام اليه رجل فقال كنت احسب يا رسول الله ان كذا وكذا قبل كذا وكذا لهولاء الثلاث رسول الله ان كذا وكذا لهولاء الثلاث فقال النبي صلى الله عليه وسلم افعل ولا حرج فقال النبي الكبرى، ٩٣٩٣)

"نبی صلی الله علیه وسلم یوم الخو کو خطبه دے رہے تھے کہ ایک فخص آپ کے پاس آیا اور کہا کہ یار سول الله ، میں سمجھا کہ جج کا فلال عمل فلال عمل سے پیمبلے کرنا ہے۔ پھر ایک اور شخص اٹھا اور اس نے بھی کہا کہ یار سول الله ، میں سمجھا کہ جج کا فلال عمل فلال عمل سے پیمبلے کرنا ہے۔ نبی صلی الله علیه وسلم نے فرما یا کہ اب کر لو، کوئی حرج نہیں۔ "
حرج نہیں۔ "

اسامة بن شريك: ساله رجل نسى ان يرمى الجمار فقال ارم ولا حرج ثم اتاه آخر فقال يا رسول الله نسيت الطواف فقال طف ولا حرج ثم اتاه آخر حلق قبل ان يذبح فقال اذبح ولا حرج [ان الله عزوجل وضع الحرج الا من اقترض امرا مسلما ظلما او قال بظلم فذلك حرج وبلك] - (صحيح ابن خريمه، ٢٢٥٨- المعجم الكبير، ٢٨٢، حجة الوداع، ١٩١١، ١/١١)

"اکی شخص نے جو جمرات پر رمی کرنا بھول گیا تھا، آپ سے دریافت کیا توآب نے فرمایا کہ اب رمی کرنا بھول گیا تھا، آپ سے دریافت کیا توآب نے فرمایا کہ اور شخص آیا اور اس نے کہا کہ یار سول اللہ، میں طواف کرنا بھول گیا۔ آپ نے بھول گیا۔ آپ نے شخص آیا جس نے قربانی کرنے سے پہلے سرمنڈ والیا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ اب قربانی کرنے سے پہلے سرمنڈ والیا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ اب قربانی کرلو، کوئی حرج نہیں۔ اللہ تعالی نے اس

727, 727)

"لوگوں نے نوچھاکہ یار سول اللہ کیا ہم فلاں فلاں چیز کو دوا کے طور پر استعال کر سکتے ہیں؟ دو مرتبہ یہ سوال کیا۔ آپ نے فرمایا، ہاں، دوااستعال کروکیونکہ اللہ تعالی نے جو بھی بیاری نازل کی ہے، اس کی شفا بھی اتاری ہے، سوائے ایک بیاری لیتی بڑھائے کے۔"

برعبيات اسامة بن شريك: قالوايارسول الله ما خيرما اعطى الناس قال خلق حسن (المعجم الكبير، ٢٨٢)

"لوگوں نے بوچھاکہ یار سول اللہ، لوگوں کو ملنے والی چیزوں میں سے بہترین چیز کون کی ہے؟آپ نے فرمایا: اچھاا خلاق۔" عبد الله ابن عبداس رضدی الله عنه: لاقتلن العمالقة فی کمتیبة فقال له جبریل علیه السلام او علی قال او علی بن ابی طالب (مستدرک حاکم، ۲۳۳۲ طبرانی، المعجم الکبیر، ۱۱۰۸۸)

"میں ایک لشکر لے کر عمالقہ (لینی خوارج) کو قتل کر دول گا۔ جبریل علیدالسلام نے آپ سے کہاکہ یا پھر علی۔ آپ نے فرمایا: یا پھر علی بن ابی طالب۔"

ی روی و به و به و آلم دنبی فرمات بیل که اس روایت کاراوی سلمه بن کمیل ی حد ضعیف به اور امام حاکم کا ند کوره روایت کو متدرک بیل قوی قرار دینادر ست نمیس \_ (میزان الاعتدال ۱۵/۱۸۵)] عم ابی حرة الرقاشی رضی الله عنه: الا آن الشیطان قسد ایس ان یعبده المصلون ولکنه فی التحریش بینهم \_ (مسند احمد، ۱۹۷۲)

''سنو! شیطان اس سے تومایوس ہو دیا ہے کہ عبادت گزار اس کی عبادت کریں، لیکن وہ اہل ایمان کو ایک دوسرے کے خلاف ہمڑکانے کی پوری کوشش کرے گا۔''

عمروبن الاحوص رضى الله عنه: الا وان الشيطان قد ايس من ان يعبد فى بلادكم بذه ابدا ولكن ستكون له طاعة فى ما تحتقرون من اعمالكم فسيرضى به ـ (ترمذى، ٢٠٨۵)

''آگاہ رہو!شیطان اس سے تومایوس ہو چکا ہے کہ تمھارے اس علاقے میں اس کی دوبارہ بھی عبادت کی جائے۔ ہاں ان اعمال میں ضرور اس کی اطاعت کی جائے گی جنمیں تم حقیر خیال کرتے ہو، اور وہ اس پر خوش رہے گا۔''

[عبدالله ابن عباس (مستدرك حاكم، ٣١٨) عبد

معاملے میں حرج اور گناہ نہیں رکھا، ہاں جو شخص کسی مسلمان پر زیادتی کرتے ہوئے اس کی عزت کو پامال کرے گا، حقیقت میں وہی حرج میں پڑے گااور برباد ہوگا۔"

[عبدالله ابن عباس (ابوداؤد، ١٤٢٢)]

قرة بن دعموص رضى الله عنه: قال الفينا النبى صلى الله عليه وسلم فى حجة الوداع فقلنا يا رسول الله ما تعهد الينا قال اعهد اليكم ان تقيموا الصلاة وتؤتوا الزكاة وتحجوا البيت الحرام وتصوموا رمضان فان فيه ليلة خير من الف شهر وتحرموا دم المسلم وماله والمعابد الا بحقه وتعتصموا بالله والطاعة - (بيهقى، شعب الايمان، ٣٣٣٦- ابن حجر، الاصابه، ۵/۲۳۵)

"جتة الوداع کے موقع پر ہم نی صلی اللہ علیہ وسلم سے ملے تو ہم نے ہمانہ یالہ علیہ وسلم سے ملے تو ہم نے ہمانہ کی جہری تاکید فرماتے ہیں؟
آپ نے فرمایا، میں شخصیں اس بات کی تاکید کرتا ہوں کہ تم نماز قائم کرو، زکوۃ اداکرو، بہت الحرام کاج کرو، رمضان کے روز سے بہتر رکھو کیونکہ اس میں ایک ایسی رات ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہم مسلمان اور معاہدہ کافر کی جان اور اس کے مال کو حرام سمجھو، الا یہ کہ کسی حق کے تحت اس سے تعرض کیا جائے، اور تم اللہ کی فرماں برداری اور اس کی اطاعت پر قائم رہو۔"

عمير بن قتادة: ان رجلا ساله فقال يا رسول الله ما الكبائر فقال بوتسع: الشرك بالله وقتىل نفس مومن بغير حق وفراريوم الزحف واكل مال اليستيم واكبل الربا وقدف المحصنة وعقوق الوالدين المسلمين واستحلال السبيت الحرام قبلتكم احياء وامواتا. (مستدرك حاكم، ١٩٩)

"ایک شخص نے رسول الله علیه وسلم سے سوال کیا کہ یارسول الله ، کبیرہ گناہ کون سے ہیں ؟ آپ نے فرمایا کبیرہ گناہ کو ہیں: الله کے ساتھ شریک شہرانا، کسی مومن کو ناحق قتل کرنا، میدان جنگ سے پیٹے پھیر کر بھاگنا، پیٹیم کامال کھانا، سود کھانا، کسی پاک دامن خاتون پر الزام لگانا، مسلمان والدین کی نافرمانی کرنا، اور بیت الحرام کی، جو تمھارا قبلہ ہے، زندگی یا موت کی حالت میں بے حرمتی کرنا۔"

اسامة بن شريك: قالوا يا رسول الله انتداوى من كذا وكذا مرتين قال نعم تداووا فان الله عزوجل لم يسنزل داء الا انزل له شفاء غير داء واحد الهرم ((المعجم الكبير،

الله ابن عمر (مسند الروياني، ١٣١٦)]

عبدالله ابن عمر رضى الله عنه: ايها الناس ان الشيطان قديئس ان يعبد في بلدكم بذا آخر الزمان وقد رضى منكم بمحقرات الاعمال فاحذروه في دينكم محقرات الاعمال ـ (مسند عبد بن حميد، ۸۵۸)

"اے لوگواشیطان اس سے توالوس ہود کا ہے کہ تمھارے اس علاقے میں قیامت تک بھی اس کی دوبارہ عبادت کی جائے۔ ہاں وہ تمھارے ایسے اعمال پر خوش ہوتارہے گا جنیس تم حقیر خیال کرتے ہو، اس لیے اپنے دین کے معاملے میں ان اعمال سے خبر دار رہوجنیس حقیر اور معمولی سمجھاجاتاہے۔"

عبد الله ابن عباس رضى الله عنه: يا ايها الناس انى قد تركت فيكم ما ان اعتصمتم به فلن تضلوا ابدا كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم (مستدرك حاكم، ٣١٨)

''اے لوگو! میں تم میں وہ چیزیں چھوڑ کر جارہا ہوں کہ جب تک تم ان کا دامن تھاہے رکھوگے، مجھی گمراہ نہیں ہوگے۔اللہ کی کتاب اور اس کے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت۔'' [ابن ہیشام، السیرة النہویة، ۲/۲]

جابر بن عبد الله رضى الله عنه: يا ايها الناس انى قد تركت فيكم ما ان اخذتم به لن تضلوا كتاب الله وعترتى ابل بيتى- (ترمذى، ٣٤١٨)

"ائے لوگو! میں تم میں وہ چیزیں چھوڑ کر جارہا ہوں کہ جب تک تم ان کا دامن تھامے رکھوگے، بھی گمراہ نہیں ہوگے۔اللہ کی کتاب اور میرے اہل ہیت۔"

جأبربن عبد الله رضى الله عنه: وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده ان اعتصمتم به كتاب الله - (مسلم، ٢١٣٤)

میں تم میں وہ چیز چیور کر جارہا ہوں جس کو تھاہے رکھنے کی صورت میں تم بھی گراہ نہیں ہوگے، لینی اللہ کی کتاب۔" [عبداللہ ابن عمر (مسند الرویانی، ۱۲۱۲)] ابوبکرہ نفیع بن الحارث رضی اللہ عنه: وستلقون ربکم فیسالکم عن اعمالکم الا فلا ترجعوا بعدی ضلالا یضرب بعضکم رقاب بعض۔ (بخاری ۲۰۵۲) "اور حلد ہی کھاری اے رہ سے ما قات ہوگی اور وہ تم

''اور جلد ہی تمھاری اپنے رب سے ملاقات ہوگی اور وہ تم سے تمھارے اعمال کے بارے میں ب<sub>ق</sub>یھے گا۔ آگاہ رہو! میرے

بعد دوباره گمرای کی طرف نه پلٹ جاناکہ ایک دوسرے کی گرد نیس مارتے رہو۔"

[جريربن عبدالله (بخارى، ۱۱۸) ابن عباس (بخارى، ۱۲۲۳) ابن عمر (بخارى، ۱۲۲۳) ابن عمر (بخارى، ۱۲۲۳) عداء بن خالسد الكلابى (مسند احمد، ۱۹۲۲) عبد الاعلى بن عبدالله (طبرانى فى الكبير، مجمع الزوائد ۳/۲۷۳) حديقة بن اليمان (المعجم الاوسط، ۲۲۱۳) عبدالله بن مسعود (بزارورجاله رجال الصحيح، مجمع الزوائد ۱۲/۲۸۳) حجير (مسند الحارث (زوائد الهيثمى)، ۲۵-الآحاد والمثانى، ۱۸۲۱)

ابوامامة بابلى رضى الله عنه: الاان كل نبى قد مضت دعوته الا دعوتى فانى قد ادخرتها عند دربى الى يوم القيامة ـ (طبرانى المعجم الكبير، ٢٣٢٢ ـ مسند الشاميين، ١٢٣٢)

''سنو! ہرنی نے اپنی مخصوص دعا( دنیابی میں ) مانگ لی ہے، جبکہ میں نے اپنی خاص دعاما نگنے کا حق قیامت کے دن تک کے لیے اپنے رب کے پاس محفوظ رکھا ہوا ہے۔''

جريد بن الارقط رضى الله عنه: رايت النبى صلى الله عنه: رايت النبى صلى الله عليه عليه وسلم في حجة الوداع فسمعته يقول اعطيت الشفاعة ـ (ابن حجر، الاصابة، ١٣٦١ ـ وقال: رواه بن مندة من طريق يعلى بن الاشدق وهو متروك عنه)

"میں نے بی صلی اللہ علیہ وسلم کو ججۃ الوداع میں بی فرماتے سنا کہ مجھے (اپنی امت کے لیے) شفاعت کا حق دیا گیا ہے۔"
[ججۃ الوداع کے موقع کی تصریح کے بغیر بیر دوایت اعطیت الشفاعة وہی نائلة من لایشرک بالله شینا کے الفاظ سے ابو جعفر سے مصنف ابن ابی شیبہ (رقم ۲۳۱۲) میں اور ابن عباس رضی اللہ عنہ سے ابن ابی عاصم کی السنة (رقم ۸۰۲) میں مروی ہے۔]

مرة عن رجل من اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم: الاوانى فرطكم على الحوض انظركم وانى مكاثر بكم الامم فلا تسودوا وجهى الا وقد رايتمونى وسمعتم منى وستسالون عنى فمن كذب على فليتبوا مقعده من النار الاوانى مستنقذ رجالا او اناثا ومستنقذ منى آخرون فاقول يا رب اصحابى فيقال انك لا تدرى ما احدثوا بعدك (مسند احمد، ٢٢٣٩٩ نسائى، السنن الكبرى، ٢٠٩٩)

'آگاہ رہو! میں تم سب سے پہلے حوض پر بہنی کہ تم محمارا منتظر ہوں گا۔ اور میں تم محمارے ذریعے سے دوسری امتوں کے مقابلہ میں ابنی امت کی کثرت ظاہر کروں گا، اس لیے مجھے رسوا نہ کرنا۔ سنو، تم نے مجھے دکھا بھی ہے اور میری باتیں بھی سنی بیں۔ اور تم سے میرے بارے میں بو پھاجائے گا۔ پس جس نے مجھے پر جھوٹ باندھا، اس نے اپنا ٹھکانہ آگ میں بنا لیا۔ سنو، لول گالیکن پچھوٹوں کو مجھے سے چھین لیاجائے گا۔ میں کہوں گاکہ لول گالیکن پچھوٹوں کو مجھے سے چھین لیاجائے گا۔ میں کہوں گاکہ لیا بیا سے بیا اللہ، بیر میرے ساتھی ہیں تو کہا جائے گاکہ آپ کو معلوم نہیں کہ یا سے بیا تا بیا۔ کی بیا تو کہا جائے گاکہ آپ کو معلوم نہیں کہ بیا تی کے بعدا نھوں نے کیسی کیسی کیا بیا تا بیا انجام دیں۔"

[عبدالله بن مسعود (ابن ماجه، ۳۰۴۸) ابوامامه بابلی (مسندالشامیین، ۱۲۲۲ المعجم الکبیر، (۲۳۲۷)]

عداء بن خالد بن عمرورضي الله عنه: يا معشر قريش لا تجيئوني بالمدنيا تحملونها على اعناقكم ويجئ الناس بالآخرة فاني لا اغنى عنكم من الله شيئا. (المعجم الكبير، ١٨/١٢، وقم ١٦)

"اے گروہ قریش! ایسا نہ ہوکہ (قیامت کے دن) تم اپنی گردنوں پر دنیا کو اٹھائے ہوئے آؤ اور دوسرے لوگ آخرت کا سامان لے کر آئیں، کیونکہ میں اللہ کی پکڑ کے مقابلے میں تمھارے کچھ کام نہ آؤں گا۔"

عبدالله ابن عمررضى الله عنه: الاليبلغ شابدكم غائبكم لانبى بعدى ولاامة بعدكم - (مسندالرويانى، ١٢٢١، ٢/٢١٢ مسند عبد بن حميد، ١٨٥٨، ١/٢٧)

دهتم میں سے جو موجود ہیں، وہ پیرباتیں ان تک پہنچا دیں جو موجود نہیں۔ نہ میرے بعد کوئی نبی ہے اور نہ تمھارے بعد کوئی امت۔"

ابوبكرة نفيع بن الحارث رضى الله عنه: الاليبلخ الشابد الغائب فلعل بعض من يبلغه ان يكون اوعى له من بعض من سمعه (بخارى، ٢٠۵٢)

''سنو، جو موجود ہیں، وہ یہ باتیں ان تک پہنچا دیں جو موجود 'نہیں۔ ہوسکتا ہے کہ جن کویہ باتیں پہنچیں، ان میں سے پچھان کی بہ نسبت ان کوزیادہ بیجھنے اور محفوظ رکھنے والوں ہوں جھوں نے براہ راست مجھ سے سنی ہیں۔''

[عبدالله ابن عباس (بخاري، ١٦٢٣) ابوسعيد

(مسند احمد، ۲۲۳۹- بيهقى، شعب الايمان، ۵۱۳۸، ج ۷، ص ۲۸۹) عم ابى حسرة الرقاشي (مسسند احمد، ۱۹۷۲) حارث بن عمرو (طبرانى فى الكبير والاوسط، مجمع الزوائد ۲۲۹۹) وابصة بن معبد الجهنى (طبرانى فى الاوسط وابويعلى، مجمع الزوائد ۲۲۲۹) حجير (طبرانى فى الكبير، مجمع الزوائد ۲۲۲۹) حجير (مسند الحارث (زوائد الهيثمي)، ۲۵- الأحاد والمشانى، ۱۲۸۲) سراء بنت نبهان (المعجم الاوسط، ۲۲۳۰)

المعجم الاوسط، ۱۲۸۲) سراء بنت نبهان (المعجم الاوسط، ۲۲۲۳)] جبير بن مطعم رضى الله عنه: ايها الناس انى والله لا ادرى لعلى لا القاكم بعد يومى بذا بمكانى بذا فرحم الله من سمع مقالتى اليوم فوعابا فرب حامل فقه ولا فقه له ورب حامل فقه الى من بسوافقه منه ـ (دارمى، ۲۲۹ مسند ابى يعلى، ۲۲۳ ـ مستدرك حاكم، ۲۲۳)

"اے لوگو! بخدا بچھے معلوم نہیں کہ آن کے بعد میں اس جگہ تم سے مل سکوں گا یا نہیں۔ پس اللہ اس شخص پر رحمت کرے جس نے آج کے دن میری باتیں سنیں اور اخیس یاد کیا، کیونکہ بہت سے لوگ ایسے ہوتے ہیں جنیں سمجھ داری کی باتیں یا دہوتی سمجھ داری کی باتوں کو یا دکر کے ایسے لوگوں تک پہنچا دیتے ہیں جو اس نے زیادہ مجھ دار ہوتے ہیں۔"

[عبدالله ابن عمر (مسند الشاميين، ٥٠٨ الكفاية في علم الرواية، ١/١٩) ابوسعيد الخدري (رواه البزار، مجمع الزوائد ١/١٣٠ الترغيب والتربيب ١/٢٣) انس بن مالك (المعجم الاوسط، ٩٣٣٢) ابن بشام، السيرة النبوية، ١/٢٨)

ابو موسى مالك بن عبادة الغافقى رضى الله عنه: ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قام خطيبا فى حجة البوداع فقال عليكم بالقرآن وسترجعون الى اقوام يشتهون الحديث عنى فمن عقل عنى شيئا فليحدث به ومن قال على ما لم اقال فليتبوا مقعده جهنم (الأحاد والمثانى، ٢٦٢٦ مسند احمد، ١٨١٨٢ المحدث الفاصل، ١/١٤٢)

''نی صلی اللہ علیہ وسلم نے ججۃ الوداع کے موقع پر خطبہ ارشاد فرمایا اور کہا کہ تم قرآن کولازم پکڑے رکھنا، اور تم لوٹ کر ایسے لوگوں کے پاس جاؤگے جومیری ہاتیں سننے کے خواہش مند ہوں گے، پس جس نے میری کوئی بات اچھی طرح سجھ کریاد کی ہو، وہ

اس کوبیان کردے،اور جس نے میری طرف ایسی بات کی نسبت کی جومیں نے نہیں کہی تووہ اپناٹھ کا نہ جہنم میں بنالے۔"

جابر بن عبد الله رضى الله عنه: وانتم تسالون عنى فما انتم قائلون؟ قالوا نشبهد انك قد بلعت واديت ونصحت فقال باصعبه السبابة يرفعها الى السماء وينكتها الى الناس اللهم اشبهد اللهم اشبهد ثلاث مرات (مسلم، ٢١٣٨)

''تم سے میرے بارے میں بوچھا جائے گا، پس تم کیا کہو گے ؟ لوگوں نے کہا، ہم گواہی دیں گے کہ آپ نے پیغام پہنچا دیا اور بوری خیر خواہی کے ساتھ ذمہ داری اداکر دی۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی شہادت کی انگلی آسان کی طرف اٹھائی اور اس کے ساتھ لوگوں کی طرف اشارہ کر کے کہا: اے اللہ، گواہ

ربنادا الله أواور بنادات الله أواور بناد"
[ابوبكرة (بخارى ٢٠٥٢) ابو سعيد (ابن ماجه، ٣٩٢١ مسند احمد، ٣٠٤١) ابن عمر (بخارى، ٣٠٥١) ابن عبد الله (مسند احمد، ١٢٢٣) ابن عبد الله (مسند احمد، ١٢٢٣) نبيط بن شريط (مسند احمد، ١٢٩٨١) عداء بن خالد الكلابي (مسند احمد، ١٢٩٨١) عمرو بن الاحوص (ابن ماجه، ٢٣٨٠) سفيان بن وبب الخولاني (مسند احمد، ١٦٨٨٤) عم ابي حرة بن وبب الخولاني (مسند احمد، ١٩٨٨) عما بي حرو الرقاشي (مسند احمد، ١٩٨٨) حارث بن عمرو (المعجم الكبير، ٣٣٥٠) وابصة بن معبد الجهني (المعجم الاوسط، ٢٣٥٦) ابو الزوائد (ابو داؤد، ٢٥٤٠) ابو

# خليفهٔ اوّل حضرت صديق اكبررضي الله عنه كي جنگي مدايات

غادية (ابن سعد ٢/١٨٢)]

خلیفهٔ اول حضرت ابوبکر صدیق ؓ نے جب شام کی طرف فوجیں روانہ کیں توان کو دس ہدایات دیں جن کو تمام مورخین و محدثین نے نقل کیا ہے۔وہ ہدایات یہ ہیں:

© عورتیں، پچ اور بوڑھے قتل نہ کیے جائیں © مثلہ نہ کیا جائے (لیمنی جسم کے اعضاء نہ کاٹے جائیں) ﴿ را بہوں اور عابدوں کو نہ ستا یا جائے اور نہ ان کے معابد مسار کیے جائیں ﴿ کوئی پھلدار در خت نہ کاٹا جائے، نہ کھیتیاں جلائی جائیں ﴿ آبادیاں ویران نہ کی جائیں ﴾ جانوروں کوہلاک نہ کیا جائے ﴿ بدعهدی سے ہر حال میں احتراز کیا جائے ﴿ جو الوگ اطاعت کریں ان کی جان ومال کا وہی احترام کیا جائے جو مسلمانوں کی جان ومال کا ہے ﴿ اموال غنیمت میں خیانت نہ کی جائے ﴿ جنگ میں پیچھ نہ پھیری جائے۔

ان احکامات کے ذریعے اسلام نے جنگ کو تمام وحشیانہ اور ظالمانہ افعال سے پاک کر دیا۔ اور جنگ کو ایک انتخاب کے دریع ایک الیک مقدس جدو جہد میں بدل دیاجس کے ذریعے ایک نیک شریف اور بہادر آدمی کم سے کم نقصان پہنچا کردشمن کے شروفساد کو دفع کرکے امن قائم کرسکے۔

(مولانامحر عيسلي منصوري - "الشريعيه "وسمبر ٢٠٠٠ء)



بار ہویں صدی ہجری کے اوساط میں دہلی کی فقید المثال شخصیت ملا نظام الدین بن ملاقطب الدین سہالوی متوفی الاااھ رحمہ اللہ کی وساطت سے پاک و ہند میں علوم اسلامیہ کی تعلیم و ترویج کا ایک نیا دور شروع ہوا کہ ملا صاحب نے مختلف علوم و فنون میں در جہ بدر جہ تعمیر و ترقی کے لئے ایک مستقل نصاب تعلیم ترتیب دیا، جس میں صرف، نحو، لغت اور استعدادی فنون کی تعلیم شروع کے درجات میں رکھی گئی، اور علوم عالیہ یعنی عقیدہ، تفسیر، حدیث اور فقہ کی اعلیٰ تعلیم نصاب کے آخری مراحل میں طے پائی۔ ملانظام الدین سہالوی رحمہ اللہ کا مرتب کردہ یہی نصاب تعلیم بعد میں "درسِ نظامی "کے عنوان سے معروف ہوااور بورے برصغیر میں چھاگیا۔

نتائج کے اعتبار سے یہ نصابِ تعلیم بہت ہی حوصلہ افترا ثابت ہواکہ اس کی وجہ سے تمام اہم اسلامی علوم و فنون میں بسہولت تعمیر و فنون ایک ہی چھتری کے بنچ جمع ہوگئے۔ اس سے بہت سے شائقین کو مختلف علوم و فنون میں بسہولت تعمیر و ترقی کے کیجا مواقع میسر آئے اور بر صغیر پاک و ہند کے علمی حلقوں میں فکری وحدت و سلامتی کے حوالے سے من جانب اللہ بیدا کید نعت عظمی ثابت ہوئی، بعد کے ادوار میں اگرچہ جزوی طور پر اس میں ترمیم و تبدیلی ہوتی رہی اور متعدّد اہم کتب کو شامل نصاب کیا گیا، مگر اس کا عنوان اور اصل ڈھانچہ و ہی باقی ہے، جو شروع میں تھا۔

درسِ نظامی میں داخلِ نصاب کتب سے متعلق ذیل کی به تحریراس جذبے سے ککھی جار ہی ہے کہ طلبہ کرام کے وقت کوکس طرح زیادہ سے زیادہ قیمتی بنایا جائے اور نصافی کتب سے بھر پور استفادے کی راہیں کس طرح ہموار کی جائیں ؟

کے ساتھ تمام کتب کے صحیح نام باحوالہ درج کرنے کی کوشش کی ہے، کیونکہ بحیثیتِ فن کسی بھی کتاب کے مطالعہ سے پہلے اُس کا درست اور مکمل نام معلوم ہوناضروری ہے کہ اس سے ایک تومؤلف کے وضع کردہ اصل نام کا پیتہ چل جاتا ہے اور دوسرایہ چیزاس کتاب کے تعارف اور نہج مؤلف کو بیجھنے میں بہت زیادہ معاون ثابت ہوتی ہے۔

کتاب کے درست نام کے بعداس کے منج اور مواد پر مختصر انداز سے تبھرہ کیا گیا ہے، درسی حوالے سے اُس کے بہترین ننخی تعیین کی گئی ہے، ہرکتاب کی چنداہم شروحات کے نام درج کیے گئے ہیں، اور گراں قدر درسی فوائداور تجاویز کو مختصر الفاظ میں قلم بند کیا گیا ہے، جن میں سے بعض تجاویز در میان میں اور بعض فن کی جملہ کتب کے آخر میں ہیں۔ باقی درسِ نظامی کے فنون میں سے ہرفن کا مفصل تعارف اور اس فن کی داخلِ نصاب کتب میں سے ہرکتاب کے منج مؤلف اور شروح و حواثی و غیرہ کا تفصیلی بیان ہماری کتاب "قرة العیون فی تعدیف کتب المنہ ہج النظامی والفنون" میں آئے گا۔ ان شاء اللہ۔

# علوم قرآن/اصولِ تفسير

اس فن کے تحت دو کتابیں '' درسِ نظامی''میں داخل نصاب ہیں:

# (۱) الفوزالكبير

اس کتاب کے پہلے چار ابواب وفاق المدارس العربیہ کے تحت در جہ سادسہ میں داخلِ نصاب ہیں اور اس کا پورانام "الفوز الکبید فی أصول التفسید" ہے۔ یہ پاک وہند کے معروف علمی وروحانی پیشواامام الہند شخ احمہ بن عبدالرجیم المعروف شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (متوفی ۲۱ کا اھ) رحمہ اللہ کی تصنیف ہے ، جو کہ این تحجم کے اعتبار سے اگرچہ مختصر ہے ، مگر فن اصولِ تفسیر میں نہایت جامع کتاب ہے۔ اس کے کل پانچ ابواب ہیں ، جن میں سے بانچواں باب (جو کہ قرآنِ کریم کے غریب المعنی الفاظ کی تشریح اور اسباب نزول کے بیان میں ہے اور مصنف نے اسے "فتح الخیر" کے نام سے موسوم کیا ہے ، یہ باب) عربی میں ہے اور باقی مکمل کتاب فارسی زبان میں ہے ، جس کا دار العلوم دیو بند کے سابق شخ الحدیث حضرت مولانا سعید احمد پالن بوری (متوفی ۱۳۸۱ھ) رحمہ میں ہے ، جس کا دار العلوم دیو بند کے سابق شخ الحدیث حضرت مولانا سعید احمد پالن بوری (متوفی ۱۳۸۱ھ) رحمہ اللہ اور دیگر کئی علماء کرام نے عربی زبان میں ترجمہ کیا ہے اور اس وقت درس نظامی میں تقریبًا ہم جگہ یہی عربی ترجمہ پڑھایا جاتا ہے۔

کسی بھی کتاب سے صحیح طور پر استفادے کے لیے ضروری ہے کہ طالب علم کے پاس اس کا ایسانسخہ ہونا چاہیے کہ جو محقق بھی ہواور سہل الاستفادہ بھی ہو۔ نیز بیہ نسخہ طالب علم کا اپنا ذاتی ہونا چاہیے تا کہ وہ دورانِ در س مختلف مباحث کونشان زد کر کے اُن کی تنقیح و تحقیق کر سکے اور پھر زندگی بھر ان تنقیحات کی روشنی میں فن کے اندر اپنے علمی سفر کو مزید آگے بآسانی جاری رکھ سکے۔اس حوالے سے "الفوز الکبیر" کے موجودہ نسخوں میں سے "مکتبة البشری کراچی" سے طبع ہونے والا نسخہ سب سے بہترین ہے، جو کہ حضرت مولانا سعید احمد پالن لوری رحمہ اللہ کی تعریب اور تعلیق پرمشمل ہے اور اس کے عربی تراجم میں سے یہی بہترین اور مقبولِ خاص وعام ترجمہ ہے۔البتہ! دیگر ناشرین کی طرح مکتبۃ البشری نے بھی "الفوز الکبیر" کے صرف پہلے چار ابواب کو شامل اشاعت کیا ہے اور پائچویں باب کو شاید الگ عنوان اور الگ زبان پرمشمل ہونے کی وجہ سے باقی چار ابواب کے ساتھ شائع نہیں کیا۔

اس کے دیگر عربی تراجم میں سے شیخ محمد منیرابن عبدہ دشقی (متوفی ۱۳۷۷ھ)رحمہ اللہ کا ترجمہ بطورِ خاص قابلِ ذکر ہے اور اس کے اُردو متر جمین میں مولانا سعید احمد انصاری، مولانا محمد رفیق چودھری اور مولانا محمد اختر مصباحی شامل ہیں۔

اس کتاب کی عربی شروحات میں سے حضرت مولاناسعیداحمہ پالنیوری رحمہ اللہ کی شرح"العون الکبیر"اور مولانا محمہ اللہ کی شرح"روح القدیر"بہت بہترین ہیں۔ اور اس کی اُردو شروحات میں سے حضرت مولاناصوفی عبدالحمید سواتی (متوفی ۱۳۲۹ھ) رحمہ اللہ کی "عون الخبیر" اور حضرت پالنیوری رحمہ اللہ کی "الخیر الکثیر" قابلی ذکر ہے۔

### (۲)التبيان

یہ وفاق المدارس کے تحت درجہ سابعہ میں مکمل کتاب داخل نصاب ہے اور اس کا پورانام "التبیان فی علوم القرآن" ہے۔ یہ عالم عرب کی مشہور اور معاصر علمی شخصیت شخ محم علی صابونی (متوفی ۱۳۴۲ھ) رحمہ اللہ کی تصنیف ہے، جس میں انہوں نے علوم القرآن (اصولِ تقییر) کی ابتدائی معلومات سے لے کر آخر تک کے مباحث کو بہت عمد گی کے ساتھ جمع فرمایا ہے، اور اسے انہوں نے گیارہ فصلوں پر مرتب کیا ہے۔ اس کتاب میں کافی مفید مواد جمع ہے، البتہ! اس کی زبان ہماری عمومی کتب سے ہٹ کر قدر سے مشکل اور لغت جرائد کی طرف مائل ہے۔

اس کے موجودہ تسخول میں سے ''مکتبۃ البشری '' سے طبع ہونے والا نسخہ تقریباً سب سے بہترین ہے ، جو کہ خود مؤلف رحمہ اللہ کے مخضر حواشی کے ساتھ مطبوع ہے ، چونکہ اس کتاب کو داخلِ نصاب ہوئے کوئی بہت زیادہ عرصہ نہیں گزرا، اس وجہ سے اس پر ابھی تک کوئی خاطر خواہ علمی کام بھی نہیں ہوسکا، اس کی موجودہ شروحات میں سے مولانا محمد آصف ندیم جھنگ شہری کی اُردو شرح دہیم البیان ''سب سے اچھی ہے۔

کسی بھی کتاب کو بحیثیت فن سبحضے کا طریقہ میہ ہے کہ آدمی اس فن کی دیگر کتب کو پڑھے ، اس سے مطالعے میں وسعت پیدا ہوتی ہے ، فہم میں پختگی آتی ہے ، اور میہ پنۃ چلتا ہے کہ فلال بحث کے بارے میں مؤلف کے علاوہ دیگر اہلِ فن کی رائے کیا ہے ۔ کسی کتاب کی محض شروحات پر اکتفاکرنے سے آدمی محدود ہوکررہ جاتا ہے اور اس محدود فکری کی وجہ سے بسااو قات موروثی علمی تسامحات میں مبتلا ہوجا تا ہے ۔

اساتذہ کرام اور ادارے کی انتظامیہ کو چاہیے کہ وہ ہرفن کے طلبہ کو وسیع پیانے پراس فن کے اہم مصادر و مراجع مہیا کریں، اصولِ تفسیر کے طالب علم کو چاہیے کہ وہ ان دو کتب کے ساتھ علامہ بدر الدین زرکشی (متوفی مہیا کریں، اصولِ تفسیر کے طالب علم کو چاہیے کہ وہ ان دو کتب کے ساتھ علامہ بدر الدین زرکشی (متوفی اوم کے کاب "انبرهان فی علوم القرآن"، علامہ جلال الدین سیوطی (متوفی ااوم )رحمہ اللّٰہ کی کتاب "علوم کتاب" الماتقان فی علوم القرآن" اور شیخ الاسلام حضرت مفتی محمد تقی عثمانی صاحب حفظ اللّٰہ کی کتاب "علوم القرآن" اور "مقدمہ معارف القرآن" کو کم از کم ضرور مطالعہ میں رکھے، اس سے ان شاء اللہ علمی طور پر بہت زیادہ فائدہ ہوگا۔

باذوق طالب علم کے پاس درسِ نظامی کے فنون میں سے ہر فن کے لیے ایک مخصوص ڈائری ہونی چاہیے کہ جس میں وہ اس فن کے اہم مباحث کی تنقیحات درج کر تارہے اور دورانِ تعلیم سامنے آنے والی اس فن کی کتب کی فہرست بنا تاہے۔ اس طرح کرنے سے طالب علم کے پاس ہر فن سے متعلق بہترین مواد جمع ہوجائے گا اور اس کے لیے ترقی کی راہیں ہموار ہوں گی۔ اصولِ تفسیر کے طالب علم کوچاہیے کہ وہ اپنی اس کائی میں فن کی دیگر کتب کے نام درج کرنے کے ساتھ ساتھ ''الا تقان ''کی فہرست کا نصائی کتب کے مباحث سے موازنہ ضرور تحریر کرے اور اس کی وجہ سے سامنے آنے والے فروق اور جدید اہم مباحث کو نوٹ میں لائے۔

# ترجمه وتفسير قرآن

اس عنوان کے تحت دو اہم تفاسیر اور ایک بار مکمل قرآن کریم کا ترجمہ و تفسیر '' درسِ نظامی'' میں داخلِ ساب ہے:

# (۱) ترجمه وتفسير قرآن کريم

مکمل قرآن کریم کااُردو ترجمہ اور اس کی مختصر تفسیر در جهٔ ثانیہ، ثالثہ، رابعہ اور خامسہ میں متفرق طور پروفاق المدارس کے تحت داخلِ نصاب ہے، اور عام طور پر ان در جات کے طلبہ اور اساتذہ کرام اُردو تراجم و تفاسیر کی مدد سے ترجمہ و تفسیر پڑھتے اور پڑھاتے ہیں، جس کی وجہ سے تفسیر قرآن کی مبارک صف سے وابستہ طلبہ مفرداتِ قرآن کوالگ سے حل کرکے اُن کے معانی کی تہہ تک پہنچنے کے بجائے محض اُردو تراجم و تفاسیر میں درج مفاہیم پر اپنے علم و تحقیق کا مدار رکھتے ہیں، حالا نکہ علمی اعتبار سے یہ عوام الناس کا درجہ ہے۔ چپانچہ اس کی وجہ سے اتن بات توسمجھ میں آجاتی ہے کہ اس آیت کا مطلب میہ ، مگریہ مطلب ان الفاظ سے کس طرح مفہوم ہورہا ہے اور ان میں سے کون سالفظ کس معنی کی خبر دے رہا ہے ؟ اس کی طرف طلبہ کرام کی کوئی زیادہ پیش رفت نہیں ہو یاتی۔

یبی وجہ ہے کہ باطل پرست لوگ جب رُخ بدل بدل کر قرآنِ کریم کے حوالے سے مختلف قسم کے شکوک و شہرات پیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور نصوصِ قرآنیہ میں تحریف کر کے معاشرے میں انحراف والحاد کی راہیں ہموار کرتے ہیں، تواس وقت عام طور پر ایسا ہوتا ہے کہ ہمارے فاضل کی سوچ اس جگہ جا کر گھہر جاتی ہے، جہاں پر عوام الناس کی رہنمائی کی خاطر لکھی جانے والی اُردو تفاسیر اور تراجم قرآن نے اُسے چھوڑا ہوتا ہے۔ اس جہاں پر عوام الناس کی رہنمائی کی خاطر لکھی جانے والی اُردو تفاسیر اور تراجم قرآن نے اُسے چھوڑا ہوتا ہے۔ اس سے آگے بڑھ کر اسلاف کے علوم سے گہری وابستگی کے نتیج میں وہ اس حوالے سے اپنے طور پر کچھ نہیں کر پاتا۔ اگر یہی صورت حال چلتی رہی تو عنقریب ہمارے در میان سے قرآنِ کریم کو گہرائی کے ساتھ سیجھنے والے لوگ ختم ہوجائیں گے!

فہم قرآن کا ملکہ حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ علوم عربیت میں مہارت حاصل کی جائے اور اسلاف کی کتب کی گہری مراجعت رکھی جائے۔ قرآنی آیات کے معانی و مطالب تک پینچنے میں ہماراعزیز طالب علم محض دوسروں کا مقلد بن کر نہ رہ جائے، بلکہ اس سلسلے میں خود محنت کرے، جس کا طریقۂ کاریہ ہے کہ پہلے ہر لفظ کی صرفی، پھر لغومی اور پھر نحوی تحقیق کرے، اس کے بعد علم بلاغت اور بدیع کی مددسے اُس کے رموز کوحل کرے، اور آخر میں اسلاف کی کتب میں مراجعت کرکے اس کی مراد متعین کرے۔

قرآن پاک کے مفردات اور مشکل الفاظ کے حل میں متقد مین سے لے کردورِ حاضر تک کے علماءِ تفسیر نے مستقل طور پرکئی کتابیں تصنیف کی ہیں۔ چنانچہ علامہ جلال الدین سیوطی (متوفی اااس )رحمہ اللہ نے اپنی کتاب "الإتقان فی علوم القرآن" کی چھتیویں فصل کے شروع میں اس حوالے سے فرمایا ہے: "أفرده بالتصنیف خلائق لا یُحصون"۔ اور معاصر عرب محقق ڈاکٹر فوزی یوسف حفظہ اللہ نے اپنی کتاب "معاجم معانی ألفاظ القرآن الكريم" میں خاص اس موضوع پر لکھی جانے والی ایک سوآ گھ كتب کے نام مع مختصر تعارف ذكر کے ہیں۔

لغات قرآن کے حل کے لیے طالب علم کوچاہیے کہ وہ کم از کم علامہ حسین بن محمد دامغانی (متوفی ۲۵۸ھ) رحمہ اللہ کی رحمہ اللہ کی کتاب "الوجوہ والنظائر فی القرآن الکریم"، امام راغب اصفہانی (متوفی ۵۰۲ھ) رحمہ اللہ کی کتاب "المفودات فی غریب القرآن"، سابق مدرسِ حرم کی شیخ الو بکر الجزائری (متوفی ۱۳۳۹ھ) رحمہ اللہ ماہنامہ الشریعہ 44 سے جون ۲۰۲۳ء

کی کتاب "أیسر التفاسیر لکلام العلی الکبیر"، اور آردو زبان میں مولاناعبد الرحمن کیلائی (متوفی ۱۲۱۱ه) مرحمه الله کی منفر د تصنیف "متواد فات القرآن "کوخرور دیکھے۔ بلکہ ان میں سے الوجوہ والنظام ، ایسر التفاسیر اور مترادفات القرآن توہر طالب علم کی ذاتی ہوئی چاہیے، اور اگر ممکن ہو، تواس کے ساتھ ساتھ دورہ حدیث میں داخل نصاب کتب ستہ (صحیح بخاری، صحیح مسلم، سنن نسائی، سنن ابی داود، جامع ترفدی اور سنن ابن ماجه) وغیرہ کی داخل نصاب کتب ستہ (صحیح بخاری، صحیح مسلم، سنن نسائی، سنن ابی داود، جامع ترفدی اور سنن ابن ماجه) وغیرہ کی دکت الله علیه وآله دور تاب التفسیر" کی بھی مراجعت رکھی جائے، اس سے حدیث کی برکت حاصل ہوگی، خود نبی کریم صلی الله علیه وآله اور صحابہ کراٹم کے تفسیری فرامین کاعلم ہوگا، اور یہی تفسیر کے میدان میں اصل چیز ہے۔ باتی نحومی اور بلاغی رموز کے حل کے لیے کم از کم شخ محی الدین درویش (متوفی ۱۰۰۳ می ارحمہ الله کی کتاب "اعواب القرآن و بیانه" ضرور دیکھ لی جائے۔

نیز عربی تفاسیر میں سے کم از کم شہاب الدین آلوسی (متوفی ۱۲۷ه هر) رحمه الله کی تفسیر "روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم والسبع المثانی "کی، اور اُردوکتب میں سے حضرت مولانا فتح محمه جالند هری رحمه الله کی تفسیر "بیان کے "ترجمه قرآن"، حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی (متوفی ۱۳۹۲ه و) رحمه الله کی تفسیر "بیان القرآن"، حضرت مولانا مفتی محمد شفیع عثانی (متوفی ۱۳۹۱ه) رحمه الله کی تفسیر "معارف القرآن" اور حضرت مولاناعاشق اللی بلند شهری (متوفی ۱۳۲۲ه و) رحمه الله کی تفسیر "انوار البیان" کی ضرور مراجعت رکھی جائے۔

مولاناعا کا اہی بعد ہر اور موں ۱۱ انھی را مہ المدن کیں اور ارابیوں کی رور را سے رہی بالتہ اور خامسہ اس سلسلے میں تعمیر و ترقی کی سب سے بہترین صورت میہ ہے کہ بطورِ خاص درجہ ثانیہ ، ثالثہ ، رابعہ اور خامسہ کاطالب علم ترجمہ قرآن کے درس میں بیاض والا قرآن اپنے سامنے رکھے ، اُستاذکی تقریر کی روشنی میں مفردات کی لغوی ، صرفی اور نحوی تحقیق و غیرہ تحریری طور پر اس میں درج کرے ، اور اُن کے بتلائے ہوئے تفییر کی فوائد نوٹ کرے ، پھر درس سے فارغ ہونے کے بعد کم از کم درجِ بالاکتب کی روشنی میں اُس درس کی دوبارہ مراجعت کرے ، اور اس دوران سامنے آنے والے نئے علمی فوائد کو اپنے پاس نوٹ کرلے ، اس طرح کرنے سے قرآنی نصوص کے معانی و مطالب طبیعت میں راسخ ہوجائیں گے اور فہم قرآن کا ظیم ملکہ نصیب ہوگا۔

اساتذہ کرام کوچاہیے کہ وہ درجہ ثانیہ سے ہی اس حوالے سے طالب علم کی ذہن سازی کریں، اسے بہتر سے بہتر سے بہتر نے کی سوچ دیں، اور اس کے وقت کو قیتی بنانے میں اپنے اپنے جھے کامؤ ترکر دار اداکریں، جس کی ایک بہترین عملی صورت میں ہے کہ اساتذہ کرام عم پارہ پڑھاتے ہوئے نوٹس بورڈ پر مفر دات حل کروائیں اور طلبہ کرام کوحل شدہ مفر دات اپنی کا بہیوں میں درج کرنے کا مکلف بنائیں، اس سے ان شاء اللہ طلبہ کرام میں تحقیق اور جستجو کی عادت پڑجائے گی۔

باقی میربات ذہن نشین رہنی چاہیے کہ قرآنی لغات کوحل کرنے کے لیے عام عربی لغات ناکافی ہیں، کیونکہ قرآنی پاک کاایک خاص اسلوب اور بدلیج انداز بیان ہے، جو کہ عام طور پر انسانی فہم و فراست سے بالاتر ہوتا ہے، مرآنی پاک کاایک خاص اسلوب اور بدلیج انداز بیان ہے، جو کہ عام طور پر انسانی فہم و فراست سے بالاتر ہوتا ہے،

اور دوسراعام لغات کے ذریعہ قرآنِ پاک کی کسی تعبیر کااز خود مطلب متعیّن کرنااس لیے بھی مشکل ہے کہ قرآنِ پاک میں ایک ایک مادہ مختلف مقامات پر پانچ پانچ ، دس دس اور بارہ بارہ معافی کے لیے استعال ہواہے ، اس لیے ماہرین علاءِ تفسیر کی کتب ہی بتاسکتی ہیں کہ کون سی جگہ اور کس سیاق میں بید لفظ کس معنی کے لیے آیا ہے۔

مثال کے طور پر "ت، ب، ع"، یہ مادہ قرآنِ کریم میں مختلف مقامات پر الگ الگ سات معانی کے لیے آیا ہے: (صحبت، اقتداء، افتتیار، عمل، نماز، استقامت اور طاعت)، اس طرح مادہ "خ، ف، ف" قرآن مجید میں پانچ معانی (معمولی چیز، جوانی، آسانی، نقصان اور شخفیف) کے لیے استعال ہوا ہے، اس طرح مادہ "ر، ء، ی" مختلف مقامات پر پانچ معانی میں، مادہ "ر، ج،ع" آٹھ معانی میں، اور مادہ "ر،ح،م" چودہ معانی میں استعال ہوا ہے۔ [ویکھیے: الوجوہ والنظائر للدامغانی + المفردات للأصفهاني]

### (۲) تفسيرالجلالين

قرآن کریم کی بید مکمل تفسیر وفاق المدارس کے تحت در جئر سادسہ میں داخلِ نصاب ہے اور بید عربی زبان میں نہایت مختفر اور عمدہ تفسیر ہے۔ اس کا انداز عام تفاسیر سے مختلف ہے ، اس میں قرآنی آیات کے بیچوں کی مشکل الفاظ کی تشریح، مجملات کی توضیح اور مہمات کی تعیین کی گئی ہے۔ مختلف آیات کے شانِ نزول ذکر کیے گئے ہیں اور فصاحت و بالاغت کے قواعد کی روشنی میں محذوفات کی تعین کی گئی ہے، مختلف تفسیری اقوال میں سے رائے قول کے ذکر پر اکتفاکیا گیا ہے ، اور مختصر الفاظ میں ضروری اعراب اور مشہور قراءات کو بیان کیا گیا ہے۔

اس تفسیر کودو مفسرین نے لکھا ہے اور دونوں کالقب جلال الدین ہے، جس کی وجہ سے بیہ "تفسیر الجلالین"

کے نام سے مشہور ہوگئ ہے۔ باقی ان دونوں مصنفین نے اپنی تفسیر کااصل نام کیار کھا ہے، اس بارے میں کوئی تفصیل ہمیں نہیں مل سکی۔ مختصر نام کے طور پر اسے جلالین کے بجائے "تفسیر الجلالین" کہنا چاہیے۔ اس میں سورہ کہف سے لے کر سورہ ناس تک، اور سورہ فاتحہ کی تفسیر علامہ جلال الدین محمہ بن احمر محلی (متوفی اس میں سورہ کہف سے لے کر سورہ ناس تک، اور سورہ فاتحہ کی تفسیر علامہ الدین محمہ بن احمر محلی (متوفی میں انہوں نے نصف آخر کی تفسیر لکھی، اور اس سے فارغ ہوکر نصف اول میں سے صرف سورہ فاتحہ کی تفسیر لکھیا نے تھے کہ ان کا انتقال ہوگیا۔ پھراُن کے انتقال کے چھسال بعد علامہ جلال الدین سیوطی (متوفی اا 9ھی) رحمہ اللہ نے تقریبًا بائیس سال کی عمر میں چاہیں دنوں کے اندر سورہ بقرہ سے لکر سورہ بنی اس ایک ماکم کھا۔

اس کے عرب وعجم میں مختلف محقق نسخ مطبوع ہیں۔ ہمارے ہاں موجودہ نسخوں میں سے "مکتبۃ البشری" سے طبع ہونے والا نسخہ سب سے بہترین ہے، اس کی عربی اور اُردوزبان میں متعدّد شروحات لکھی گئی ہیں۔ عربی شروحات میں سے ملاعلی قاری (متوفی ۱۴ اے) رحمہ اللّہ کی "الجمالين"، شیخ عطیہ بن عطیہ الاُجھوری (متوفی 190ه) رحمه الله كى "الكوكب النبرين في حل ألفاظ [تفسير] الجلالين" اورشيخ احمد بن محمد صاوى (متوفى ١٢٢١ه) رحمه الله كى "بلغة السالك لأقرب المسالك" بهترين بي، جوكه "حاشية الصاوي على تفسير الجلالين" كے عنوان سے مشہور ہے، اور أردو ميں دار العلوم ديو بندكے استاذ حضرت مولانا محمد جمال بلند شهرى حفظ الله كى شرح" جمالين" مناسب ہے۔)

تفسیر جلالین کے طالب علم کوچاہیے کہ وہ اس کے لیے دیگر عربی نقاسیر کی مراجعت کے ساتھ ساتھ کم از کم تفسیر جلالین ہی کے طرز پر لکھی جانے والی حضرت مولاناعلامہ عبدالعزیز پر ہاڑوی (متوفی ۱۳۳۹ھ) رحمہ اللہ کی کتاب "السلسبیل فی تفسیر التنزیل" اور سابق مدرس مسجد نبوی شیخ ابو بکر الجزائری (متوفی ۱۳۳۹ھ) رحمہ اللہ کی کتاب "أیسر التفاسیر لکلام العلی الکبیر" کو ضرور دیکھے۔ اور اُردو تراجم و مختصر تفاسیر میں سے حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی (متوفی ۱۳۲۱ھ) رحمہ اللہ کے ترجمہ قرآن و خلاصہ تفسیر، اور حضرت مولانا فتح محمہ جالند ھری رحمہ اللہ کے ترجمہ قرآن و خلاصہ تفسیر، الور خطرت مولانا فتح محمہ جالند ھری رحمہ اللہ کے ترجمہ قرآن کی ضرور مراجعت کرے کہ ان دونوں حضرات کی بطور خاص بین القوسین کی عبارات اغراض جلالین کے حل میں معاون ثابت ہوتی ہیں۔

## (۳) تفسير بيضاوي

ویسے توبیہ مکمل قرآن پاک کی تفسیر ہے، مگر وفاق المدارس کے تحت درجۂ سابعہ میں اس کے جزاول کا صرف پہلا ربع در سًا پڑھایا جاتا ہے۔ اس تفسیر کا بورانام "أنواد التنزیل وأسراد التأویل" ہے۔ [خطبة المؤلف]

یہ قاضی ناصر الدین عبد اللہ بن عمر بیضاوی (متوفی ۱۸۵ه ) رحمہ اللہ کی تصنیف ہے، جس میں انہوں نے قرآنِ کریم کے ہر ہر حرف، بلکہ ہر ہر نقطے کے معنی و مفہوم کوعربی کے قواعد اور شرعی اصولوں کی روشنی میں اُجاگر کیا ہے، اور فن تفسیر میں یہ منتہی درجے کے طلبہ کی کتاب ہے۔ مخضر نام کے طور پر اسے بیضاوی کے بجائے 'تفسیر بیضاوی''کہنا چاہیے، کیونکہ بیضاوی مؤلف کی نسبت ہے، کتاب کا نام نہیں۔ ورنہ تو یہ ایسے ہوگا کہ جیسے تاویل کرکے ملتان کے رہنے والے کسی مصنف کی کتاب کو" ملتانی''کہا جانے گا!

اس کے عرب وعجم میں مختلف محقق نسخ مطبوع ہیں، درسی حوالے سے ہمارے ہاں موجودہ نسخوں میں سے "مکتبۃ البشری" سے طبع ہونے والا نسخہ سب سے بہترین ہے، جو کہ سندھ کے مشہور عالم مولانا عبدالکریم کورائی (متوفی ۱۳۹۳ھ) رحمہ اللہ کے حواثی کے ساتھ مطبوع ہے۔ اس کے عربی اور اُردو میں متعدّد شروح و حواثی کی ساتھ مطبوع ہے۔ اس کے عربی اور اُردو میں متعدّد شروح و حواثی کی ساتھ مطبوع ہے۔ اس کے عربی اور اُردو میں متعدّد شروح و ساتھ کی ساتھ مطبوع ہے۔ اس کے عربی اور اُردو میں متعدّد شروح و ساتھ کی سے علامہ جلال الدین سیوطی (متوفی ۱۹ میں اس کی عربی شروحات میں سے علامہ جلال الدین سیوطی (متوفی ۱۹ میں اللہ کا حاشیہ "عنایة القاضی "نواھد اللّٰ بکارو شوارد اللّٰ فکار" اور شہاب الدین خفاجی (متوفی ۲۹ میں اللّٰہ کا حاشیہ "عنایة القاضی

و کفایة الراضی" بہت عمدہ ہے، جو کہ "حاشیة الشهاب علی تفسیر البیضاوی" کے عنوان سے مشہور ہے۔ اس طرح تفیر بیضاوی پرشخ عبدالرحلٰ بن محرشیخی زادہ (متوفی ۸۷۰اھ)رحمہ الله اور شخ عبدالحکیم سیالکوٹی (متوفی ۷۷۰اھ)رحمہ الله کاحاشیہ بھی شان دارہے اور اول حلِ کتاب میں بہت زیادہ معاون ہے۔

سیاللونی (متوفی ۱۲۰۱ه) رحمه الله کاحاشیه جی شان دار ہے اور اول حل کتاب میں بہت زیادہ معاون ہے۔

اس کی اُردو شروحات میں سے دار العلوم دیو بند کے معقولات کے مشہور استاذ حضرت مولانا فخر الحسن
گنگوہی (متوفی ۱۳۱۵هه) رحمه الله کی شرح "التقرید الحاوی"، جامع المعقول والمنقول حضرت مولانا منظور احمد
نعمانی (متوفی ۱۳۲۳هه) رحمه الله کی "الهدیة النعمانیة"، اور اُن کے عظیم شاگر د حضرت مولانا منظور الحق
(متوفی ۱۳۰۴هه) رحمه الله کی شرح "النظر الحاوی" قابل ذکر ہیں۔ان میں سے اول الذکر علیت سے خوب
آراستہ ہے، مگراس کی تعبیرات قدرے مغاق اور عبارات مکرر ہیں۔

تفسیر بیضاوی کے طالب علم کو چاہیے کہ وہ اسے منطق کی کتاب سمجھ کرنہ پڑھے ، بلکہ اس کے اغراض و مقاصد کا بغور جائزہ لے ، اپنے مصادر میں وسعت پیدا کرے ، دیگر تفاسیر کی مد دسے فن تفسیر کے رموز کو جانئے کی کوشش کرے ، اور تفسیر بیضاوی کے لیے لغات القرآن سے متعلق کتب کے ساتھ ساتھ کم از کم فخرالدین رازی (متوفی ۲۰۲ھ) رحمہ اللہ کی "دوح (متوفی ۲۰۲ھ) رحمہ اللہ کی "دوح المعانی "کی ضرور مراجعت رکھے۔

#### فائده(۱)

تفسیر قرآن کے طالب علم کوچاہیے کہ وہ تفسیر پڑھنے سے پہلے اُصولِ تفسیر میں اچھی مناسبت پیداکر لے اور پھر تفسیر پڑھنے کے دوران اصولِ تفسیر کی کتب کی ضرور مراجعت رکھے۔ وفاق المدارس العربیہ کے حضرات کو چاہیے کہ وہ ترجمہ وتفسیر کے ابتدائی درجات سے ہی اصولِ تفسیر کے موضوع پر ملکے تھلیکے رسائل بطورِ نصاب شامل فرمادیں، تاکہ باذوق طلبۂ کرام تفسیر کے میدان میں بتدریج ترقی کی منازل طے کر سکیں۔

#### فائده (۲)

تفسیر قرآن کے طالب علم کو چاہیے کہ وہ مستند کتبِ تفسیر کو مطالعہ میں رکھے، بطورِ خاص تفسیری روایات کے حوالے سے مکمل احتیاط سے کام لے، اور حتی الوسع کوشش کرے کہ جید علماء کرام سے مشاورت کیے بغیر کوئی کتاب نہ پڑھے، کیونکہ بعض کتبِ تفسیر ایسی ہیں کہ ان میں رطب و یابس ہر طرح کی روایات جمع کر دی گئ ہیں، جیسے ''تفسیر مظہری'' ہے کہ اپنے طور پر بیدا کی سمندر ہے، اس میں آیاتِ قرآنید کی بہت تفصیل کے ساتھ تفسیر کی گئ ہے، اور بعض قصص و واقعات کی اس میں بہت شان دار تاویل ملتی ہے، مگر اس میں کثرت کے ساتھ ہر طرح کی تفسیر کی روایات بیان کی گئ ہیں، جن کو بغیر تحقیق کے آنکھیں بند کر کے ہر گزنہیں لیا جاسکتا، اور ان کی ہر طرح کی تفسیر کی روایات بیان کی گئی ہیں، جن کو بغیر تحقیق کے آنکھیں بند کر کے ہر گزنہیں لیا جاسکتا، اور ان کی

تنقیح و تحقیق اور جانچ پڑتال ہر طالب کے بس کی بات نہیں ہے ، اسی نوعیت کی بعض دیگر عربی تفاسیر بھی ہیں کہ جو اُر دومیں مترجم نہیں ، جیسے ''تفسیر انی سعود'' وغیرہ۔

روایات کی تنقیح کے حوالے سے اُردو تفاسیر میں حضرت مولاناعاشق اللی بلندشہری (متوفی ۱۳۲۲ھ)رحمہ الله کی کتاب ''انوار البیان ''مناسب تفسیر ہے کہ اس میں تفسیر بالقرآن کے ساتھ ساتھ تفسیر بالحدیث کا بھی کافی زیادہ اہتمام کیا گیا ہے، اور تفسیری روایات نقل کرنے میں وسعت بھر تنقیح کی کوشش کی گئی ہے، جیسا کہ عربی تفاسیر میں سے ''تفسیر ابن کثیر'' اس حوالے سے بہت عمدہ ہے۔

محمد صدیق ابراہیم مظفری محاضر علوم الحدیث: جامعہ فاروقیہ، شجاع آباد

"برصغیر پاک و ہند کی تاریخ میں علائے دین کا ہمیشہ سے یہی مقصود رہاہے کہ اس سرزمین پر اسلام کا سیح اور مکمل نظام قائم ہو۔ اس سلسلہ میں حضرت مجد د الف ثانی اور حضرت شاہ ولی اللہ کی علمی اور عملی خدمات اس جدوجہد کے سنہری ابواب ہیں، اور شہیدانِ بالاکوٹ نے اپنے خون کی قربانی دے کران ابواب کومد اومت بخش دی ہے۔

جس دن بھی پاکستان میں قرآن وسنت کا حقیقی نظام نافذہوگا، وہ بر صغیر میں داخل ہونے والے پہلے مجاہدینِ اسلام کی روح سے لے کر حضرت مجد دالف ثانی اور حضرت شاہ ولی اللہ اللہ شہدائے بالاکوٹ اور شہدائے تحریکِ آزادی کی روحوں کے لیے مسرت اور اطمینان کا دن ہوگا، اور عالم بالا میں ان کی دعائیں اہلِ پاکستان کا ساتھ دے رہی ہوں گی۔ میری جماعت ماضی کی تاریخ کے اس تیرہ سوسالہ مشن کی تکمیل میں مصروف ہے۔" جماعت ماضی کی تاریخ کے اس تیرہ سوسالہ مشن کی تحمیل میں مصروف ہے۔" (مولانا مفتی محمود کی نشری تقریر سے اقتباس قومی ڈانجسٹ فروری ۱۹۸۱ء"مولانا مفتی محمود تمبر")



#### ب)مرتبه واحدیت اور اعتبارات شئون

مرتبہ "واحدیت" (لیخی زیریں قوس) میں وجود و عدم کے بعض تعینات شامل ہو جاتے ہیں، یعنی یہاں ذات واحد کی صفت وجود بعض اعتبارات سے جمع پاکثرت کی صورت اختبار کر لیتی ہے۔ عدم کا مطلب وجودی قضئے کی نفی ہے، وجود مطلق کے مد مقابل عدم محض آتا ہے(لینی "وجود ہے " کے حکم کی نفی "وجود نہیں ہے" بنتی ہے)۔ پھر جوں جوں وجود مطلق کے ساتھ تخصیص کرنے والے احکام لاگو ہوتے جاتے ہیں، "وجود مطلق" متعیّن و مقیّد بن جاتا ہے۔ مثلاً "گھر ہے" ایک مطلق حکم ہے، جبکہ "نیلاگھرہے" ما"حچوٹاگھرہے" وغیرہ مقیّداحکام ہیں۔اسی طرح "گھرنہیں ہے" کے مقابلے میں "نیلا گھرنہیں ہے" مقیّد نفی یاعدم ہے۔اسی طرز پر وجود مطلق اگر "نرا ہوناہے" تومثلاً "قدرت کا ہونا" وجود مقیر ہے (لینی وجود قدرت کی قید کے ساتھ پایاجار ہاہے)، وجود محض کی نفی اگر عدم محض ہے تو" قدرت نہیں ہے" عدم خاصہ ہے (عدم کا تصوریبال علمی ہے نہ کہ وجودی)۔ تمام تخصیصی تفصیلات یااحکام اگرچہ کسی مقیر چیز کے وجود کے تابع ہوتے ہیں، تاہم مرتبہ اطلاق میں وہ ثابت ہوتے ہیں۔ مثلاً "گھرنہیں ہے" میں "نیلا گھرنہیں ہے" شامل ہے، اسی طرح "نیلاگھرہے" کاحکم "گھرہے" میں شامل ہے (کہ "گھر ہو گا"تبھی وہ نیلا ہو گا،اگر گھر ہی نہیں تو نیلے کاسوال نہیں )۔

مرتبه احديت وواحديت ميں اطلاق وتقييد كااسي طور پر فرق

ہے، موخر الذكر ميں بعض كثرتى اعتبارات پائے جاتے ہيں۔ واحدیت کے بہ كثرتى اعتبارات چار ہيں جنہيں "شاخت شكون" بھى كہتے ہيں (شكون لفظ شان سے ہے)۔ اگلے تنزلات ميں ان شكون كے تحت صفات ہيں اور اس كے تحت اساء اور اس سے افعال كا صدور ہے۔ واحدیت کے چار اعتبارات یہ ہيں: وجود، نور، علم و شہود 10۔

- وجودِ:گُل اسائے غیر مشروطی کی قابلیت ِ محض کو کہتے ہیں
  - نور:گُل اساء مشروطی کی قابلیتِ محض ہے
    - شہود: قابلیتِ شرائط اساءہے
      - علم:ان تینوں پر محیط ہے

اسائے مشروطی اور غیر مشروطی سے مراد اپنے معنی کے لحاظ سے متعدّدی وغیر متعدّدی مفہوم رکھنے والے اساء ہیں، ان کے ظہور توجہ سیدھی اللہ کی جانب ہووہ غیر مشروطی اساء ہیں، ان کے ظہور کی جہت ذات باری خود ہی ہے۔ مثلاً الحی کامعنی غیر متعدّدی ہیں نیزاس کے مفہوم کے لئے ذات باری کے سواسی غیر کا تصور ہونا ضروری نہیں، اس لئے یہ غیر مشروطی اسم ہے جبکہ المحی (حیات دیے والا) مشروطی اسم ہے جبکہ المحی میں خیرال ذات کے علاوہ کسی غیر کی طرف بھی جاتا ہے جبکہ الحی میں توجہ غیر کی جانب نہیں جاتی ہے وہ الحی سے حیات لے کرکسی کو عظا کر تا ہے۔ بہل الساسم جو کسی تعین یا تقیید کا تقاضا کر تا ہووہ مشروطی ہے اور بہل ایسا ایساس ہو کسی تعین یا تقید کی اقتاضا کر تا ہووہ مشروطی ہے اور جو اساء ایسے نہیں ہیں وہ غیر مشروطی ہے اور جو اساء ایسے نہیں ہیں وہ غیر مشروطی ہے۔ دور اساء الیہ نہیں ہیں وہ غیر مشروطی ہے۔ دور اساء الیہ نہیں ہیں وہ غیر مشروطی ہے۔ دور اساء الیہ نہیں ہیں وہ غیر مشروطی ہیں۔ یوں جھی کہا جا سکتا ہے۔

کہ اسائے مشروطیہ کسی پر اثر کرنے یا فعل کی صلاحیت سے عبارت ہیں۔" قابلیت شرائط اساء" کا مطلب ان دوقتم کی اساء کی قابلیتوں کافرق ذات کو معلوم ہونا ہے۔ وجود اور نور میں تفریق شہود نے قائم کی ہے۔ شہود کی تعریف بوں بھی ہے کہ یہ خود اپنی ذات کا خود پر حاضر ہیں غائب خبیں البتہ نیند میں غائب ہوجاتے ہیں۔ علم کی چادر نے ان تینوں کو گھیر رکھا ہے اور یہ ذات کا بنے بارے میں علم ہے۔ تفہیم کی خاطر ان میں بوں بھی فرق کیا جاسکتا ہے:

• غیرے پائے جانے کوممکن کر سکنانور ہے

نیرے پانے جانے و ن سر سلما تورے
 ان دونول کا حضور شہود ہے

• ان سب كااحاطه علم ب

• از خود پایاجاناوجودہے

یاد رہے کہ تعین اولی میں اساء محقق و ظاہر نہیں ہیں بلکہ صرف ان کی قابلیت باقی رہ جاتی ہیں جو مشروطی اور غیر مشروطی و علیہ مشتم ہیں اور مزید شینون میں یہ اعتباری ہیں۔ شرائط اساء کی قابلیت "اعتباری" ہے جس سے اساء اعتباری طور پر مشروط اور غیر مشروط اور غیر مشروط اور غیر مشروط اور غیر مشروط قابلیت ہونے والے میں تقسیم ہیں۔اس سب پرشان اعتباری طور پر حاوی ہے نیز ان اعتبارات اور قابلیتوں کی شاخت کا ماخذ بن ہوئی ہے۔اصلاً یہ تفریق مفہوم کی اوائی کو ہے ورنہ ان میں باہم داخلی سطح پر ایک کوئی تفریق نم ہوں کہ جو حقیقی ہو۔ اس لیمن میں باہم داخلی سطح پر ایک کوئی تفریق نم ہیں ہے جو حقیقی ہو۔ کے کاظ سے یہ اعتبارات کہلاتے ہیں۔ یعنی مارے (جہت تحت تفریق موجود نہیں ہے (ہم دیکھیں گے کہ اس پہلی تجلی کے زیریں کے کہ اس پہلی تجلی کے زیریں تفریق موجود نہیں ہے (ہم دیکھیں گے کہ اس پہلی تجلی کے زیریں قوس میں اعتبار وجود نے تجلی شائی میں جو تفصیل وصدت ہے اسے قیام دیا ہوا ہے جن پر اساء متفرع ہیں اور ان پر افعال۔ یعنی صفات دوسری تجلی میں اعتبار وجود پر قائم ہیں اور ان پر افعال۔ یعنی میں شان افعلم سے ظاہر و قائم ہیں)۔

یں میں ہے۔ اس مہر اس میں ایس کالائین ولاغیر (هوولا چونکہ ہراعتباریام سبب اللہ علیہ واحدیت کا احدیث ہے۔ لینی هو) ہوتا ہے، یہی معاملہ مرتبہ واحدیث کا احدیث ہے۔ لینی اس لحاظ سے اعتبارات شنون وجود مطلق کے عین ہیں کہ وجود کی بنا پر مید قائم و موجود ہیں کیکن اس لحاظ سے اس کاغیر ہیں کہ شئون وجود مطلق ۔

ح) برزخ كبرى يا حقيقت محمديه مَثَاللَّهُ مَلْمُ او پروالى قوس كارخ "لا تعين" كى طرف ہے اور

او پر والی قوس کارخ "لاتعین" کی طرف ہے اور زیریں قوس کا "تعین" کی طرف، دونوں کے اِن احکام کوالگ الگ کرنے کا کام برزخ کُبریٰ کاہے جو ذات اور اس کی تجلیات میں فرق کرنے والی بخل ہے۔ یہاں اتنا تمحصنا کافی ہو گا کہ بیہ نچلے مراتب کواو پری مرتبے سے الگ کرنے والی "فصل" (differentiating factor) ہے۔ اس برزخ کبری کو حقیقت محدیہ مَالِّیْا کُمِ کہتے ہیں۔ برزخ دراصل دو مختلف چیزوں میں واصل اور فاصل شے کو کہتے ہیں، جیسے آخرت اور اس دنیا کی زندگی کے مابین موت برزخ ہے، یا پھر ایک شیشے کا گلاس جو پانی سے لبالب بھرا ہواہے وہ اس پانی اور بیرونی ماحول میں تفریق کا ذریعہ بن گیاہے۔ برزخ کی خاصیت سے ہوتی ہے کہ بیہ دونوں اطراف کے ساتھ متصل ہوتی ہے،اسی لئے بیانہیں منفصل یعنی الگ کرنے کا کام دیتی ہے۔کوئی شے دواشیاء میں حدفاصل (dividing line) تبھی بنتی ہے جب وہ انہیں ملانے والی ہو، اس کا ایک رخ ایک شے کی طرف اور دوسرارخ دوسری شے کی طرف ہو، بول پیرزخ ایک پہلوسے دونوں کی جامع بھی ہوتی ہے مگر ایک لحاظ سے دونوں سے الگ (یمی وجہ ہے کہ جب دوتصورات کولا گوکیا جائے توان کے مابین باؤنڈری پرایسی اطلاقی صورتیں جنم لیتی ہیں جو برزخی نوعیت کی ہوتی ہیں، یعنی ان کا جھاؤ من وجہ ہر دوطرف ہو تاہے)۔ برزخ کا بید دو گانہ پہلوشنخ ابن عربی کی فکر کا ایک اہم ستون ہے اور اسے ستجھے بغیران کی فکر میں "ھوولاھو" کامعاملہ تیجھناممکن نہیں رہتا۔ شیخ کی فکر میں دو مراتب وجود کے مابین خلا یا گیپ نہیں ہو تا، ہر درجداینے سے ماقبل اور مابعد کاعین اور غیر دونوں ہوتاہے (لینی من وجه "هو" اور من وجه "لاهو") - ارسطوى منطق مين كسي شے کا تصور قائم کرنے کا طریقہ ایسی حد فاصل تلاش کرنا تھا جو ایک شے کوجامع و مانع طور پر دوسری سے الگ کر دے۔شیخ کوحد فاصل کے اس تصور پراعتراض ہے، آپ کے مطابق یہ حدفاصل دراصل کثرت کو وحدت میں بدلنے والی برزخ ہوتی ہے 11۔ بالفاظ دیگر ہر برزخ حد فاصل ہونے کے ساتھ ساتھ حد حامع بھی ہوتی ہے۔اس بنا پرشیخ کا تصور دوئی ارسطوی منطق کے برخلاف کچھالگ نوعیت کا حامل ہے۔ فی الوقت شیخ کے تصور برزخ کی اتنی

تفصیل کافی ہے اگرچہ اس میں کچھ مزید عمیق پہلوبھی ہیں۔ مثلاً میہ کہ شیخ تنزیبہ وتشہیبہ کے مسلے کو بھی اسی برزخی تصور کے طور پر دیکھتے ہوئے کہتے ہیں کہ تنزیبہہ بھی ہے اور تشہیبہ بھی جیسا کہ قرآن میں آیا:

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْء وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ<sup>12</sup> (اوراس كَى ماننركوئي شے نہيں،اوروہی سننے وديکھنے والاہے)

لینی لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیْء میں تنزیہہ کا بیان ہے تووَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ مِين تشبيه كاريهان بهي خوب دهيان رہے کہ بیہ جوبرزخ کبری ہے،اسے بھی وجود مطلق سے "ھوولاھو" کی نسبت ہے کہ بیہ مرتبہ احدیت و واحدیت کی جامع ہے اور مرتبہ واحدیت بہرحال اعتبارات سے عبارت ہے۔ یہاں سے حقیقت محربی مَنَالِیَّائِیْمُ اور ذات باری کے تعلق سے متعلق وہ بر گمانیاں صاف ہو جاتی ہیں جن کا شکار صوفی فکر کے انجان ناقدین ہو جاتے ہیں اور وہ اس معاملے کو شرک بناڈالتے ہیں۔ چونکه بزرخ کبری لعنی حقیقت محربه مَالَّاتِیْمُ کو دیگر تمام احکام و تعیینات و مراتب کے مقابلے میں بنجلی اول سے سب سے زیادہ قرب حاصل ہے، اسی کے لئے کہا گیا: "بعد از خدا بزرگ توئی قصه مخضر" قرآني آيت "فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ لَدُنَيٰ" 13 اس قرب کا بیان ہے (نوٹ: قوسین کا تصور آیت کے الفاظ قوسین سے ماخوذ ہے )۔ مخلو قات پراپنی اولیت کو آپ صَلَّالِیَّا مِّ لَے ایک حدیث میں بوں بیان فرمایا کہ میں اس وقت بھی نبی تھاجب آدم علیہ السلام روح وجسم کے مابین تھے14، لینی نہ صرف ہے کہ آب مَنَّالِيَّنِيَّمُ موجود تھے بلکہ نبی بھی تھے جبکہ دیگر انبیاء دنیاوی زندگی کے وقت ہی نبی ہوئے <sup>15</sup>۔ ایک حدیث شریف کامفہوم ہے کہ اللہ تعالی نے سب سے پہلے آپ مَلَّا لِیُّنَا مُلِّ کَا نُور کو مقدر

ہم آگے دیکھیں گے کہ ہر تعین کی الگ برزخ ہے، ابہذا جب برزخ کاذکر تعین اول میں ہو تو مراد برزخ گُبری ہوتی ہے جو یہاں اس دائرے کو دو قوسوں میں بانٹ رہی ہے۔ اس برزخ کے نام یہ ہیں:ا۔ برزخ گُبریٰ، ۲۔ برزخ اکبر، ۳۔ برزخ اظم، ۴۔ برزخ جامعہ، ۵۔ برزخ آوَّل، ۲۔ حقیقت مُحمَّدی، ۷۔ عُلُو

مرتبه سوئم: جنجلى دوئم يادائره وحدانيت (ياعالم لاهوت <sup>17</sup>)

دوسری بخلی پہلی بخلی کی تفصیل ہے، یعنی وحدت (بخلی اول) اگر اجمال ہے تو بخلی ثانی یعنی وحدانیت اس کی تفصیل، اور تفصیل کامطلب وجود مطلق پر تعیین یا تخصیصی احکام کا اضافہ ہونا ہے۔ تعین ثانی کے لئے مختلف مصنفین کے ہاں مید نام بھی استعال ہوتے ہیں:

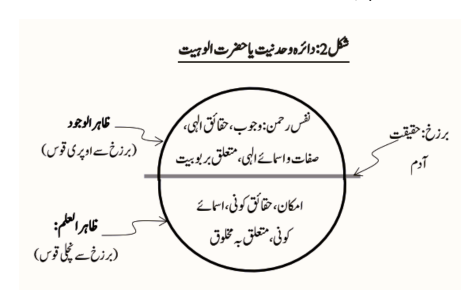
ا حَلِّى ثانی، ۲ حقیقت انسانی، ۳ منتهی العالمین، ۴ حضرت اساء والصفات، ۵ احدیت الکثرت، ۲ و وُجُودِ اضافی، ک الابوت، ۸ حضرت الوہیت، ۹ فرجُود اضافی، منشاء السولے، ۱۱ عالم جروت، ۱۲ معدن الکثرت، ۱۳ مغدن الکثرت، ۱۳ معدن الکثرت، ۱۸ حضرت جمع الوجود، ۱۸ منتهی العابدین، ۱۹ عما، ۲۰ حضرت جمع الوجود، ۱۸ منتهی العابدین، ۱۹ عما، ۲۰ حضرت المنانی

اس دائرے کی بھی دو قوسیں ہیں اور ایک برزخ جیسا کہ شکل نمبر 2 میں دکھایا گیا ہے۔ اوپری قوس کو" ظاہر الوجود" اور پخل کو "ظاہر العلم" کہتے ہیں۔ دائرہ دوئم چونکہ یہلے دائرے کے مقابلے میں مقتدہے اس لئے بیاس کے اندر ہے (آگے ان شاء اللہ ایک جامع شکل پیش کی جائے گی)۔ اس دو قوسوں اور بزرخ کی تفصیل میہے۔

#### الف)ظاہرالوجودیابحرالوجود

سیاس دائرے کی اوپری قوس ہے۔ پہلے تعین میں اس بات کا ذکر ہواکہ بھی باری کی بدوات انسانی فکر کا جو بلند ترین شعور ہے وہ وجود ہے اگرچہ اس وجود کی حقیقت و ماہیت سے ہم واقف نہیں ہو سکتے، ماسوا اس سے کہ "وہ ہے"۔ جو وجود مطلق مرتبہ اصدیت میں پنہاں تھا، اس قوس میں یہاں بطور "افنس الرحمٰن" (اصدیت میں پنہاں تھا، اس قوس میں یہاں بطور "افنس الرحمٰن" (دیگر اساء اور ان کے تحت مخلوق کے قیام کا سبب بن گیا ہے (دیگر مراتب کی طرح "فنس الرحمٰن" کی اصطلاح بھی نص سے ماخوذ ہم اللہ کے اجمال کی تفصیل ہے۔ یہ مرتبہ اپنے اوپری مرتبے کے لحاظ ہے احتاری اور ینجے والول کے لحاظ سے تھیتی ہے۔ علمی اعتبار کے اجمال کی اقتصال ہے۔ یہ مرتبہ اپنے اوپری مرتبے کے لحاظ سے اعتباری اور ینجے والول کے لحاظ سے تھیتی ہے۔ علمی اعتبار

سے عبارت ہے اور از روئے قرآن ان کلمات اللہ کی تعداد کا شار ناممکن ہے۔ ہے یہاں کثرت حقیقی ہے اور وحدت اعتباری ہے اور بیر تمام اساء الہید کو گھیرے ہوئے اور ان کی حقیقت ہے۔ نفس الرحمن کے اسی پہلو کی بنا پرشیخ ابن عربی کہتے ہیں کہ کائنات اللہ کے کلمات



# ب)ظاہرانعلم یا بحرانعلم

دوسری قوس کو "ظاہر العلم" کہتے ہیں، مرتبہ واحدیت میں شکون کاعلی اعتبار یہاں اساء و صفات کے عدمات خاصہ کی صورت نمایاں ہوگیا ہے (عدمات خاصہ کی تشریح آگے آرہی صورت نمایاں ہوگیا ہے (عدمات خاصہ کی تشریح آگے آرہی رایعنی ظاہر) ہے اور وحدت حقیقی رایعنی باطن)۔ یہ تمام اسائے کونیہ لیمنی مخلوقات کے اعمیان ثابتہ کو گھیرے ہوئے ہے، اعمیان ثابتہ اسائے مشروطیہ کے برعکس انفعالی استعدادات ہیں جس کی تقصیل ذیل میں آرہی ہے۔ چونکہ اس مرتبے پر اعمیان ثابتہ وجود خارجی نہیں رکھیں بلکہ ان کا تحقق مرتبہ علم میں ہے، اس لئے اس قوس کوظاہر یا جم العلم کہتے کا تحقق مرتبہ علم میں ہے، اس لئے اس قوس کوظاہر یا جم العلم کہتے ہیں۔ اور اسم کا مفہوم پیش نظر ہونا مفید ہوگا جو مراتب وجود کی بحث میں تجرید (abstraction) کی مختلف سطوں کوظاہر کرتے ہیں۔ میں جم ید (abstraction) کی مختلف سطوں کوظاہر کرتے ہیں۔ میں جم ید (abstraction) میں حقیق اور اسم کا فرق

جب شان العلم كہتے ہيں تو "ذى العلم" ذات مراد ہے، اور بب علیم كہتے ہيں تو مراد گرچہ وہى ذات ہے مگر علم كى نوعیت مخلوق كى معلومات ہے عبارت ہے۔ لیخی علم جو كہ صفت ہے، مخلوق كى معلومات ہے عبارت ہے۔ لیخی علم جو كہ صفت ہے، ذات كى جانب ہ تجبار شان كى نسبت ذات كى جانب ہ الذكر شان جبلہ موخر الذكر صفت ہے۔ اول الذكر شان جبلہ موخر الذكر صفت ہے۔ شكون ميں مكيت كا مفہوم بھى ہے، لیخی جو ذكى القوۃ ہے وہ قوت والا اور قوت كا مالك ہے نیزاس میں خودا ہے اوپر شہود و حضور ہونے كا مفہوم ہے، لیس شان صفت ہے۔ اللہ كی شكون ذوات و صفات مفہوم ہے، لیس شان صفت ہے۔ اللہ كی شكون ذات و صفات كى برنہيں ہوتا اور وہ غیب الخیب میں ہیں۔ صفت شان پر كے مابین برزئ كی حیثیت رکھتی ہے۔ اللہ كی شكون الی باری كا ادراک و منقرع ہوتی ہے۔ اللہ كی شكون الی باری كا ادراک و منقرع ہوتی ہے۔ "اعتبارات شكون" كو متنقرات یاشائیں، تو وہ المتنازات منكون" كو مبدا شكون بھی ہما جاتا ہے۔ رہے شكونات یاشائیں، تو وہ المتنائی مبدا شكون بھی ہما جاتا ہے۔ رہے شكونات یاشائیں، تو وہ المتنائی

ہیں جبیباکہ قرآن میں ارشاد ہوا: کُلَّ یَوْمٍ هُوَ فِی شَانِ ¹¹ (وہ ہر آن نئ شان میں ہوتا ہے)۔ شیخ ابن عربی کہتے ہیں کہ اللہ کی شانوں کی کثرت کاعالم بیہ ہے کہ وہ ذات کسی ایک شان کے اظہار دو مرتبہ نہیں کرتی بلکہ ہر آن وہ ایک الگ شان کے ساتھ جلوہ گرہ ہو تا ہے، یعنی نہ توکسی دو مظاہر میں ایک شان کا ظاہر ہو تا اور نہ ہی کسی ایک مظہر میں دو مرتبہ ایک ہی شان کا<sup>20</sup>۔ صفات ذاتیہ سات یا آمه هین (حسب اختلاف اشاعره و مازیدید)، انهین "امہات صفات" کہا جاتا ہے۔ جمع صفات فعلیہ کا رجوع ان امہات صفات کی جانب ہے۔سب صفات کا قیام وجود کے ساتھ ہے مگریہ وجود پر زائد بھی ہیں اور الگ الگ مفہوم بھی۔اسی لئے متکلمین کی طرح صوفیہ کے ہاں بھی انہیں لاعین ولاغیر (ھوولاھو) کہاجا تاہے۔اللّٰہ کاظہور مخلوق کے لئے بواسطہ یا بحوالہ صفات ہے اور ان صفات کے سوااس کا کوئی ادراک ممکن نہیں۔ "شان" چونکہ "صفت" کے مقالعے میں ایک درجہ مزید تجریدیا تعین کام تر در جہ ہے، لہذااسے صفت سے اوپری مرتبے پررکھا گیاہے۔ اسم کالغوی معنی "نام" ہے جس کی جمع اساء ہے۔جس لفظ یا عبارت سے اللہ سجانہ کی طرف اشارہ کیا جائے وہ اسم ہے، چاہے وہ اشارہ باعتبار اس کی ذات ہویا باعتبار کسی صفت \_ صفت موصوف کا حال بیان کرتی ہے، یہ ایک معنی ہے جو ذات کے ساتھ قائم ہے اور اساءان صفات یامعنی کی جانب اشارے کے نام ہیں۔ بوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ اساء صفات کا ظہور اور افعال کے بطون ہیں، لہذاصفت کسی اسم کا باطن یا حقیقت ہوتی ہے۔ ان کے عکوس (opposites and negations) صفات کی نشانیاں اور اساء کے آثار ہیں۔ صفات کی اصلیت الوہیت اور اساء کی اصل ربوبیت ہے۔ کل صفات کا اشتقاق اسم "الله" سے ہے اور کل اساء کا اشتقاق "رب" سے ہے۔ انہیں ذات باری کے جمالی اور جلالی حجابات کہتے ہیں۔ صوفیہ کے نزدیک جو شخص ان حجابات سے آگے نظر بڑھاتا ہے وہ حدسے تجاوز کرتا ہے کیونکہ اساء وصفات الہیہ سے ماوراء حقائق کی نوعیت تک رسائی کا کوئی انسانی ذریعه موجود نہیں۔

ح)برزخ صغری یا حقیقت آدمیه اس دائرے کی برزخ "حقیقت آدم" کہلاتی ہے۔ بیر بھی نہ

عین ذات ہے اور نہ غیر، البتہ یہاں اساء کی تمیز قائم ہے جبیباکہ قوسین کی تفصیل سے واضح ہوا۔ اس کو "حضرت الوہیت "بھی کہتے ہیں اس کئے کہ ذات باری کے "الہ" ہونے کا تعلق مخلوق کی جہت سے ہے اور مخلو قات کا پہلا تعین اس دوسری عجلی میں بصورت اعیان ہے (لفظ "حضرت" یہاں "حضور" سے ہے، لینی presence)۔ یہال سے معلوم ہوا کہ ذات باری کا بلند ترین مرتبه "اله" ہونانہیں بلکه "احد" ہونا ہے، الوہیت کی نسبت مخلوق کے اعتبار سے محقق ہوتی ہے جبکہ ذات باری "ہونے" کے لئے مخلوق کے اعتبار کی محتاج نہیں۔پس"الہ"اور "احد" ميں صوفيه كي توجه "احد" پر بھي ر بى اور اسى بنا پر "لا اله الا الله"كي آخري منزل وه "لا موجود الا الله" كت بين (يهل دائرے کی او پری قوس لعنی مرتبہ "احدیت" یاد کیچئے)۔ قرآن میں ہر جگه "اله واحد" کی ترکیب آئی ہے نہ که "اله احد"، لینی احدیت اور واحدیت دوالگ الفاظ استعال کئے گئے ہیں اور صوفیہ دونوں مراتب میں فرق کرتے ہیں نہ کہ مترادف۔ سورہ اخلاص میں "احد" کی بات ہوئی ہے۔

اس دائرے کا مرکزی اسم اللہ ہے جو حقیقت انسانیہ یا آدمیہ کا مرکز ہے۔ سب اساء کار جوع آئ اسم کی طرف ہے اور یہی ان سب کا سر چشمہ فیض ہے۔ یہاں اسم سے اساکوفیض ملنے کی بات ہور ہی ہے لیغنی وہ فیض جو اسم اللہ سے باتی تمام اساء کو ہور ہا ہے، نکہ اس فیض کی جو اسم سے اس کے مربوب (لیخنی عین ثابت) کو فیض نتقل ہوتا ہے (انہیں "فیض اقد س" و"فیض مقد س" کہتے فیض نتقل ہوتا ہے (انہیں "فیض اقد س" و"فیض مقد س" کہتے اور ذاتی اسم لیخنی فیاض ہے، اگر کے نزدیک اسم اظلم اللہ ہے۔ اس بین جو کی نام حضرت الوہیت اسم اللہ کی وجہ سے ہے۔ اس تعین کو چونکہ نیلے درجات میں موجو دات سے خارج میں تحقق کی نسبت ہے اس کیا ہے۔ اس کی کیا ہے۔ اس کی کیا ہے۔ اس کیا ہے۔ اس کی کیا ہے۔ اس کی ہے۔ اس کیا ہے۔ اس کی کیا ہے۔ اس کی ہے۔ اس ک

برزخ سے اوپر اسائے البیہ ہیں، نینچ اسائے کونیہ ہیں اور دائرے کا مرکز حقیقت آدمیہ یا اسم اللہ ہے کہ تمام اساء کا باطنی یا ظاہری رجوع اسی کا جانب ہے، اس لئے اسے برزخ کہا گیا ہے۔ صفات اور اساء اوپری قوس میں ایک دوسرے پر متفرع ہیں اور اسی قوس میں صفات میں سے سات امہات صفات (حیوق، علم،

قدرة ، ارادة ، ساعة ، بصارة اور كلام ) كاظهور موا\_ حقائقِ الهيه بهي اسی دائرے یا تعین کا نام ہے جواسائے الہیہ واسائے کونیہ سے عبارت ہیں۔ آدم علیہ السلام چونکہ از روئے آیت عَلَّمَ آدَمَ الأسمَاءَ كُلَّهَا 2 (الله نے آدم كوسب اساء سكھائے) ذات باری کے تمام اساءوصفات کے جامع ہیں،اس بنا پراس دائرے کی برزخ حقیقت آدم کہلاتی ہے جو تمام حقائق الہیہ کی جامع مظہر ہے۔ صریث خلق الله آدم علی صورته 22 (اللہ نے آدم کو این صورت پر پیداکیا) کا یہی مفہوم ہے۔اس جامعیت ہی کے سبب آدم علیہ السلام خلیفہ بننے کے سحق قرار پائے۔

اعيان ثابته كالمفهوم

اعیان ثابتہ حقائق الہیہ سے عبارت ہیں جو اساء الہیہ پر مشتمل ہیں اور جواعیان ممکنات یااسائے کونیہ پر تھیلے ہوئے ہیں۔ اسائے الہیہ سے مُراد ایسی فعلی استعدادات (active potentials) یا وہ خاص معنی ہیں جو حق تعالیٰ کے ساتھ قائم ہوں۔ اسائے کونیہ وہ ہیں جن کے معنی مخلوق کے ساتھ قائم ہوتے ہیں اور یہ انفعالیت یا اثر قبول کرنے (passivity) کی استعداد کو ظاہر کرتے ہیں۔اسائے کونیہ کی پرورش اسائے الٰہی کے تحت ہوتی ہے،اس لیے اسائے الہیدار باب ہیں اور اسائے کونیہ مربوب۔مثلاً "خالق"اسم الهی ہے جس کامربوب "مخلوق" ہے۔ "البديع" اسم الهي ہے، اسائے كونى ميں اس كا مربوب "عقل کل" ہے۔اسم الہی "مُحیط" ہے جس کا مربوب "عرش" ہے۔ الغرض صفات و اسائے الہیہ کے عکوس (opposites or negations) صفات کی نشانیاں اور اساء کے آثار ہیں۔ مزید وضاحت بوں کی جاسکتی ہے کہ اسائے کونیہ یاممکنات اساء الہیہ کی تاثیرات کے مدمقابل وہ انفعالی تراکیب ( combinations)ہیں جوعلم الہی میں ازل سے مقدر اور ثابت ہیں۔ بول بھی کہا جا سکتا ہے کہ عالم امکان میں اسائے الہیہ کی تجلیات سے جو کچھ ظاہر ہونا(یاموجود ہونا) تھابیان سے متعلق علم الہی میں ثابت شدہ صورتیں ہیں۔ مثلاً زید اللہ کے فلال فلال اساء کی بخل کا مظهر ہو گا وغیرہ، بوں ہر مخلوق کا عین یا استعداد یا صورت علم الہی میں ثابت ہے۔اسی لئے اعیان ثابتہ کواعیان مکنہ کے حقائق کی علمی صورتیں کہا جاتا ہے۔ یاد رہے کہ اس

مرتبے (لینی تعیین ثانی) پر اسائے کونیہ مخلوق ہو کر خارج میں موجود نہیں ہیں بلکہ صفت علم میں ثابت ہیں، یعنی اس مرتبے پر یہ اسائے کونیہ مخلوق ہوکر خارج میں موجود نہیں ہیں بلکہ علم میں بطور صفات الہيہ كے عكوس ثابت ہيں، اگرچہ اپنارخ بير مخلوق كي جانب رکھتے ہیں۔ جوشے وجود حاصل نہیں کر سکتی، لیخی متنع ہو، وہ اسائے کونیہ سے محروم ہوتی ہے کہ اگر وہ اسم کونی ہو تا تو یا ظاہر ہو کیکتا یا ہورہا ہوتا اور یا ہو جانے والا ہوتا۔ چونکہ اعیان ثابتہ تعیین کے مراتب میں سے ہیں،لہذااسائے کونیہ یااعیان ثابتہ ذات باری کا صرف مین نہیں ہیں جیسا کہ ناقدین شیخ ابن عربی کو شبہ لگااورانہوں نے شیخ پر خالق ومخلوق کے ایک ہونے یعنی اتحاد كاحكم لگاديا۔البتہ بيداعيان ثابتہ ہايں معنی حقائق کی طرح ہیں کہ اگر اسائے الہیہ بطور تاثیری استعدادات ثابت حقائق ہیں توان کے برعكس انفعالى استعدادات بهمي ثابت شده حقائق ہيں۔ يعني اگر خدا کا قادر ہوناحقیقت ہے تواس کے برعکس عاجزی بھی ایک ثابت حقیقت ہے (کیونکہ "قدرت کی نفی" بھی ثابت ہے اور وہی عاجزى كہلاتی ہے)،اگراس كالصير مونا حقيقت ہے توبصارت نه ہونالعنی اندھا پن بھی حقیقت ہے وغیرہ وغیرہ۔ ان اعیان کے خارجی وجود کی نوعیت پران شاءاللہ آگے بات ہوگی۔ یہاں بیہ نوٹ کیجئے کہ شیخ کے مطابق از روئے قرآن وجود خار جی یاتخلیق کا معاملہ انہی اعیان ثابتہ ہے متعلق ہے۔ قرآن میں ار شاد ہوا: وَإِن مِّن شَيْءٍ إلَّا عِندَنَا خَ زَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إلَّا بِقَ دَرٍ مَّعُلُوم 23 (اور الیی کوئی شے نہیں گر ہمارے پاس اس کے

خزانے ہیں اور ہم اسے معین مقدار میں نازل کرتے ہیں) اور "کن" کا حکم بھی انہی سے خطاب ہے:

إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُ وِلَ لَهُ كُن فَيَكُونُ 24(اور اس کا امریہ ہے کہ جب وہ کسی شے کا ارادہ فرما تاہے تواسے کہتا ہے ہوجا تووہ جاتی ہے)

پس اس دائرے میں بالائی قوس کو دیکھیں تومائل بہ وحدت ہے لینی ان اساء کی اصل یا حقیقت صفات الہیہ کی طرف لوٹ رہی ہے اور ان صفات کا رجوع نفس الرحمٰن کی جانب اور نفس . الرحمن کار جوع پہلی بخلی کی او پری قوس میں وجود مطلق کی جانب، جبکہ زریں قوس کو دیکھیں تو یہ پہلی مجلی کی زیریں قوس میں اعتبارات شئون کی کثرت کی جانب مائل ہے ،اس زیریں قوس میں

اعیان مکند مزید کثرت کے ساتھ ہیں اور پھر یہ اگلے مرتبے میں افعال کی طرف نزول کررہی ہے۔ اس لئے اس دوسرے مرتبہ تعین کو وحدت در کثرت اور کثرت در وحدت، لینی موصوف کا ایک اور صفات و اساء کا لامتنائی ہونا، کہتے ہیں۔ وحدت اور کثرت کے اعتباری ہونے کی بنا پر اس دائرے کی بزرخ کو "حضرت الجمع" بھی کہتے ہیں۔ نیچ کی جہت سے دیکھیں تواس مرتبہ تعین تک اساء نے وجود کو تجوب کررکھا ہے (دوسری قوس کو بحرات لعلم اسی لئے بھی کہتے ہیں، بیہاں ہمارے لحاظ سے وجود کی ابتدائی دو تنزلات کو علمی حقیقت نمایاں ہے)۔ اس وجہ سے حقیقت نمون پرصفات کا، صفات پراساء کا اور اساء پراعیان کا ابتدائی دو تنزلات کو علمی کہا جاتا ہے اور بیہاں تک جو بھی ترتیب ہے (یعنی شئون پرصفات کا، صفات پر اساء کا اور اساء پراعیان کا منظرع ہونا) اسے "حرکت علمی "کہتے ہیں نہ کہ زمائی و مکائی۔ متعلق ہے۔ ایک حدیث قدری میں اتا ہے: متعلق ہے۔ ایک حدیث قدری میں آتا ہے:

كُنْتُ كَنْزًا مخفياً فَأَخْبَبْتُ أَنْ أَعْدَ رَفَ فَخَلَقْتُ خَلَقًا 25(الله تعالى فرما تا ہے كہ ميں ايك چھيا ، واخزانه تھا، ميں نے طابا كم يہيانا جاؤں توميں نے گلوق كو يبداكيا)

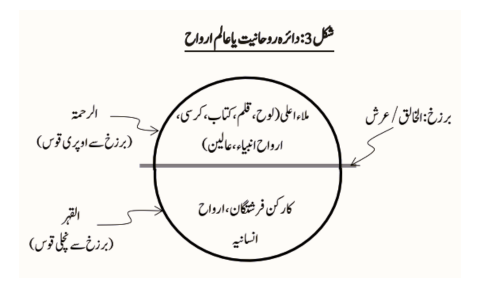
یہال پہلاحصر (کُنْتُ کَنْزًا مخفیاً) مرتبہ احدیت کابیان ہے اور دوسرامرتبہ واحدیت کا۔

مرتبه چهارم: جلّ سوئم یادائره روحانیت (یاعالم جروت)

ابتدائی دودائروں کے بعد نچلے تین مراتب کا تعلق امور کوئیہ سے ہے، قرآن میں اسے "کن" سے تعبیر کیا گیا ہے۔ ان دائروں میں ایسے اس چواساء کے غیر کا تقاضا کرتی ہیں۔
میں ایسے اساء کی تجلیات ہیں جو اساء کے غیر کا تقاضا کرتی ہیں۔
اس لئے پہاں اسم خالق اور اس کے تحت صفات فعلیہ کا اثر ظاہر ہے جیسے اسم المصور، اسم الرزاق وغیرہ۔ ہم دیکھیں گے کہ اسی لئے خالق و مخلوق کے مابین پہاں غیریت گہری و حقیق ہے۔ از کے خالق و وُخلوق کے مابین پہاں غیریت گہری وحقیق ہے۔ از روئے آیت وَدُحْمَتِی وَسِعَتْ کُلُّ شَیْءً 26 (میری رحمت ہر

چیز پروسعت رکھتی ہے) چونکہ ذات باری کی رحمت نے ہر چیز کا اصلاء کرر کھا ہے، تو "صفت رحمت" یہاں باطن ہے۔ اس بنا پر تتیرے مرتبے کی او پری قوس کو "الرحمة" کہتے ہیں جیسا کہ شکل 3 میں دکھایا گیا ہے۔ اس تیسرے تعین کو "عالم ارواح" و "عالم جروت" وغیرہ کہاجاتا ہے کیونکہ یہاں ارواح کا ظہور ہے، یہاں سب کچھ نور سے متعلق ہے، نور بمعنی منور کرنے یا ظاہر کرنے والا۔

او پری قوس ظہور ملا اعلیٰ ہے جہاں انبیاء وصلحاء کی ارواح ہیں ۔لوح،کتاب،قلم وکرسی سب اوپری قوس میں ہیں اوریہیں عرش سے بالاو توع استَوی ہے۔ متنظمین کی اصطلاح میں جنہیں صفات خبریہ یا متابہات کہتے ہیں جیسے کہ ید (ہاتھ)، ساق (پنڈلی)وغیرہ، وہ بھی اوپری قوس میں ہیں اور اس موقف کی رو سے یہ صفات دراصل خلق و افعال سے متعلق ہیں۔ یعنی ایسی صفات چونکہ نصوص میں کسی شے سے متعلق ہوکر بیان ہوئی ہیں اس لئے انہیں صفات فعلیہ کے تحت رکھا جاتا ہے۔ مثلاً از روئے حدیث "ساق" کی تجل سے اہل ایمان کو ذات باری کی زیارت ہوگی<sup>27</sup>، "قدم" کی تجلی سے جہنم بھرے گی<sup>28</sup>، "اصابع" (انگلیاں) ایسی مجلی ہے جو مخلوق کے قلوب پلٹ دے<sup>29</sup>، اسی طرح از روئے قرآن "بدان" (دوہاتھ) سے آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی <sup>30جس</sup> سے مراد اللہ کی صفات جمال وجلال ہیں کہ آدم سب صفات کے مظہر تام ہوئے وغیرہ (صوفیہ ذات باری کی تمام صفات واساء کوصفات جمال و جلال میں تقسیم کرتے ہیں )۔اس دائرے میں دوقتم کے ملائکہ ہیں، ایک وہ جو مشاہدہ وحدانیت میں غرق ریتے ہیں، انہیں قرآن کی اصطلاح میں "عالین" کہا جاتا ہے اور بیاو پری قوس میں ہیں <sup>31</sup>۔ زیریں قوس میں کار کنان قضاو قدر سےمتعلق ملائکہ ہیں اور عام ارواح انسانیہ بھی یہاں ہیں۔ ذریت آدم سے "عہد الست" 32 نیز زمین و آسان اور پہاڑوں پر امانت کا پیش کیا جانا <sup>33 ب</sup>ھی اسی عالم سے متعلق امور



دائرے کا مرکز یا برزخ اسم "الخالق" ہے اور بیہ اوپری
مرتبے یا تعین میں اسائے کونیہ یا اعیان ثابتہ کوظہور میں لاتا یا
ایجاد کر تاہے۔بالائی قوس کا باطن یعنی اسم "الرحمٰن" بتارہاہے کہ
تخلیق کافعل اللہ کے لیے اضطراری نہیں بلکہ بیاس کی رحت سے
تخلیق کافعل اللہ کے لیے اضطراری نہیں ہے بلکہ ارادی ہے۔
قرآن میں جوذکر ہوا کہ ہم نے ہرشے کوگن رکھا ہے، وہ اس عالم
افرات شروع ہوگئے ہیں۔ اس کی برزخ کو "عرش" بھی کہتے ہیں
افرات شروع ہوگئے ہیں۔ اس کی برزخ کو "عرش" بھی کہتے ہیں
جوعالم ارواح سے شروع ہونے والے ایجاد کے تمام سلسلوں کا
اور اس طرح عاملین عرش فرشے بھی۔
اور اس طرح عاملین عرش فرشے بھی۔

اس دائرے کی زیرین قوس کو قہر و غضب کہتے ہیں کہ جزاوسزا کا نظام یہاں جاری ہے۔ اس لیے یہاں وہ فرشے حقق ہیں جوعالم سفلی ہے متعلق یا امور جہنم سے تعلق رکھتے ہیں۔ مخلوق کا وجود رحمت سے ہوئی چیز پیدائہیں ہوتی بلکہ سے صفات رحمت و محبت کی بنا پر ہیں۔ ذات باری کا کسی سے دشمنی یا اس پر غضب فرمانا اصلاً اپنے محبوب بندوں سے محبت ورحمت کا اظہار ہے۔ یعنی چونکہ ذات باری نے محمد مثل اللیا کے دشمن قرار پایا، حضرت کے دشمن ابر کے حکم میں آئے اور ابولہب دشمن قرار پایا، حضرت

موسی علیہ السلام کی بنا پر ہی فرعون کے ذکر کوبقاملی وغیرہ۔ پس جو ظاہراً تہروغضب ہے، باطناً وہ رحمت ومحبت ہے۔ فیضِ اقد س اور فیضِ ممقد س کامفہوم شیخ این عربی کر مرطالق فیض اقد س وہ مجلی ذاتی ہے جو اعمان

شخابن عربی کے مطابق فیض اقد س وہ بخی ذاتی ہے جواعیان ثابتہ کی صورت اشیاء کے وجود و استعداد کا باعث ہوئی۔ فیض مقد س ان تجلیات کو کہتے ہیں جواعیان کے ظہورِ خارجی، ان کے مقد س ان تجلیات کو کہتے ہیں جواعیان کے ظہورِ خارجی، ان کے عین ثابت کا تعلق ہے جبکہ فیض مقد س عین ثابت سے وجود عیان ثابت کا حقیقت اسمائے الہیہ ہیں، اس لئے اعیان ثابتہ کے اثبات کے لحاظ سے ذات باری "اول و باطن" ہے۔ اگلی بحث سے واضح ہوگا کہ ان معدوم اعیان کا بطور وجود ظاہر ہونا بحث شور دات باری کی ججل سے مات کی بہلوسے ذات باری بحث ہوگا کہ ان معدوم اعیان کا بطور وجود ظاہر ہونا بھونا ہے۔ اگلی معتدر میں ان فظ اخلق" کے اشام معند کی مقدر یا کو سوص میں لفظ اخلق" کا استعمال ہے۔ خلق کا مطلب مقدریا نصوص میں لفظ اخلق" کا استعمال ہے۔ خلق کا مطلب مقدریا

الله لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمُو 46 (آگاہ ہوجاؤکہ خلق اور حکم سباسی کاکام ہے) شیخ کتے ہیں کہ یہاں خلق " تقدیر" کے معنی میں ہے نہ کہ

ماهنامه الشريعه ----- جون ۲۰۲۴ء

ایجاد کہ ایجاد کا تعلق امرہے ہے جیساکہ کہا گیا:

ُ إِنَّمَا أَمُرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُهُ وِلَ لَهُ كُن فَيَكُونُ 36(اور اس كاامريه ہے كہ جب وہ كى شے كاارادہ فرماتا ہے تواسے كہتا ہے ہوجاتوہ جاتى ہے 36)

مرتبه پنجم: چوتھاتعین یاعالم مثال

یہ وہ عالم ہے جسے اہل عقل یا فلاسفہ مقولات یا "کیٹیگریز" کہتے ہیں۔ مقولات کی تعداد میں مسلم فلاسفہ و منتظمین کے مابین اختلاف ہے۔ یہاں ہم فلاسفہ کے موقف کی روسے بات کریں گے جن کے مطابق مقولات کی تعداد دس ہے جواس دائرے کی نچلی قوس میں رکھے جاتے ہیں جبکہ او پری قوس میں "<sup>نف</sup>س" بطور ایک الگ کیٹیگری ہے جو ان مقولات کے قیام کا باعث ہے۔ عالم مثال میں عقل عالم ناسوت کی اشیاء کومجر د صور توں میں دلیھتی ہے،اسی طرح اعمال کی صورتیں اور خواب سے متعلق امور بھی اسی عالم سے متعلق ہیں، ھادی و مضل کی تجلیات بھی یہال مخقق ہیں اور امور کرامت بھی۔ شاہ ولی اللہ نے متعدّد نصوص کے ذریعے اس عالم کے نظائر پیش فرمائے ہیں۔اس عالم کو "خیال منفصل "بھی کہتے ہیں اور اس بنا پر اسے "عالم الخیال "بھی کہد دیا جا تاہے۔ یادر ہے کہ اسے عالم الخیال کہنے کا مطلب "و حمی "کہنا نہیں ہے بلکہ مطلب بیہ ہے کہ انسانی خیال سے متعلق بیرامور بطور حقائق فی نفس الامرموجود ہیں اور اسی لئے بیرانسانی خیال کی آماجگاہ ینتے ہیں (خیال منفصل کے برعکس ایک خیال وہ ہے جو کسی شے کے مشاھدے سے جنم لیتا ہے ، مثلاسیب کودیکھ کرذ ہن میں ایک صورت بننا، اسے خیال متصل کہتے ہیں)۔اس کی برزخ کو "نفس" کہتے ہیں۔اوپری درجات سے ہرشے عالم مثال سے گزر کر آتی

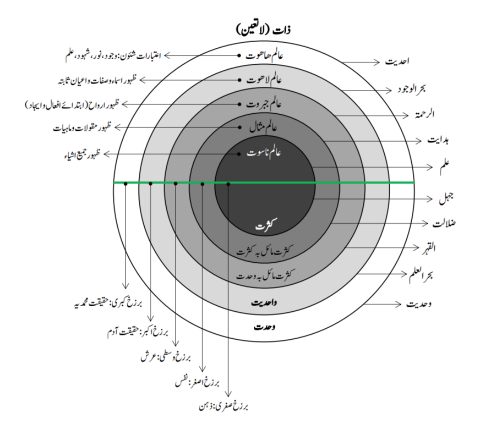
م--مرتبه ششم: پانچوال تعین یاعالم شهادت (یاناسوت)

اس عالم میں جوہروعرض (طبعیات دکیمیا و توانائی وغیرہ) کے تعینات لاگوہیں، یعنی مقولات متعینی تشخصات کے ساتھ یہاں ظاہر ہیں اور ای بنا پر یہ عالم حد درجہ کثیف ہے۔ نفس انسائی کی تربیت کے لئے یہاں احکام شرع تحقق ہیں اور او پری درجے کے حقائق الہید کے ادراک کو انبیاء و رسل کی اطاعت کے ساتھ مشروط کر دیا گیا ہے۔ اس کی او پری قوس کارخ "علم" کی جانب مشروط کر دیا گیا ہے۔ اس کی او پری قوس کارخ "علم" کی جانب اور نجلی کا "جہل" کی طرف ہے اور اس کا مرکز "انسان" ہے اور اس عالم میں نیکوکاروں کوبدکاروں سے "دھن" بھی کہتے ہیں۔ اس عالم میں نیکوکاروں کوبدکاروں سے الگ کر دیا گیا ہے۔ انسان کا جسم اگرچ "جہل" سے تیار ہوا تیار ہوا تو سی جہل اس میں حمیک والی روح عالم امریاروح سے ہے۔ ینچے والی قوس جہل اس کی کہ انسان حقائق بھی سوچ لیتا ہے وہ محمکن نہیں۔ جہل جب فعل میں تبدیل ہوتو ہے طلوم ہے (انسان کی حقیقت میں "ظلوم و جھول" ہونا بھی

ہے ؟۔

شکل نمبر 4 میں ساری گفتگو کا خلاصہ دیا گیاہے ، اس دائرے کو اگر گلوب (globe) کی صورت گول تصور کیا جائے تو شاید زیادہ بہتر منظر شق ہو سکے ۔ بہبال دائرے کی برزخ اور او پری و نیتی قوس کا نام دیا گیا نیز بہ بتایا گیاہے کہ ہر دائرے میں کس درجے کا وجود حقق ہوا۔ نیچ سے او پری جانب سفرے نیچ میں ہم متعین وجود وجود ہے مطلق وجود کی جانب بڑھتے ہیں، ہر او پری مرتبہ وجود نیچا میں مرتبہ وجود نیچا میں مرتبہ وجود

#### شكل4:مراتب وجو ديا تنزلات كاخلاصه



#### علامها قبال کے بعض اشعار

اگرچہ علامہ اقبال کے اشعار پر گفتگو سے ہم اپنے موضوع سے دور ہو جائیں گے، تاہم درج بالا فریم ورک میں آپ کے بعض اشعار کی معنویت پوری طرح تھر کرسامنے آتی ہے۔

- اوپراس بات کا ذکر ہوا کہ وجود کے تعیناتی احکام میں وجود مطلق کے ساتھ سب سے زیادہ قرب حقیقت محمد میر منگانیفیز کوچاصل ہے جو بخلی اول کی برزئی مبری ہے،
- یہ بھی واضح ہوا کہ وجود کا ہر اوپری مرتبہ بایں معنی نچلے
   مراتب پر حاوی اور ان کا جامع ہے کہ ہر ذیلی تخصیص اپنے
   سے اوپری تخصیص میں شامل ہے،

• نیزیہ انجی واضح ہوا کہ لوح، قلم، کتاب وغیرہ تیرے تعین لیخی عالم ارواح سے متعلق امور ہیں اور بیعالم رنگ و لوجس میں ہم سانس لے رہے ہیں یہ پانچویں درجے کی بات ہے۔
اس لئے شیخ کہتے ہیں کہ آپ منگا تیکی کے فلک نے سب افلاک کو گھیرر کھاہے کہ آپ عنگا تیکی کی اللہ کا سب سے وامع کلمہ ہیں جیسا کہ از روئے حدیث آپ منگا تیکی کی ایک خصوصیت یہ بیان فرمائی کہ "اعطیت جوامع الطم" 33 (جھے جامع کلمات عطا کئے گئے ہیں)۔ حدیث کے ان الفاظ کو آپ منگا تیکی کی فصاحت وطا کئے گئے ہیں)۔ حدیث کے ان الفاظ کو آپ منگا تیکی کی فصاحت وطا کئے گئے ہیں)۔ حدیث کے ان الفاظ کو آپ منگا تیکی کی فصاحت وطاح کے محدود معنی میں لیا جاتا ہے، تاہم شیخ اسے عالم کے ذات باری کے کلمات ہونے لیا جاتا ہے، تاہم شیخ اسے عالم کے ذات باری کے کلمات ہونے لیا جاتا ہے، تاہم شیخ اسے عالم کے ذات باری کے کلمات ہونے لیا جاتا ہے، تاہم شیخ اسے عالم کے ذات باری کے کلمات ہونے

اوران قرآنی آیات کے ساتھ ملاکر پڑھتے ہیں:

قُل لَّوْ كَانَ الْبَحُرُ مِدَادًا لِّكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحُرُ قَبُلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَ التُربِّي وَلَوْجِئْنَهَ الْمِعِثْلِهِ هَدَدًا اللهِ (آپ كهه ديج كه اگر سمندر ميرے رب كے كلمات كے لئے روشائی موجات تووہ سمندر ميرے رب كے كلمات ختم ہونے سے پہلے ہی ختم ہوجائے گا اگرچہ ہم اس كے مثل اور سمندر مدد كے لئے لئے آئيں)

لُوَ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَام وَالْبَحُ رُيمُ دُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرِهَ ا نَفِ دَتْ كَلِمَ اتُ اللَّهِ ((ور زمین میں عقد ورخت بیں وہ سب قلم ہول اور سمندر روشنائی ہواور اس كے بعد سات سمندر اسے بڑھاتے چلے جائیں تواللہ كے كلمات شبہ بھی ختم نہ ہول گے)

آپ کی شریعت کی جامعیت دراصل آپ شکافینی کم جامعیت کا مظہر تھی کہ آپ شکافینی کم اصحیت کا مظہر تھی کہ آپ شکافینی کم اصاب کا جامع ہو، اس لئے آپ شکافینی کم کو قرآن جیسی تمام کتب کی جامع کتاب عطائی گئی جوام الکتاب ہے ("ام" مال کو کہتے ہیں کہ وہ جمع کر نے والی ہوتی ہے )۔ آپ شکافینی کم کو اولین و آخرین کاعلم عطا ہوا، شخ کے نزدیک اس علم کی وجہ آپ کی بیہ جامعیت اور اللہ سے آپ کا قرب ہی ہے، اولین کے علم سے مراد آدم علیہ السلام کو عطاکیا

جانے والا اساء کاعلم تفا<sup>40</sup>۔ اسی طرح روز قیامت آپ سَلَقیقِمُ کو تمام مخلوق کاسر دار بنایاجانا، مقام محمود عطاکیاجانا، لواکے تلے حمو ثافرمانا، آپ سَلَقیقِمُ کی شریعت کاجامع ہونا، آپ کوخاتم الانبیاء قرار دیاجانا، آپ کابیہ فرمانا کہ اگر آج موسی علیہ السلام حیات ہوتے تووہ بھی میری شریعت کے تابع ہوتے <sup>41</sup>۔ الغرض بیہ سب امور ذات باری کے ہاں آپ کے ایسے خصوصی وجامع مرتبے کی بنا پر ہیں۔ لینی ان سب امور کا تفاضا صوفیا نے وجودی مراتب میں بیہ مقرر کیا ہے کہ آپ شَلِیْقِمُ ان مراتب میں سب سے اوپر ہیں اور اسی بیا پر آپ منا پر آپ کیا ہے کہ آپ شَلِیْقِمُ ان مراتب میں سب سے اوپر ہیں اور اسی بنا پر آپ کی وسعت کے نتائج ہیں۔ اب علامہ اقبال کا یہ نعتیہ شعر ملاحظہ بیجئ:

لوح بھی تو تلم بھی تو تیرا وجود الکتاب گنید آبگینہ رنگ تیرے محیط میں حباب عالم آب و خاک میں تیرے ظہور سے فروغ ذرہ ریگ کو دیا تو نے طلوعِ آفتاب نیزعلامہ اقبال کہتے ہیں:

نگاه عشق و مستی میں وہی اول وہی آخر وہی قُرآن، وہی فُرقان، وہی لیسین، وہی لطا

# 2۔ توحید وجودی سے متعلق مسائل

## اعیان ثابتہ کے وجود خارجی کی نوعیت

اب ہم تیسرے مرتبے اور مابعد اعیان ثابتہ کے خار جی وجود کا جوسلہ شروع ہوجاتا ہے، وجود حقیقی کے ساتھ اس نسبت پر گفتگو کرتے ہیں جسے نہ سجھنے کے سبب متعدّد غلط فہمیاں جنم لیتی ہیں۔

ہیں۔سب سے پہلے عدم کا مفہوم ہجھنا چاہئے کیونکہ صوفیہ عدم سے ان کی مراد نفی محض ( سے تخلیق کے قائل ہیں تاہم عدم سے ان کی مراد نفی محض ( absolute nothing

عدم كامفهوم

عدم کسی شے کی نفی کو کہتے ہیں (لیغنی وہ نہیں پائی جار ہی)،لہذا

عدم کا تھم کسی شے کے پائے جانے کے ساتھ ہے۔ دوسرے لفظوں میں عدم کسی وجود کی وجہ سے ہوتا ہے، کسی شے کے وجود کی نفی اس کی "ہویت" (ہونے) کی وجہ سے ممکن ہوتی ہے۔ مثلاً قدرت کا عدم عاجزی ہے، علم کا عدم جبل ہے، بصارت کا عدم اندھا پن وغیرہ ۔ انہیں "عدمات خاصہ" کہا جاتا ہے۔ ہر تعیین (لعین خاص قید کے ساتھ شے کے ہونے) کی نفی سے خاص قسم کا عدم ثابت ہوگا۔ زید کا معذور ہونا ایک عدم ہے توزید کا نابینا ہونا ایک اور قسم کا۔ ہر عدم ایک "عدم ہے توزید کا نابینا ہونا ایک اور قسم کا۔ ہر عدم ایک "عدم ہے کہ وہ ایک خاص تھم کا منشا ایک اور قسم کا۔ ہر عدم ایک "عدم ہے کہ وہ ایک خاص تھم کا منشا ہے۔ الغرض ہر اسم الہی کا عکس ایک عدم خاص ہے۔ اس کے ۔ اس کی ۔ اس کو اس کی ۔ اس کی کا مور پر مفہوم ہے کہ وہ ایک خاص تھم کا منشا

ماهنامه الشريعه — 60 — جون ۲۴۰ ۶ ء

برعکس "عدم عامه" کا مطلب ایساعدم ہے جو کسی بھی حکم (اثبات ونفی) کو قبول نہ کرے، یہ عدم محض (یا امکان محض) ہے جو "وجود محض" (یا واجب) کے مقابلے پر ہے۔ چیانچہ غور کرنے پر معلوم ہوتا ہے کہ عدم (لیتنی "پایا نہ جانا") بھی اللہ کی طرف سے ہے کہ اللہ قادر ہے تواس بنا پر اس کا عدم عاجزی ہے، وہ موجود ہے تواس اعتبار سے عدم محض ہے۔

اوپروضاحت گزری که اسائے کونیہ یااعیان ثابتہ کی حقیقت عدمات خاصہ یااسائے الہیہ کے عکوس ہونا ہے۔ان کا بیراعتباری عدم صفات واساء کی وجہ سے مفہوم ہے کہ چونکہ ذات باری قادر ہے توقدرت کی نفی کے تصور سے اس کاالٹ مفہوم ہے (لینی عاجز ہونا)، چونکہ وہ انمحی ہے لہذااس خاص فعلیت کی نفی سے ایسا عکس ثابت ہے جواس فعل کااثر قبول کرنے میں مفہوم ہے ( یعنی میت ہونا)۔الغرض اعیان مکنہ کی اپنی حقیقت عدم کے سوا کچھ نہیں، اور یہ بطور انفعالی استعدادات ثابت ہیں۔ ان انفعالی استعداد میں سب سے بنیادی استعداد وجود قبول کر کے اس کا مظهر بن سكناب - اسمائ الهيدازلي حقائق يا قالميتي بين جواين حقیقوں (یا اعیان ثابتہ) کا تقاضا کرتے ہیں۔ مثلاً الوہیت (یا معبودیت)عبر کا تقاضا کرتی ہے، اسم خالق کا تقاضا ہے کہ مخلوق ہو نیز اللہ کے انگنت اساء میں سے بعض وہ ہیں (مثلاً الرازق وغیرہ) جواینے جلوے کے لیے مخلوق کا تقاضاکرتے ہیں۔اساء الهيه سے ثابت ہونے والے بيراعيان ان اساءكے محتاج ہيں۔ عدم سے خلق کامفہوم

درج بالاوضاحت سے بدواضح ہواکہ عدم کی حقیقت بہے کہ ذات باری نے موجودگی یاعدم کے ادکام کو بنایا ہے۔ جس کا حصہ وہ اس کے عین ثابتہ سے کا ف دے وہ معدوم کہلائے گی اور جس کا حصہ ظاہر کر دے وہ موجود ہو جائے گی۔ لہذا جس وجودی نسبت یا حکم کو اللہ نے عدم فرمایا ہے اور اس کے وجود کی غیر موجودگی (یاعکس) پر اس کو لاگو کر دیا ہے، صوفیہ نے اس کو اشیا کے وجود کا مواد یا مسالہ مانے یا نہ مانے پر بحث کی ہے۔ لہذا مخلوق کے مسالے یا مواد سے متعلق اب سوال یوں ہے کہ بہ مخلوقات اساء الہید (جو کہ مراتب وجود میں وجودی حقائق ہیں) کی وجہ سے بیاں یا ان کے عدمات کی وجہ سے بیاں یا ان کے عدمات کی وجہ سے بیاں پر صوفیہ کے

موقف کاخلاصہ بیہ ہے کہ: الف) میراساء کی مجلی ہے، ب) میران کاعدم(لیننی عکوس) ہے،

. ح) میران دونوں کا مرکب ہے، لینی ایک جہت سے دیکھو تو مخلی اور دوسری سے عدم ہے۔

اشیاء کو اعتباری وجود کہنے والوں نے ان کو اساء کی تجلیات کہا جو لس اپنے عدمات خاصہ پر حیک اٹھی ہیں۔ مطلب پد کہ قدرت نے چڑ (لیعنی قدرت کے عکس) کو وجود اعتباری دے کراسے چکا دیاہے تواب عاجز بھی ہیں اور قادر بھی۔ جنہوں نے مخلوق کو شیق وجود مراد لیا انہوں نے دوسری بات کہی کہ معاملہ تو بیوں ہی ہے مگر جماری موجود گی کی اصل عاجزی یامیت ہونا ہے، ہم صرف اس لیے قادر یا زندہ ہیں کہ الحی اور قادر مطلق کی نیست پر جنگی ہوئی ہوئی ہوئی اللہ (م کے این معاملہ بڑھ گیا تو شاہ ولی اللہ (م کے 1762ء) نے تیسری بات کہہ کر اسے ختم کر دیا کہ یہ نزاع لفظی ہے ۔

#### مثال سے وضاحت

پس صوفی فکر کی رو سے اگر اس سوال پر غور کیا جائے کہ اعیان ثابتہ کے وجود خارجی کی حقیقت کیاہے، پابالفاظ دیگران کے وجود کووجود حقیق سے کیسی نسبت ہے؟ توشیخ ابن عربی وصوفیہ کی ایک پسندیدہ مثال کی روسے اس کا جواب پیہ ہے کہ پااس کی صورت بیہ ہے کہ بخلی اساء گویا آئینے کی طرح ہے جس کے روبرو ہونے کے سبب اس میں اعیان ثابتہ کے احکام و تعیینات ظاہر ہوگئے ہیںاور یا پھراعیان ثابتہ آئینے کی طرح ہیں جن میں اساءو صفات الهيدكي تجليات ظاہر ہوئي ہيں 43، دوسرے لفظوں ميں ریوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ ان اعیان ثابتہ میں ان کی حسب استعداد وجود متعیّن ہواہے اور اگرچہ بیہ وجود متعیّن وجود حقیقی نہیں (کہ وجود حقیقی وجود مطلق ہے)، تاہم اس متعیّن وجود کامنبع وجود حقیقی ہی ہے کہ اس کے سوا کوئی وجود نہیں۔ ہر دو صورت میں اعیان ثابتہ از خود ظاہر نہیں ہوتے (کہ ان کی حقیقت عدم ہے) بلکہ جوظاہر ہوتا ہے اول اعتبار میں وہ بصورت اساءوصفات وجود ہے جس کی بخلی کی بنا پر اعتبار ثانی میں اعیان ثابتہ کے احکام ظاہر ہوجاتے ہیں۔ فیض اقد س جس طرح اعیان ثابتہ کے ظہور

کُلُّ شَیْءِ هالِک إِلَّا وَجْهَهُ 44 (ہرشے ہلاک ہے اور ہونے والی ہے، سوائے اس کی ذات کے )

امام غزالی (م 1111ء) نور وجود سے اشیاء کے منور ہونے کے معاملے کی مثال بوں دیتے ہیں کہ تصور کیجئے کہ اس دنیامیں روشنی کا سورج کے سوا کوئی ذریعہ نہ ہواور سورج طلوع نہ ہو۔ ایسے میں ہر طرف اندھیراہی اندھیرا ہو گااور کچھ ظاہر نہ ہو گا۔اس اندهیرے کو آپ عدم تصور کیجئے۔ پھر جب سورج طلوع ہو گا تو جہاں جہاں تک اس کی کرنیں پہنچیں گی وہاں تک مختلف رنگوں کی اشیاظاہر ہو جائیں گی ۔ سورج کی بیہ کرنیں نیداس کاعین ہیں اور نه غیر، جن اشیاء پرپر کروه انهیں رنگ برنگی دکھار ہی ہیں نه وه ان كرنوں كے عين ہيں اور نہ غير۔ توكوئي كہنے والا اگر كہے كہ ميں سورج کی روشنی کے سوالچھ نہیں د کھتا توایک جہت سے وہ بھی درست ہے ، جو کہتا ہے کہ سورج کی روشنی نے جو ظاہر کیا وہ نہ سورج ہے اور نہ اس کی کرن تووہ بھی درست ہے۔ ایک مثال آپ یہ دیتے ہیں کہ جیسے ایک شخص گھرے سوراخ سے چاندگی روشنی کوکسی ایسے آئینے پر پڑتا ہواد یکھے جو د بوار میں نصب ہے، جس کی روشنی پھراس آئینے کے مد مقابل دوسری دبوار پر پڑے اور پھر وہ روشنی زمین پر پڑے جس سے زمین منور ہوجائے۔ تو زمین کا نور دبوار کے نور کے، دبوار کا نور آئینے کے نور کے اور آئینے کا نور چاند کے نور کے تابع ہے اور پھر چاند آفتاب سے نور حاصل کرتا ہے، ان میں سے ہر نور دوسرے کے مقابلے میں کامل ترہے اور اپنے اپنے درجے پرہے جس سے وہ تحاوز نہیں کرتے <sup>45</sup>۔ اس مثال میں حقیقی نور آفتاب ہی کا ہے اور آئینے اور

اس کے ماتحت نور کو آفتاب کے نور کے مقابلے میں بس مجازی طور پر نور ہونے کی نسبت ہے۔اس لئے آپ کہتے ہیں کہ عارفین نے مجاز کی پستی سے حقیقت کی بلندی کی جانب سفر کر کے اس حقیقت کوجان لیاکہ اللہ کے سواکوئی موجو دنہیں اور اس کے سوا ہرشے نہ صرف ہیر کہ ہلاک ہونے والی ہے بلکہ وہ ازل تا ابدہلاک ہے 46۔ آئینے میں ظاہر ہونے والاعکس نہ اصل ہوتا ہے اور نہ اصل سے الگ، لینی "من وجہ ھو" و "من وجہ لاھو" <sup>47</sup> پھر مزید غور کرو کہ شے جب آئینے کے روبرو ہو توصرف اپناعکس دعیقتی ہے، رہاآئینہ تووہ دکھائی نہیں دیتا۔اسی طرح اعیان ثابتہ وجود مطلق کے آئینے میں اپناآپ (لعنی وجود متعیّن) تودیکھتے ہیں مگر وجود مطلق كاادراك نهيس ہوسكتا۔ شيخ كہتے ہيں كه ديكھنے والاجب بغور دیکھنے کی کوشش کرتا ہے تواسے اپناعکس اپنی بصارت اور آئینے کے مابین حائل دکھائی دیتاہے، یہی معاملہ یہاں ہے اور اس سے آگے بڑھنے کی جنتجو کرناایک محال شے کی طلب کرنا ہے کیونکہ وجود متعیّن کی نفی کر کے وجود مطلق کی جستجو کامطلب اس کے سوا کچھ نہیں کہ بندہ اپنی حقیقت یاصفت ذاتی کو فناکر کے عدم کے گھاٹ جااترے۔اسی لئے شیخ کہتے ہیں کہ بندے کی جانب سے اعیان کے عکس سے آگے ادراک کی کوشش عدم محض کی جستجوہے

وحدت میں کثرت کی مثال یوں ہے جیسے کسی شے کے ارد گرد فتلف رگوں و سائز کے آئینے رکھ دینے جائیں تووہی شے اب فتلف رگوں و مقداروں میں دکھائی دینے گلے گی جبکہ دکھائی دی جانے والی چیز اصلاً ایک ہے نیز وہ ان رگوں و مقداروں سے متصف بھی نہیں۔ لیکن یہ بھی بچ ہے کہ وہی شے ان سب صور توں کے قیام کا ذریعہ بن کران کا قیوم ہے۔ لیساعیان ثابتہ کو جب این ذات میں دکیجا جائے تو یہ عدم ہیں اور اس لئے وجود کا غیر (یانفی) ہیں، اور جب اس جہت سے دیکھا جائے کہ ان پر اساء کی بخل ہوئی ہے جس کی بنا پر یہ ان اس کے مفہوم میں شامل موجود ہیں تو یہ اساء کا عین ہیں (لیمنی اس کے مفہوم میں شامل ہیں)۔ جس طرح ہر انفعالیت کی حقیقت فعل کا اثر ہونا ہے اور ہیں)۔ جس طرح ہر انفعالیت کی حقیقت فعل کا اثر ہونا ہے اور ہیں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں اور نہ موجود، اس معنی میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں اور نہ موجود، اس معنی میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل سے میں اعیان ثابتہ کی حقیقت اسائے الہیہ ہیں۔ وجود کی جیل

اعیان کوعکس یاسائے کی طرح موجود کرنا ذات باری ہی کا کام ہے، قرآن میں ارشاد ہوا:

أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا4 (كياتم نے اين رب كي جانب نگاہ نہ ڈالی کہ وہ کس طرح سائے کو پھیلا تاہے،اگروہ حاہتا تواسے ساکن کر دیتا، پھر ہم نے سورج کواس پر دلیل بنایاہے) لینی اعیان کا وجود خارجی سائے کی مانند ہے اور رب تعالی جا ہتا توانہیں مستقلاً مرتبہ علمی کے پردہ خفاہی میں رو*کے رکھ سک*تا تھا، پھراس معاملے کو مجھانے کے لئے اس نے سورج کی روشنی کو دلیل بنا دیا۔شیخ کہتے ہیں کہ واجب الوجود نور ہے توممکن الوجود سائے کی مانند جبکہ متنع الوجود نری ظلمت ہے۔ شخ ایک مثال سے معاملے کو بوں سمجھاتے ہیں کہ جب ممکن الوجود (لینی اعیان) کو موجود کیا گیا توانہوں نے اپنے بائیں جانب خود سے پھوٹنے والے سائے کو پاکر بوچھا کہ یہ کہاہے؟ دائیں جانب وجود سے آواز آئی کہ یہ تمہاری حقیقت (لینی عدم) ہے، اگرتم بھی روشنی لینی وجود ہوتے توتمہارے عدم کی پیر چھائی نہ ہوتی، میں وہ روشنی ہوں جواس سائے کوختم کرنے والی ہے۔ بیہ جو نور وجو د شہبیں میسر ہے بی<sub>ہا</sub>س بنا پر ہے کہ تمہارا چ<sub>ب</sub>رہ میری جانب ہے اور اس سبب ہی تمہیں یہ ادراک ہو تا ہے کہ تم "میں" یعنی وجود مطلق نہیں ہوسکتے کہ میں نور بلاسا یہ ہوں اور تم بوجہ اپنے امکان ملاوٹ زدہ نور ہو۔اگرتم اپنے سائے سے بھاگنے کی کوشش کروگے

تو یہ عین اپنی حقیقت لیخی ممکن ہونے سے فرار کی بات ہوگی اور اگرتم نے اپنی حقیقت لینی ممکن الوجود ہونے سے فرار کی کوشش کی توتم مجھ سے جاہل وغافل ہو جاؤ گے اور مجھے بھی نہ پہچان سکو گے کیونکہ تیرے پاس اینے ممکن الوجود ہونے کے سوالیہ جاننے کا کوئی ذریعہ نہیں کہ میں تمہاراالہ، رب اوریپداکرنے والا ہوں۔ پھراگرتم سائے کے مشاہدے میں ہمہ وقت مشغول ہوکرروشنی ہے کلی طور پر منہ موڑ بیٹھے توتہ ہیں بیہ معلوم نہ ہو سکے گا کہ بیہ دراصل تمہارے امکان کا سابہ ہے کیونکہ روشنی ہی سے سابیہ مفہوم ہوسکتا ہے۔اس حال میں تمہیں بیر محسوس ہو گاگویا یہ محال کاسایہ ہے، واجب اور محال ہر لحاظ سے متضاد ہیں، اگرتم محال ہوتے اور اس حال میں تمہیں حکم دیتا کہ "ھوجا" توتم اسے س کر اس پرلبیک نہ کہتے کیونکہ محال ہونے کاحال تمہیں میری پکارسننے ہے بہراکر دیتا۔ پس اپنی نگاہ کومیری جانب اس طرح نہ ٹکاکہ تجھ سے تیرے سائے کاشعور وادراک ختم ہوجائے کیونکہ اس حال میں توبیہ کیے گا"تومیں ہے"اور ایساد عوی جہالت میں پڑجانا ہے کیونکہ ممکن واجب نہیں ہو سکتا، اور نہ ہی اینے سائے میں اس طرح گم ہو جاکہ بچھے مجھ سے بے شعور کر دے کہ پھر تو بہرہ ہو جائے گا اور بہ جان نہ سکے گا کہ بچھے کیوں پیدا کیا۔ پس تو <sup>انف</sup>ی و اثبات ' یا 'هوولا هو' کامجموعه بن کر کبھی ایک شعور کا حامل ہواور بھی دوسرے کا۔اللہ نے بچھے دوآ نکھیںاسی لئےعطاکیں کہ ایک سے تواس کی جانب دیکھے اور ایک سے سائے کی جانب <sup>50</sup>۔

## حواشي

9. صحيح بخارى:رقم الحديث 3019 نيز 6982 10. اعيانِ ثابته 15 از ڈاکٹر محمد خان چشتی

11. الفتوحات المكية: 518/3

12. القرآن:الشورى 11 التابع لغ

13. القرآن: النجم 9

14. مندالامام أحمد: 16623 نيز ترمذى: 3609 ايك اور روايت ميں "پانی و مٹی كے مايين" كے الفاظ آئے ہيں، تاہم علمائے ظاہر كے ہاں بيرالفاظ ثابت نہيں مگر اہل كشف

کے ہال مضمون کے لحاظ سے درست ہیں، واللہ اعلم۔ 15. الفتوعات المکیة: 141/3

دیگر نصوص میں مذکور احکام کے ساتھ ہم آہنگ ہیں۔مثلا ایک حدیث میں آپ منگاللہ کا نے فرمایا: اعطیت جوامع الكلم (مجھے جامع كلمات عطا كئے گئے ہيں)،شيخ اس حديث کو "کائنات اللہ کے کلمات ہیں" کے ساتھ ملا کر پڑھتے

17. فرهنگ اصطلاحات تصوف 148 نيزسر دلبرال 354 18. قَالَ رَجُل: يَا رَسُولَ اللهِ، بُوهِيَ بِالْخَيْلِ وَأَلْقِيَ السِّلاحُ،

وَزَعَمُوا أَنْ لَا قِتَالَ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صِلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كَذَبُوا، الآنَ حَانَ الْقِتَالُ، لَا تَـزَالُ مِنُ أُمَّتِي أَمَّة قَائِمَة عَلَى الْحَقِّ ظَ اهِرة » وَقَالَ وَهُ وَمُ وَلَّى ظَهُ ره إلَى الْيَمَن: «إنَّى أَجِدُ نَفَسَ الرَّحُمَن من فَ هَاهُنَا، وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنِّي كَفُ وف غَيُرُ مُلَبَّثٍ، وَلْيَتْبَعُنِّي أَفْنَادًا، وَالْخَيْلُ مَعْقُود فِي نَوَاصِيهَا الْخَيْرُ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ، وَأَهْلُهَا مُعَانُونَ عَلَيْهَا (مندسلمة بن نفيل السكوني،التاريخ الكبيرللنجاري: 70/4)، نيزيه الفاظ بَهِي منقول بين: قال: قال النبي، صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ألا إن الإيمان يمان والحكمة يمانية وأجد

> نفس ربكم من قبل اليمن 19. القرآن:الرحمن 29

20. الفتوحات المكية: 292/1، نيز 384/2، نيز 639/2، نيز 199/3

21. القرآن:البقرة 31

22. نتيج بخاري:6227، تتيج مسلم:7163

23. القرآن:الحجر 21

24. القرآن:يس82

25. اس روایت کی سندعلائے ظاہر کے نزدیک ثابت نہیں تاہم اہل کشف کے نزدیک بہ حدیث ثابت ہے، نیزاینے مفہوم کے اعتبار سے بدروایت درست ہے جبیباکہ آگے اعیان ثابتہ کے تحت آئے گاکہ بیراعیان ازل سے علم الہی میں مخفی خزانے کی صورت ثابت تھے جنہیں "کن" کے تحت ظاہر كياجاتا ہے،ارشاد ہوا: وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعُلُومِ (اور اليي كُونَي شَے نہيں مَّر ہمارے پاس اس کے خزانے ہیں اور ہم اسے معین مقدار

میں نازل کرتے ہیں)۔ ملاعلی قاری (1013ھ)نے بھی اس کے مضمون کو درست قرار دیاہے ( دیکھئے، کشف الخفاء ومزيل الإلباس عمااشتهر من الأحاديث على ألسنرة الناس، لِاساعيل بن محمد العجلوني الجراحي (1162هـ): 132/2)

26. القرآن:الاعراف156

27. القرآن:القلم 42

28. بخارى:4850 29. مشكوة المصانيح: 89

30. القرآن:ص75

31. بعض محقق صوفه ملائكه كو دو درجات ميں رکھتے ہيں، عالين ایک الگ مرتبے کے ملائکہ ہیں، جن فرشتوں کو آدم علیہ السلام کو سجدے کا حکم دیا گیا وہ عالین نہیں بلکہ الگ قشم والے تھے۔اس کی دلیل بیددی جاتی ہے کہ جب ابلیس نے سجدہ نہ کیا تواللہ نے اس سے کہا کہ تونے سجدہ کیوں نہ کیا، کیا توخود کوعالین میں سے سمجھتا ہے؟ (القرآن:ص 75)۔ ويكھئے" تنزلات ستہ"

32. القرآن:الاعراف172

33. القرآن:الاحزاب72

34. القرآن:اعراف54

35. القرآن:يس82

36. الفتوحات المكية: 210/4

37. صحيح مسلم: 523 - أيك روايت مين آيا: أوتيتُ جَوَاهعَ الْكَلِمِ. وَبَيْنَمَا أَيْا نَائِم أَتِيتُ بِمَفَى اتِيح خَه زَائِنِ الْأَرْضِ فَوُضِعَتُ فِي يَدِي (مجھ جامع كلمات سے نوازا كيا اور میں نیند کے عالم میں تھا کہ زمین کے خزانوں کی تنجیاں میرے پاس لائی گئیں اور انہیں میرے ہاتھوں میں دے دیا گیا)، سیج مسلم: 523 - اس مفهوم کی دیگر روایات بھی ہیں، مثلاً بخاری کے برالفاظ: اعطیت مفاتیح الکلم (مجھے سب كلمات كى تخبال عطاكى گئيں ہيں)، تقييم بخارى:

38. القرآن:الكهف109

39. القرآن:لقمان27

40. الفتوحات المكية: 171/2

ماہنامہالشریعہ —— 64 —— جون ۲۰۲۴ء

# منزع دی مِلْ مُوعا پرمولانا زارارارشری کے مرتب کتابی مجرعے

آپ نے بوچھا: سوالنامے، انٹرو پوز، مراسلے ♦ اساتذہ و اکابر کا تذکرہ ♦ اسلام، جمہوریت اور پاکستان ♦ اسلامی نظریاتی کونسل: گلدسته مضامین 💠 اسوهٔ رہبرِ عالم منگالٹیٹِ ا 🖈 اسلام اور انسانی حقوق، اقوام متحدہ کے عالمی منشور کے تناظر میں ♦ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ♦ افغانستان: رزمگاہ حق وباطل ♦ امام عظیم ابو حنیفہ ٌ. فقهی وساسی کردار ♦ امام بخاریؓ کے امتیازات اور بخاری شریف کی خصوصات ♦ انسانی حقوق:اسلامی تعلیمات اور مغربی فلیفه ♦ بھارت ♦ مجمعُ وخاندان اور قومی سیاست ♦ تبلیغی جماعت ♦ ٹویٹس ۲۰۲۰ء تا۲۰۲۳ء ♦ رفقاء واحباب کاتذکرہ ♦ جامعہ حفصہ کا سانحہ:حالات وواقعات اور دنی قیادت کالائحۂ عمل ♦ جناب جاوبد احمدغامدی کے چند منفر دافکار کامختصر جائزہ ♦ جناب جاوید احمد غامدی کے حلقۂ فکر کے ساتھ ایک علمی وفکری مکالمہ 💠 جنرل پرویز مشرف کا دورِ اقتدار: سیاسی، نظریاتی اور آئيني نشكش كاليك جائزه ♦ حدود آردٌ يننس اور تحفظ نسوال بل ♦ حضرت مولانامفقى محمودٌ: ايك عهد ساز ثنخصيت ♦ خطبات راشدی (اول، دوم، سوم) ♦ خطبه حجة الوداع:اسلامی تعلیمات کاعالمی منشور ♦ خلافت اسلامیه اور پاکتان میں نفاذ شربیت کی جدوجہد ♦ چندمعاصر مذاہب کا تعار فی مطالعہ ♦ دنی مدارس کا نصاب ونظام، نقذ ونظر کے آئینے میں ♦ دیارِ مغرب کے مسلمان: مسائل، ذمہ داریاں، لائحۂ عمل ♦ سفیرختم نبوت حضرت مولانا منظور احمد چنیوڈٹی: حيات وخدمات ♦ سنى شيعة كشَكْش ♦ شيخ الهند حضرت مولانا محمود حسنُّ . شخصيت وافكار ♦ سيرة النبي مَلَّ للنيِّمُ اور انساني حقوق ♦ صهیونیت اور اسرائیل کا تاریخی پس منظر ♦ عدالتی بحران اور عدلیه کی بالادستی ♦ عصرِ حاضر میں اجتهاد: چند فکری عملی مباحث ♦ علامہ محمدا قبالؓ کا تصور دین وملت ♦ علم کے نقاضے اور علماء کی ذمہ داریاں ♦ قومی وہین الاقوامی شخصیات کا نذکرہ ♦ مسکه رؤیت ہلال ♦ معیشت کے چنداہم پہلو،اسلامی نقطۂ نظر سے ♦ متحدہ مجلس عمل: توقعات، كاركردگى، انجام ♦ ند بهي طبقات، د بشت گردى اور طالبان ♦ مسئله فلسطين ♦ مفكر اسلام حضرت مولاناسيد ابوالحسن على ندويٌ كا تذكره ♦ نوائے راشدى (اول) ♦ ہمارے ديني مدارس: چنداہم سوالات كاجائزه۔



#### خداکے بارے میں غزالی کے خیالات

اگرہم ابن عربی گی جیروی کریں جو عزائی کے کئی صدیوں بعد ہوئے ہیں توہم ویکھیں گے کہان کے استدلال میں محبت رحمت کا نتیجہ ہے لیکن اس سے مشابہ نہیں۔ رحمت عالمگیراور بنیادی منبع ہے۔ عزائی کے ہاں الوہی محبت اور الوہی صفات کے بارے میں بہت کچھ تفصیل ہے۔ چیانچہ انہوں نے خدا کے افعال اور اس کی صفات میں فرق کیا۔ صفات کے سلسلہ میں ان کے ذہن میں وہ بنیادی صفات ہیں جواضانی ہیں۔ یہ ہیں:

زندگی، علم، قوت، قوت ارادی، ساعت، بصارت اور گویائی جیسی صفات۔ خدا کے اعمال تخلیقی اعمال سے: انہوں نے واقعات اس کی مخصوص واقعات اور چیزوں کو وقوع پذیر کیا۔ یہ واقعات اس کی مخصوص نبق صفات کا نتیجہ سے، حیسا کہ خالق، عطا کرنے والا، ہدایت دینے والا وغیرہ۔ اگرچہ ان معاملات پر مسلم جدلیاتی ماہرین اللبیات کے در میان ہونے والی بحثیں خشک نذہبی بحثیں ہیں، کیاں غزالی جیسے منتظم اپنے نقطہ نظر میں زیادہ صوفیانہ سے۔

خداکے فرمانبر دار ہونے کے تجربے میں بھی متعدّد درجات ہیں جن کے ذریعہ خدا کاکشف اولیاء کوہو تا ہے۔ غزالی کے خیال میں، خدا بغیرعمل کرنے والے انسان کا حصہ ہے اس کے اندر ہے۔ سالکین کاہدف بدرہاہے کہ وہ دوسری تمام چیزوں بعنی غیر خدا کے لیے فنا ہو جائیں بہال تک کہ صرف خداان کے شعور میں زندہ رہ جائے۔ خدا ولی یا ولیہ کے شعور میں زندہ رہتا ہے،

ولی اپنے وجدان میں خدا کے وجود کا تجربہ کرتا ہے۔ یہاں تک کہ سالک اس کے علاوہ کسی بیٹی کے وجود کا احساس نہیں کرتا۔ خدا محبت، غور وفکر اور عبادت کی بیٹی ہے۔ سالک کے لیے فنا کا متبال ایک وجدا کے سواکسی چیز کے وجود کا احساس ہی نہیں ہوتا 25۔ علمی اور فلسفیانہ سطح پر غزالی نے یہ بھی کہا کہ خدا بے مثال ہے اس کو جانا نہیں جا سکتا۔ تاہم، حیسا کہ اسکار فضل شہادی نے اشارہ کیا:

"فداک غزالی والے تصور کو یاسلم تصور کو محض کسی مذہبی ضرورت کے نقط نظر سے تشری کرنے کی کوئی بھی کوشش اس طاقت ور بصیرت کو کھود ہی ہے جواسلام کی خصوصیت روایت کا نمایاں حصہ ہے، کے غیاب پر افسوس کا اظہار کستے ہیں۔ شہادی بتاتے ہیں کہ خدا کو پیش کرنے کے اسلامی تصورات، خدا کو اپنی خاطر دیکھنے کا اور اس کے بارے میں سوچنے کا ایک طریقہ ہیں یوں کہ گویا کوئی اور چیز موجود ہی نہیں ہے۔ اگر فد ہب بنیادی طور پر انسان اور اللہ کے درمیان تعلق کا نام ہے، تو اسلام میں یہ نقطہ نظر فرہب کے دائرہ کار کووسیح کرتا ہے کہ وہ اللہ کے لیے اس فرہوی قار کی سب سے گہری وسعت خود خدا کے فرہی آفاق فکر کی سب سے گہری وسعت خود خدا کے بارے میں نہیں قدر کے دائری اس سے گہری وسعت خود خدا کے بارے میں نہیں نام کی سواگویا کوئی اور بیرے کہ اس کے بواگویا کوئی اور

چیز موجود ہی نہیں ہے خاص کرانسانی منظریا جسمانی دنیا کے سلسے میں۔ خدانے آسانوں اور زمین کو پیداکیا۔ وہ انسان کا خیال رکھتا ہے۔ لیکن اس کے باوصف خدا تخلیق سے او پر ہاں کہ ہوئی انسانی کا نئات اس کے لیے کچھ نہیں۔ کتی بنائی ہوئی انسانی کا نئات اس کے لیے کچھ نہیں۔ کتی لا محدود کھی، کتی ہے کراں وسیع، کتی ہے جان پر اسرار دنیا ہے جہاں خدا تعالی سی بھی کئی ہے جہاں خدا تعالی سی بھی کئی سے پرے، کسی بھی دشتے ہے بالاتر ("مقدسین" سے بالاوست مقدس) اور شاندار وظیم ہے 27۔

شہادی کے خداکی ضرورت، تخلیق اور دنیا سے بالاتر ہونے کے نکتہ کو بہت پسند کیا گیاہے۔مسلم مذہبی عقائد کا ایک مضبوط بیانیہ مسلم الہیات کو متحکم کرنے کے لیے ساسی دباؤ کا مقابلیہ کرے گا۔ یہودیت، عیسائیت، اور اسلام کے در میان مذہبی تعامل میں،اکثر فاتح کے مفاد میں خصوصیت اور فرق کونظر انداز کرنے کا سطحی رجمان آجاتا ہے، لیکن اکثر تینوں روایات کے در میان ابراہیمی مشتر کات کے لیے بہت کم احترام ہوتا ہے۔ مسلم الهبيات كاكوئى بھى قارى اس حقيقت سے ناواقف نہيں رہ سکتا کہ اسلام در حقیقت خدا کے ماوراء ہونے پر زور دیتا ہے۔ غزالی کی تصنیفات میں بھی دیا گیاہے۔غزالی کے نزدیک کوئی بھی لفظ کسی بھی پہلو کے تحت خدا کی قطرت کو مناسب طور پر بیان نہیں کر سکتا، جس میں انسانوں اور دنیا سے خدا کا تعلق بھی شامل ہے<sup>28</sup>۔ پھر بھی جب غزالی انسانوں کے لیے خدا کی تصویر بناتے ہیں تو وہ مثبت صفات اور پیشین گوئی کی قابل رسائی زبان استعال کرتے ہیں۔ غزالی کہتے ہیں کہ اللہ کوئی معلوماتی وضاحتی فنکشن نہیں رکھتا۔ بلکہ اللہ انسانوں کے مقابلے میں ایک عملی ہدایت کا فنکشن رکھتا ہے <sup>29</sup>۔ دوسرے الفاظ میں ، خدا کی صفات کی مثبت تعبیر خدا کی انسانی زبان کی تصویر ہے۔ خدا کی ذات کا مابعد الطبیعاتی تصور بیہ ہے خدا متحمز نہیں نہ ہی خدا کائنات کا حصہ ہے اور نہ ہی کائنات سے باہر ، نہاس سے جڑا ہواہے اور نہ ہی اس سے منقطع ہے <sup>30</sup>۔ پھر بھی ، خدا کی ہستی مومنوں کے دلوں میں بسی ہوئی ہے، کیونکہ ان کے دل اس کی یاد سے آباد ہیں۔ خدا کی یادہی ان کا حاصل زندگی ہے<sup>31</sup>۔

ہے میراہی دل ہے وہ جہاں توساسکے

انسان خدا سے کسیے ماتا ہے ؟ مسلم عمل میں اللہ سے سب سے قریبی تعلق خدائی اخلاق اختیار کرنے سے حاصل ہو سکتا ہے۔ انسانوں کووی کے ذریعے بتائے گئے منابع کے ذریعے خدا کی خصوصیات کو اپنانا چاہیے۔ جس کا تعمر ''تحلقو ابا خلاق اللہ'' سے دیا گیا ہے۔ جس میں دین کے عمل اور نبی محمر شکا اللہ'' کے مثالی تعلیمات کی پیروی شامل ہے۔ ان طریقوں میں لازمی رسومات تعلیمات کی پیروی شامل ہے۔ ان طریقوں میں لازمی رسومات کے ساتھ ساتھ خور و فکر کے عمل جیسے یاد کرنا، عبادت کرنا اور خدا کے ساتھ ساتھ خور و فکر کے عمل جیسے یاد کرنا، عبادت کرنا اور خدا کی سراسر انفرادیت اور خدا کو نہ جان سکتے کو سنجیدگی سے لیتے ہیں وہ خدا کی ذات کی تشریح کرنے والے نہیں ہو سکتے بلکہ انہیں عملی ہونا حیا ہے۔

ب کارکردگی کی سطح پر خداکی جستی زمین پر خداکے جسکن" یعنی عبادت گزاروں کے دلوں تک پہنچتی ہے۔ لہذا امسلم الهیات میں یہ کہنا بالکل قابل قبول ہے کہ انسانوں پر خداکا اکتشاف اس زبان میں ہوجے وہ بیجتے ہیں۔ لیکن کسی نہ کسی سطح پر یہ ایک معمد بنی ہوئی ہے۔

غزالی کوجس مسّله کاسامناکرنا پڑا، جسے شہادی نے اسے اتنی فصاحت کے ساتھ بیان کیا، وہ بیہ ہے کہ ان کی الہیات مندرجہ ذیل سوال کی طرف لے جاتی ہے: آدمی خدا کے بارے میں کیسے یوں کے کہ مثلاً وہ عادل اور رحم کرنے والا ہے؟ کیونکہ اسی کمجے جب کوئی ایساکہتاہے تو فوراً یہ کہہ کراس کی نفی کرنی پڑتی ہے کہ خدا در حقیقت اتنا ہی نہیں ہے۔ مطلب، خدا اس سے کہیں زیادہ انصاف کرنے والا یا رحم کرنے والا ہے جتنا کہ انسان بھی بھی محسوس کر سکتے ہیں، دوسرے لفظوں میں، کم از کم غزالی کے لاہوتی فریم ورک میں، انسان ایک ایسی انسانی زبان کے ذریعے خدا کی عبادت کر رہاہے جو کہ خدا کے بارے میں وضاحتی طور پر قابل اطلاق یا ناکافی ہے۔ انسانوں سے کہا جاتا ہے کہ خدا کی عبادت کریں، گویاوہ خدا کو دیکھ رہے ہیں، اس علم کے ساتھ کہ بیہ ادراک حقیقت سے کم ہے۔ بول انسان علمیاتی طور پر اللہ کو سمجھ توسکتا ہے لیکن اس کی ذات انسان کے ادراک سے پرے ہے۔ لینی ایساڈھانچہ اس خیال سے بھی مطابقت رکھتا ہے کہ خداا پنی ذات اور فطرت میں بالکل منفرد ہے اور اس کی حقیقت کو جانا نہیں جاسکتاہے۔

اگر ہم اس تکتے کو قبول کرتے ہیں توبیہ وحی کے بارے میں اوسل سوال پیداکرتا ہے: کیا یہ بھی ناقص معیار کا شکار ہے؟ اس کا جواب ہے، ہاں۔ اہم مُلتہ بیہ ہے کہ وحی خداکی مرضی کو ظاہر کرتی ہے، خداکی فطرت کو نہیں۔ وحی کا مقصد انسانوں کی زندگیوں کو اس زبان میں رہنمائی کرنا ہے جے وہ سمجھ سکتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں، عقیدہ مستند وحی کے ذریعے محفوظ ہوتا ہے۔ یہ اسلام اور شاید دوسری توحید پرست روایات کے در میان اہم فرق ہے جہاں وحی الوجی کلام کے ایک خاص ذوق کے ذریعہ رہنمائی فراہم کرتی ہے نہ کہ خوداللہ کی ذات کی وضاحت 32۔

رہمای حرائم سری ہے نہ لہ خوداللہ فاوات فاصاحت ہے۔
رہنمائی کا سوال اصولوں اور معیارات کے سوال کوسامنے
لا تا ہے۔ در حقیقت، مسلم الہماتی نظریہ اس بات پر زیادہ توجہ
مرکوزکر تا ہے کہ ہم خداکی مرضی کوئس طرح جان سکتے ہیں، اور سیہ
کہ خداکی مرضی کس طرح مستند ذریعہ سے جانی جاسکتی ہے۔ اس
طرح وجودیاتی سوال علمی سوال سے بہت قریب سے جڑ جاتا
طرح وجودیاتی سوال علمی سوال سے بہت قریب سے جڑ جاتا

### محبت پر غزالی کے خیالات

جب عزالی محبت کے موضوع پر گفتگوکرتے ہیں تواپنی شہ کارکتاب احیاء علوم الدین کی فصل محبت الب والشوق والانس والرضار مشق ، آرزو ، قربت اور قناعت ) میں وہ انسان کے مختلف مسائل کا سامنا کرتے ہیں جیسے کہ اللہ کے ساتھ ملا قات وغیرہ۔ فی الحال میں اس بحث کے لیے چند منتخب موضوعات پر کلام کرول گا۔

محبت، قربت اور قناعت کی تمهید میں غزالی خوبصورت اور وضاحتی انداز میں لکھتے ہیں:<sup>33</sup>

" خداات اولیاء کے دلول کوبلند کرتا ہے، ان کے باطن کو دنیاوی خلفشار سے پاک کرتا ہے اور صرف اولیاء کے دلول میں اپنی موجودگی (حضرة) کو مرکوز رکھتا ہے "۔ 34 غزالی پھر اس اللی عظمت کی جھکیوں پر روشنی ڈالتے ہیں جو ولی کوشش البی کی آگ میں جلا سکتی ہیں۔ یا پھر سالک کی عقل ومشاہدہ پر ایک خاص قسم کی دھول پڑجاتی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کی وجاہت کا ادرک مہیں کر پاتا۔ ایسی حالت سے دوچار ہونے پر عابد یا سالک کو صبر کی تلقین کی جائے گی۔

غزالی کے بقول: "سالکین کے دل خداکاسامناکرنے میں، انکار اور قبولیت کے در میان معلق رہے اور حصول و تردد کے در میان معلق رہے۔ تبھی وہ خداکی معرفت کے اتفاہ سمندر میں غوطہ زن ہوئے اور تبھی اس کی محبت کی آگ میں جبلس گئے 35۔

اور دل کے عجائبات کی کتاب (عجائب القلوب) میں اپنی تحریر کا ایک حصہ غزالی نے توحید پرستانہ عقیدت، معرفت کے کشف، ذات اللی سے پرجوش محبت، تخیر پیچیدگی، اور تضاد جیسے موضوعات پرصرف کیاہے۔

محبت ان تمام موضوعات کو اپناتی ہے۔ اس کے مشاہدہ کے ذریعہ خداکی معرفت کا حصول محبت کے آداب (Economy) میں سے ہے۔ خداکی میہ معرفت در حقیقت اس دنیا میں انسانوں کی "خوبصورتی، کمال اور جلال "کی بنیاد ہے۔ انسان کا اخریب کرتا ہے۔ چیسے جیسے اللہ کی معرفت قوی ہوتی جاتی ہے محبت کے آداب میں بھی شاکسگی آئی کی معرفت قوی ہوتی جاتی ہے محبت کے آداب میں بھی شاکسگی آئی لیکن کبھی بھی بوری طرح سے ذہنی گرفت میں نہیں لا سکتا۔ بہرحال وہ اس سے بورے طور پر متاثر ضرور ہوتا ہے۔ بڑی صراحت کے ساتھ تاہم، غزالی نے واضح کیا ہے کہ:

"بغیر معرفت اور ادراک کے محبت کا تصور نہیں کیا جاسکتا کہ انسان محبت نہیں کر تاسوائے اس کے جسے وہ جانتا ہو" 36

نامعلوم خدا کے بارے میں اپنے تصور سے بالکل مطابقت رکھتے ہوئے، غزالی محبت کو بے خودی اور اضطراب کے طور پر بیان کرتے ہیں۔ البی قربت کا گہراعلم محبت کے ذریعے حاصل کیا بیان کرتے ہیں۔ البی قربت کا گہراعلم محبت کے ذریعے حاصل کیا بلکہ تخلیقی تناؤ میں بر قرار رہتا ہے۔ یہاں محبت کی آگ ہے اور مصائب کے شعلے ہیں۔ دلیل کے ساتھ ساتھ لیقین کے بیابان میں ہی پاکھیا ہے؛ عقل کا تیر میں ڈوب جانا اور محبت کے شعلے میں جانا۔ پردہ اور نقاب کشائی. مختصر یہ کہ محبت کا محال ہونا ہی اس حائی کے امکان کو وجود دیتا ہے۔ یہاں تک کہ جب یہ نور روشن ہوتا کے اور یہ تواپنے اطراف کو تا بناک کرتا ہے اور دوسری طرف اس نور کی چوکا چوند چیزوں کونا قابل مشاہدہ بھی بنادیتی ہے۔

عزالی نے واضح طور پر کہا ہے کہ خدااور اس کے رسول سے محبت ایک فرض ہے <sup>37</sup> لیکن پھروہ کو چھتے ہیں: تم سی چیز کو فرض کیے کہ کرسکتے ہو جب وہ چیز بینی محبت موجود ہی نہ ہو؟ وہ لوچھتے ہیں کہ اگر محبت کو اطاعت کی زائدہ مان لیا جائے تو پھر اس کو اطاعت کے ہم معنی کیسے مانا جا سکتا ہے؟ عزالی کے پر جوش بیانات اور قرآنی اور حدیث کی تعلیمات کے حوالوں میں بہ ظاہر لوں لگ سکتا ہے کہ محبت ہر چیز پر مقدم ہے کیونکہ وجی مومنوں کی صفت سکتا ہے کہ محبت ہر چیز پر مقدم ہے کیونکہ وجی مومنوں کی صفت بیر بیا تا ہے اور بیان وہ خدا سے محبت کرتا ہے اور بیل کو بیان (قرآن 5:54) عزالی قرآن کا حوالہ دیتے ہیں: قرآن کا حوالہ دیتے ہیں:

"اور جولوگ ایمان لائے وہ خداکی محبت میں زیادہ مضبوط ہوتے ہیں۔" (قرآن 2:165) ایک حدیث نبوی میں ہے: "تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہ ہو جب تک کہ تم اللہ اور اس کے رسول سے ہر چیز سے زیادہ محبت نہ کرو۔"

اس کے بعد انہوں نے متعدد مراجع سے متعدد روایات بیان کیں جن میں حضرت محم منافقی المحمل استادات شامل ہیں۔ اولیائے کرام اور صوفیاء کے بیانات ہیں۔ یہ سب محبت کی عظمت کو تقویت دیتے ہیں۔ لہذا، غزائی جن دو چیزوں کو اٹھاتے اور جن کا تقابل کرتے ہیں وہ ہیں خداسے محبت کی دعوت اور اس کی اطاعت کا فرض۔ ان دونوں تصورات کے در میان ظاہری طور پر تناؤ ہے۔ لہذا، سب سے پہلے یہ مجھنا چا ہیے کہ غزائی محبت کوکس طرح متصور کرتے ہیں:

"محبت مسرت آگیں چیز کی طرف کسی کے میلان کا نام ہے۔جب میر جمان شدت اختیار کرتا ہے تواسے عشق کہا جاتا ہے۔ "39

وہ چیزیں جو انسان کے مزاج سے مطابقت رکھتی ہوں وہ محبوب ہوتی ہیں اور جو اس سے مطابقت نہیں رکھتیں وہ ناپسند ہوتی ہیں۔ نفرت کسی چیزسے لا تعلقی بھی ہو سکتی ہے۔ لیکن محبت کا تصور اس وقت تک نہیں کیا جا سکتا جب تک کہ اس سے پہلے معرفت اور ادراک کی ایک شکل نہ ہو، وہ بیمشل نقل کرتے ہیں:
"انسان محبت نہیں کر سکتا سوائے اس کے جسے وہ جانتا

Phinominology) ہوت کے مظاہر (of love کرنے ہوتی معرفت و ادراک پر مخصر ہے۔ اس سے میرامطلب ہے کہ یہ کچھ چیزوں پر مخصر ہے۔ دوسرے لفظوں میں، ہمارے شعور اور تجربات کا دارومدار ادراک، حسی ادراک کی شکلوں، سوچ کے اندازیا جتجو پر ہے۔ محبت کی اساس کے بارے میں یہ کہنا شاید کوئی بعیداز قیاس نہ ہو کہ اگر آسٹین محبت کو ایک قسم کی خواہش مجھتا تقانو عزائی کے لیے محبت معرفت، ادراک اور حقیقت کی تلاش کی ایک شکل تھی۔ معرفت اور ادراک کے اس مظہر کی ساخت بیرونی محرکت کو ماصل کرنے والے پانچ حواس سے الگ تونہیں ہے تاہم محبت کا ماصل سرچشمہ اندرونی ہے۔ اس باطنی حس کوقائی، نور، قلب یا بصیرت کہتے ہیں۔ اس کے بعد عزائی انسانی تجربات سے اخذ کردہ بصیرت کہتے ہیں۔ اس کے بعد عزائی انسانی تجربات سے اخذ کردہ بھیت کئی مظاہر کو واضح کرتے ہیں:

وه لکھتے ہیں:

" یہ کوئی راز نہیں ہے کہ انسان اپنے آپ سے محبت کرتا ہے۔ خاہر ہے کوئی خض اپنے فائدے کے لیے بھی کسی دوسرے سے محبت کر سکتا ہے۔ لیکن کیا کوئی خض اپنے علاوہ کسی دوسرے شخض کی خاطر بھی محبت کر سکتا ہے جبکہ اس کا اپنا کوئی فائدہ نہ ہو؟ کمزور ذہنوں کے لیے بیہ ایک مشکل سوال ہے، کیونکہ ان کے خیال میں بید ایس نقابل تصور ہے کہ وہ اپنے علاوہ دوسروں کی خاطر کسی اور سے محبت کرے جب تک کہ عاشق کو اس سے محض ادراک کے علاوہ کوئی فائدہ حاصل نہ ہو۔ لیکن حقیقت میں ایسا ہوتا ہے۔ ایس نے بعد خرالی انسانی تجربات سے اخذ کرکے محبت کے مطابع کی حضرت کے بعد غزالی انسانی تجربات سے اخذ کرکے محبت کے مطابع کی وضاحت کرتے ہیں۔ "4

غزالی رقم فرماتے ہیں کہ بعض او قات کوئی شخص کسی دوسرے شخص سے بے لوث محبت کر تاہے صرف ای شخص کی خاطر، بغیر اپنے کسی فائدہ کے ۔ وہ پوچھتے ہیں: "کیا یہ قابل فہم ہے کہ ایک انسان دوسرے سے محبت کرے اُسی کے لیے نہ کہ اپنے نفس کی خاطر؟"۔ پھروہ جواب دیتے ہیں:

" در حقیقت تمام جاندارول میں سب سے پہلامحبوب خود انسان کی ذات ہے۔ اور اس خود پسندی کا مقصد اس

حقیقت سے پیدا ہوتا ہے کہ آدی کے کردار میں اپنے وجود و بقاکار جمان پیوست ہے اور فنا ہوجانے اور برباد ہونے سے انسان کو نفرت ہوتی ہے۔ اس لیے انسان اپنی بقا (وجود) کودائی رکھنا پہند کرتے ہیں اور موت اور تباہی سے نفرت کرتے ہیں۔ الا یہ کہ زندگی میں کچھ اذبتیں پیش آجائیں "42

غزالی بتاتے ہیں، جے میں محبت کامجرد مظاہرہ کہوں گا، کہ ہم کس طرح دنیا میں محبت کا تجربہ کرتے ہیں اور اس کی شکلوں اور حقیقت پر غور کرتے ہیں جوانسانوں کے در میان محبت کے اپنے مشاہدات پر مبنی ہے۔ بالکل بہی معاملہ انسان اور خدا کے مامین محبت کے رشتے کی بنیاد بن جاتا ہے۔

سب سے وہ ملے عزالی بتاتے ہیں کہ انسان اپنے آپ سے کسے
پیار کرتا ہے کہ کسی کے وجود کو بر قرار رکھنا محبت کی تقریبًا ابتدائی
تحریک پر مبنی ہے جس کا انسان تجربہ کرتا ہے۔ پچھ لوگ اسے خود
پیندی یا اپنے آپ سے محبت کے طور پر بھی دیکھ سکتے ہیں۔ عزالی
محبت کو حقیقت کے ایک اظہار، انکشاف کی شکلوں اور محبت اور
محبت کرنے والے کے مابین رشتوں اور مختلف انسانوں کے
در میان رشتوں کے طور پر بیان کرتے ہیں۔ اس طرح، کسی کے
جم اور اعصاء سے محبت، اولاد، خاندان، اور دوست احباب
سب محبت کے دائرے کا حصہ ہیں کیونکہ یہ کسی کے وجود کو برقرار
رکھتے اور بڑھاتے ہیں اور اسے مکمل کرتے ہیں۔

محبت کی دوسری شکل وہ ہے جب کسی محبت کرنے والے میں احساس محبت پر وان چڑھتا ہے۔ یعنی محبت کی اس دوسری قشم میں کوئی شخص دوسرے آدمی پر کوئی احسان کرے یااس کے ساتھ حسن سلوک کرتے توجس پر احسان کیا جاتا ہے اس کے اندرا پنے محسن کے لیے تشکر وامتنان کے بہی جذبات محبت میں بدل جاتے ہیں۔ بیدا کیے جذباتی روعمل کندہ (عاشق) اور احسان کرنے ہیں۔ لہذا ہید دونوں لیخی وصول کندہ (عاشق) اور احسان کرنے وصول کرنے جیسا ہو سکتا ہے۔ یہ تقریبًا ایک شخصہ وصول کرنے جیسا ہو سکتا ہے۔ اس کوہم ایک آلہ کاریا فائدہ مند محبت کی مفید شکل کے طور پر بھی بیان کرستے ہیں کہ انسان اس محبت کرتا ہے جو اسے فائدہ دے اس پر احسان کرے۔ سے محبت کرتا ہے جو اسے فائدہ دے اس پر احسان کرے۔ اس کرجہ احسان کرنے والا اجنبی ہی کیوں نہ ہو۔ احسان ایک اہم زمرہ و

ہے کیونکہ بید ایک انسان کا عمل ہے جو دوسرے انسان کے سلسلے میں انجام دیا جاتا ہے۔ توجہ نیت اور عمل جو وصول کنندہ تک پہنچتاہے وہ محن کو محبوب شخص یا محبت کا سامان بنادیتا ہے 43۔

تیسری صورت بیہ ہے کہ کسی سے اس کی بھلائی یا نیک کی وجہ سے محبت کرنا۔ محبت کی یہ شکل خالصتاً نیک کے لیے وقف ہے۔

یہ نیک کی اندرونی فطرت سے محبت ہے۔ انسانوں میں اچھی سے نیک کی اندرونی فطرت سے محبت ہے۔ انسانوں میں اچھی خصوصی توجہ دیتے ہیں جو اس دائرہ کو تشکیل دیتی ہیں:علم اور خصوصی توجہ دیتے ہیں جو اس دائرہ کو تشکیل دیتی ہیں:علم اور قدرت اصلاحت۔ اس میں ہماراتعلق ایسے رہنماؤں اور پڑھے کھے لوگوں سے ہوتا ہے جن کو ہماری جمایت اور تعریف حاصل ہوتی ہے ہم السے ہوتی ہے جن کو ہماری حمایت اور تعریف حاصل ہوتی ہے جاتے ہم السے ہوتی ہے ہم السے ہوتی ہے ہم السے

پیار اور محبت کے گہرے جذبات کا اظہار کرتے ہیں۔
محبت کی چوتھی شکل وہ ہے جب خوبصورتی اور اچھائی کو خود
خوبصورتی اور اچھائی کی خاطر چاہا جائے۔ ہم خوبصورتی اور اچھائی
کامشاہدہ کرتے ہیں، اور پھروہ ہمارے حواس کو پیرونی طور پر متاثر
کرتی ہیں۔ اندرونی طور پر یا اثر انگیز طور پر ،خوبصورتی اور اچھائی کا
تجربہ دل میں جذباتی ادراک کے طور پر ہوتا ہے جس کو ایسے نتیجہ
کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے جو محبت کے متر ادف ہے۔ اسے بول
محبت کے اعلی ترین اظہار کے طور پر جمالیات ذبمن میں آتی
محبت کے اعلی ترین اظہار کے طور پر جمالیات ذبمن میں آتی

لوگوں کے ہم عصر رہے ہوں۔ پھر بھی ہم ایسے لوگوں کے لیے

"اُس کی ایک واضح مثال انبیاء علیهم السلام اور اہل علم سے محبت محبت ہے، نیز بلند خصلتوں اور خوشنا کرداروں سے محبت حالا نکہ یہ ممکن ہے کہ ان کے چہرے اچھے نہ ہوں جسم میں کوئی خرابی ہو پھر بھی ان سے محبت ہو توبہ قابل فہم ہے۔ باطن کی خوبصور تی سے یہی مراد ہے "4

عشق کی پانچویں شکل وہ ہے جسے غزائی نے عاشق اور معشوق کے در میان ''بوشیدہ وابسگی "کہا ہے۔ محبت روحانی وابسگی کے اظہار کے طور پر دوروحوں کے در میان شدت اختیار کرتی ہے۔ میہاں محبت ایک مادرائی رفتے کے ذریعے موجود ہے جہاں روحیں باہم جڑی ہوتی ہیں۔

غزالی نے محت کی شکلوں میں سب سے زیادہ جس شکل سے

بحث کی ہے وہ، وہ محبت ہے جواپنے آپ میں خود ایک مقصور ہو۔

غزالي لکھتے ہيں:

روسی چیز سے محبت اس کی اپنی حقیقت (جوہر) کی بنا پر ضروری ہے، نہ کہ اس حقیقت سے ماوراء کسی فالمے کی وجہ سے۔ حقیقت کا تجربہ کرنا اپنے آپ میں مقصود ہے۔ یہ گہری اور ممتند محبت ہے جو بڑھنے کے ساتھ ساتھ مضبوط ہوتی جاتی ہے۔ یہ حسن اور جمال سے محبت کی طرح شاندار ہے۔ خوبصورتی کی ہرچیز اس انسان کو محبوب ہے جو شوبصورتی کی حقیقت (essance) کے لیے خوبصورتی کو اپنی سجھتا ہے۔ خوبصورتی کا ادراک لذت کی حقیقت کو اپنی لیٹ میں لے لیتا ہے۔ اور لذت کو خوداس کی حقیقت کے لیٹ میں لے لیتا ہے۔ اور لذت کو خوداس کی حقیقت کے لیے پہند کیا جاتا ہے اس کے علاوہ کسی اور چیز کے لیے نہیں گا۔ "

عشق کے غزالی والے مظاہر میں یہاں دو اہم باتوں کا ذکر صروری ہے۔ سب سے یہلے، مجبت کا آلہ وجود اور عمل کے در میان ایک رکاوٹ یاوقفہ پیدائہیں کرتا ہے۔ مسلم الہیات میں خداکی ذات وجود اور عمل کے در میان منقطع نہیں ہے، جیسا کہ عیسائیت میں خدا کے سہرخی تصور کوایڈ جسٹ کرنے کے لیے ہوا، جہاں خدا اپنے وجود اور مادہ کے حوالے سے توایک ہی مانا ہوا، جہاں خدا اپنے وجود اور مادہ کے حوالے سے توایک ہی مانا جاتا ہے لیکن "اس کوایک مانا ہے گھر، جاتا ہے لیکن گردہ دنیا کو جلاتا ہے۔ وہ اس لحاظ سے سرد خی ہوجاتا ہے۔ وہ اس لحاظ سے سمر خی ہوجاتا ہے۔ وہ اس لحاظ سے سمر خی ہوجاتا ہے۔ وہ اس لحاظ سے سمر خی

دوسراغزالی کی محبت پر بحث کانمایاں پہلویہ ہے کہ وہ محبت کو اخلاقی عمل اور کارکردگی ہے جوڑتے ہیں۔ جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اطاعت کے طریقوں میں تمام نیک اعمال (محاس الدین) اور اعلیٰ صفات (مکارم الاخلاق) عزالی کے لفظوں میں محبت کے نتائج (ثمرة الحب) میں واضل ہیں <sup>47</sup>۔

اس کے پیش نظریہ بیان یہ تاثردے سکتا ہے کہ غزالی محبت کوعبادت کا مرکز اور بنیادی سورس قرار دے رہے ہیں۔اور اس عام بیانیہ سے کامن ورڈ کے مصنفین کے دعووں کی سطحی تصدیق محسوس ہوسکتی ہے۔ تاہم،اس منتیج پر کوئی صرف اسی صورت

میں پہنچ سکتا ہے جب وہ دین کے لیے اپنے عہدِ اطاعت کو نظر انداز کر دے۔ غزالی کے خاکے میں رحمت کا اہم مقام ہے جو اطاعت کے ایسے رشتے کی آبیاری کرتا ہے کہ جو پھر خدا اور فرمانبردار مخلوق کے در میان محبت پیدا کرتا ہے۔ یاد کریں کہ غزالی نے پہلے تو چرانی سے بوچھا تھا کہ اطاعت محبت کی زائدہ کیسے ہو سکتی ہے؟ پھر انہوں نے جواب دیا تھا کہ کس طرح اطاعت کے عمل سے جسم اور روح میں محبت پیدا ہوتی ہے۔ در حقیقت بیہ کہنا مناسب ہو سکتا ہے کہ محبت اور اطاعت دونوں ہم آہنگ ہیں۔ محبت اور فرمانبرداری کے تعلق پر اس سوال کا جواب خود غزالی متعدد طریقوں سے دیتے ہیں۔

غزالی کے نزدیک کچھ علماء یہ مانتے ہیں کہ محبت ایک ہی جیسی ہستیوں اور انواع کے در میان ممکن ہے۔ البندااان کے نزدیک خدااور انسانوں کے در میان (دونوں میں) مطلق فرق کی وجہسے کوئی محبت نہیں ہو سکتی ہے 48 تاہم یہ واضح ہے کہ غزالی اس استدلال کو قبول نہیں کرتے کیونکہ مسلم روایت میں خدااور بندے کے در میان محبت کے رشتہ کی دعوت اور تاکید کے کافی ثبوت موجود ہیں۔

یہاں غزالی کاسب سے زیادہ قائل کر دینے والا جواب محبت کے لیے علمیاتی سہاروں کو تخلیق کرنا ہے۔

وہ کہتے ہیں کہ محبت کا تصور معرفت اور ادراک سے پہلے ہیں کیا جاسکتا۔ خدااور ہندے کے رشتے میں محبت خود بخود قائم نہیں کیا جاسکتا۔ خدااور ہندے کے رشتے میں محبت سے پہلے کھے اور ہوتا ہے۔ یہ وہی معرفت اور ادراک کا ایک خاص مظہر ہوتا ہے۔ یہ وہی معرفت اور ادراک ہے جو سب سے پہلے اطاعت کو واجب کرتا ہے۔ تجربہ نہیں ہے۔ غزالی وضاحت کرتے ہیں کہ صرف انسانوں یا قابل حساس مخلوقات کو ہی یہ ادراک حاصل ہوتا ہے 40 غزالی کے ہال محبت کا معرفت اور ادراک کے مظاہر سے گہراتعلق ہے جو کہ اخلاقی فلمف پر اور اصول الفقہ پر ان کی سب تحریروں میں جو کہ ہے۔ اور ای طرح ان کی تصنیف احیاء علوم الدین میں بھی 50 سے اور ای فلمس ان کے مطابق ان کے مطابق ہوتی ہیں اور ان چیزوں سے نفرت کرتا ہے جو اس کی فطرت کے مطابق ہوتی ہیں اور ان چیزوں سے نفرت کرتا ہے جو اس کی فطرت کے مطابق ہوتی ہیں اور ان چیزوں سے نفرت کرتا ہے جو اس کی فطرت کے مطابق ہوتی ہیں اور ان چیزوں سے نفرت کرتا

"ہر وہ ادراک جس میں لذت اور سکون ہو، دیکھنے والے کو محبوب ہے۔اور ہر وہ ادراک جس میں درد ہوا ہے اچھانہیں لگتا"

غزالی نے لکھا <sup>51</sup> لیعنی آدی ان تصورات سے لا تعلق ہو تا ہے جو نہ توخوشی کاسب بنتے ہیں اور نہ ہی درد کا۔

کونساعال کسی کوعلم اور ادراک کوسنجیدگی سے لینے پرمجبور کرتا ہے؟ خدا سے محبت اور اس کے نبی سے محبت پر مقدم کیا چیز ہے؟ ان تمام پر جو چیز مقدم ہے وہ شمع و اطاعت لیعنی دین کی دعوت کوسننے اور سنجیدگی سے لینے کی صلاحیت ہے۔ محبت اس کلامی نظام اور دائرہ کے اندر پروان چڑھتی ہے۔

تواب امیدہے کہ بدبات واضح ہوجائے گی جب میں بد کہوں کہ غزالی کا دعویٰ ہے کہ محبت اخلاقی عمل کا بیج اور ذملی شاخ ہے۔ محبت کی جڑ بنیاد معرفت وادراک کے اوپرر کھی گئی ہے پایوں کہیں که اس کی ته میں معرفت وادراک اور اطاعت موجود ہے۔اس طرح، محبت روایت کے ذریعہ فراہم کر دہ علم ،ادراک اور اطاعت کی ایک مخصوص شکل کی پیداوار ہے۔لیکن اطاعت اور اخلاقی عمل خود بخود محبت کے مماثل نہیں ہیں۔اگر مثال کے طور پر آپ محبت کااقرار کرتے ہیں لیکن آپ کے اندر فرمانبر داری اور اخلاقی عمل غائب ہیں تو یہ محبت کا اقرار حجموٹا اور منافقانہ دعویٰ ہے۔ اس کا تفاضا ہے کہ اطاعت کے عمل میں روایت کی پابندی کی جائے۔غزالی کی نظر میں جو کچھ بھی اطاعت کے بیج سے نہیں اُ گاوہ سفلی خواہش اور اخلاقی بیتی کی پیداوار ہے۔ محبت شریعت سے رہائی کا بہانہ نہیں بنتی بلکہ اس کے برعکس ہے۔ دوسرے لفظوں میں محبت کواخلاقی وجود میں محل یااطاعت پیداکرنی چاہیے۔خدا کی فرمانبر داری، جسے بائیبل کی اصطلاح میں ناموس (nomos) کہاجا تاہے، محبت کاایک عمل ہے۔

غزائی کے یہاں محبت کے مظاہر خدا اور انسانوں کے در میان تعلق کی وضاحت ہیں۔ ان مظاہر میں شامل بیہ خیال ہے کہ خودشائی کا تعلق معرفت نفس یا معرفت ذات کی اس معروف تعلیم سے ہے کہ "جو اپنے آپ کو جانتا ہے، وہ اپنے رب کو بھی جانتا ہے۔ "من عرف نفسہ فقد عرف ربہ 22 انسان خدا پر مخصر ہیں۔ خود شائی کا فقد ان خدا اور دنیا کے خالق سے جہالت کا باعث بنتا ہے۔ لہذا، محبت کو بیجھنے کے لیے نہ صرف خود علم ضروری ہے، بلکہ علم ہمیشہ انسانی صلاحیت اور طاقت سے جڑا ہوتا

'غزالی نے واضح طور پر کہا ہے: «مخشق اللی معرفت اللی کا تمر ہے، محبت بھر جاتی ہے جب خدا کی معرفت ختم ہو جائے۔ معرفت کے کمزور ہونے کے ساتھ ہی اس کی محبت بھی کمزور ہو باتی ہے اس کے معرفت کے محرفت اور محبت کو خدا کے علم کی مضبوطی سے معرفت اور ادراک پر کئی مخصر ہے۔ تواس سے محبت کے اسلام معرفت اور ادراک پر گئی مخصر ہے۔ تواس سے محبت کے اسلام ہونے کے سطی دعوے کا بطلان ثابت ہوتا ہے، جب کہ حقیقت میں بید دونوں ہی مذہبی روایات کو مجروح کرتا ہے۔ اسلامی کا میات اور عمل میں محبت کا مقام متعدّد عیسائی فرقوں کی کا میات میں اس کے مقام سے بہت متعدّد عیسائی فرقوں کی کا میات میں اس کے مقام سے بہت مختلف ہے۔

غزائی محبت اور خوبصورتی کے درمیان اور ساتھ ہی ساتھ خواہش اور جمالیات کے در میان گہرارشتہ کھینچتے ہیں۔ خوبصورتی سے محبت اپنے آپ میں خاص ہے۔ اس حد تک کہ ان کا اصرار ہے کہ یہ محبت "فطرت میں چیوست ہے "54 ہسمانی آنکھ سے نظر آنے والی خوبصورتی اس کی بیرونی شکل ہے جبہہ "دل کی آنکھ" ہے جو نظر آئے وہ اس کی اندرونی شکل ہے . مؤخر الذکر اعلی اورانتہائی قابل قدر ہے۔

تجرباتی سطح پر وہ حسن و جمال جو دل کی بصیرت دکھتی ہے اُس
کا پنہ ہماری اُس محبت سے جلتا ہے جو ہمیں ہیغیبر وں سے، علاء و
صلحاء سے اور اعلی اخلاق کے حاملین سے ہوتی ہے۔ جب ہم کسی
نثر پارے، کسی نظم، کسی تصویر یا کسی عمارت کے حسن کی تعریف
نر پارے، کسی نظم، کسی تصویر یا کسی عمارت کے حسن کی تعریف
وجہ سے ہوتی ہے کہ آرٹ کے میہ نمونے ہمارے سامنے اپنے
حسن کی داخلی خصوصیات آشکارا کر دیتے ہیں۔ اور آرٹ کے ان
نمونوں کاحسن دیکھنے والے کے سامنے اس لیے ظاہر ہوجاتا ہے
نمونوں کاحسن دیکھنے والے کے سامنے اس لیے ظاہر ہوجاتا ہے
ہوتے ہیں۔ جس کا ان نمونوں کے خالتی اور مصنف کو وافر حصہ
کہ یہ سب جسکم و صلاحیت کی جبتی سے بہت قریب سے جڑے
ملا ہوتا ہے۔ لہذا جب بھی کوئی معلوم حسن و جمال میں رفیع و
کامل ہوگا تو اس کا علم بھی کا مل اور خوب روہوگا۔ اس طرح کوئی
قوت اپنے رشہ میں شاندار اور عظیم ہوگی تو اس قوت کا مظاہرہ
جس سے ہوگاوت کا مظاہرہ

بُرے انمال سے اپنے آپ کوروکنا اور نظم وضبط وڈسپلن کامظاہرہ کرناہے 56۔ جولوگ بیرہائی صفات حاصل کر لیتے ہیں وہ پیغیروں سے محبت رکھتے، علماء کا احرّام کرتے اور عدل کرنے والے اور سخی لوگوں کی مدح کرتے ہیں۔ خاص کر ان حکمرانوں اور سیاسی ترہنماؤں کی جو ان معیاروں پر پورے اترتے ہیں۔ تاہم علم، قوت اور اعلیٰ مدارج کا حصول انسان میں محدود ہوتاہے اور خدا کی ذات اِن صفات سے اکمل انداز میں متّصف ہوتی ہے، انسان کا اس میں خدا تعالیٰ کا کوئی مقابلہ ہوہی نہیں سکتا کیونکہ ہے صفات کا اس میں خدا تعالیٰ کا کوئی مقابلہ ہوہی نہیں سکتا کیونکہ ہے صفات اس کے اندر کا مل ترجیق تراور لے نظیر معاریر ہوتی ہیں 57

جب لوگ کسی سے پیار کرتے ہیں اور پورے خلوصِ دل
سے تعریف کرتے ہیں تو دراصل وہ ممدوح کی اچھی صفات کی
تعریف کرتے ہیں۔امام عزالی ایک طرف توحسن و جمال اور محبت
کی شناخت کے لیے علم اور قدرت کو ضروری گردانتے ہیں دوسری
طرف برے کاموں اور فساد انگیز چیزوں سے اجتناب کو بھی
ضروری خیال کرتے ہیں۔ یہ دونوں زاویے ایک دوسرے کا جزء
ہیں الگ نہیں۔الہام کا ایک مرجع خدا تعالیٰ،اس کے پیغیر،اس
کی نازل کردہ کتابیں اس کے احکامات اور اس کے فرشتے ہیں۔
دوسرا منبع لوگوں کا اپنے آپ کو اور دوسروں کو خدا کی رہنمائی کے
مطابق ڈھالنا ہے۔ اپنے قش اور دوسروں کو خدا کی رہنمائی کے
مطابق ڈھالنا ہے۔ اپنے قش اور دوسروں کو خدا کی رہنمائی کے

## حواشى وتعليقات

(30)الغزالی، میزان العمل، 164 \_ (31)ابوجامد الغزالی، "کتاب شرح عجائب القلب"، 3:14:

خاص طور پر-4 fn۔

Moosa, Allegory of the Rule (32) .?(Hukm): Law as Simulacrum in Islam

(33)الغزالي، "كتاب المحية والثوق والانُس والرضا"ص 1.

34الغزالى ارمسبى، محبت، آرزو، قربت اور قناعت، 35.1-

Al-Ghazali and Ormsby, Love, (34)
Longing, Intimacy and Contentment,1
(35) Ibid

(36)الغزالي، كتاب المحية 259:4

- (37) Ibid 4,:257
- (38) Ibid-38 4:258.
- (39) Ibid-39:4:259.

(40) Ibid

(41) الغزالی اور ار مسبی محبت، آرزو، قربت اور قناعت 12-13 میں نے ار مسبی کا ترجمہ بھی کچھ ترمیم کے ساتھ استعال کیاہے۔ (25) Shehadi, Ghazali's Unique and Unknowable God, 33.

(26) Ibid. (Franz Rosenzweig in The Star of Redemption (Notre Dame: Notre Dame Press, 1985), 238-239 and adherents of immanentism in dominant modes of Jewish thought, often critique Muslim theology for the aloofness of the Muslim God. Rosenzweig, for example, found it unthinkable that God did not have a "need" for humans in Islam).

فرانزروز بیزویگ اور یہودی فکرمیں خداکی حلولیت کے دوسرے قائلین اکٹر مسلم علم کلام پر لول تنقید کرتے ہیں کہ اس میں خدااتنا بے نیاز ہے کہ اس کوانسانوں کی کوئی ضرورت نہیں

(27) Ibid

(28)ابراہیم موسیٰ،غزالیاور تخیل کی شعریات دیکھیں۔

Moosa, Ghazali and the Poetics of Imagination.

(29)شہادی، غزالی کامنفر داور نامعلوم خدا، 62۔

(42) الغزالي، كتاب المحبة والثوق والانس والرضا 42:00 الغزالي اورار مسبق محبت، آرزو، قربت اور قناعت، 13 ...

بالغزالي اورار مسبق محبت، آرزو، قربت اور قناعت، 13 ...

بالكي البرينش كياہے ؟

(44) الغزالي، كتاب المحبة والثوق 42:26: الغزالي اور المسبق محبت، آرزو، قربت اور قناعت، 42:26: الغزالي اور مصبق محبت، آرزو، قربت اور قناعت، 42:26: الغزالي اور (45) الغزالي، كتاب المحبة والثوق 42:26: الغزالي اور (45) الغزالي، كتاب المحبة والثوق 42:26: الغزالي اور المسبق محبت، آرزو، قربت اور قناعت، 16 ...

(46) Agamben, What Is an

# مولانازا ہدالراشدي مدخله كاتحرىرى وتقريرى ذخيره

Apparatus?, 9-10.

"استاذجی کے کام کوویب سائیٹ تک لانے میں کس کاکتنا کردارہے؟ اس سلسلہ میں عرض ہے کہ • جو تحریریں استاذجی نے خود لکھی ہیں اور کسی اخبار یا جریدہ میں شائع ہوئی ہیں، اگر استاذجی کا اس سلسلہ میں ان کے ساتھ کوئی معاہدہ نہیں ہے، تو پھریہ ایک طرح سے خدمات کا تبادلہ ہوگیا ہے۔ لینی استاذجی کو اپنے کام کے لیے حوالہ اور پلیٹ فارم مل گیا، جبکہ شائع کرنے والے ادارہ کواچھے مصنف کامواد مل گیا۔

البتہ بیانات و خطابات میں زیادہ لوگوں کا کردار ہے مثلاً: وہ ادارہ جس نے پروگرام منعقد کیا، وہ مخیر حضرات جنہوں نے استاذ بی کی آمد ورفت کا خرچ اٹھایا، وہ لوگ جنہوں نے قیام وطعام کا بندوبست کیا، اور وہ تمام خدمت گزار جنہوں نے اس دوران استاذ بی کوکسی بھی قسم کی سہولت مہیا کی، وغیرہ۔

اس کے بعداور کئی لوگوں کی خدمت ہے، مثلاً: مواد تلاش کرنے والے، اخبارات و جرائد کے تراشے سنجالنے والے، اسکین کرنے والے، ریکارڈنگ کرنے والے، کمپیوزنگ کرنے والے، وغیرہ۔

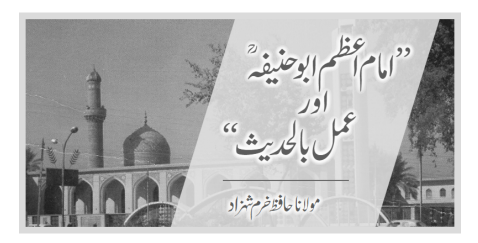
اس سب صور تحال کوسامنے رکھتے ہوئے ایک سادہ سااصول رکھا جائے تو آسانی ہوجائے گی کہ جملہ حقوق استاذ جی کے ہیں جبکہ باتی سب کے لیے حق الحذ مت ہے۔"

منتظمین الشریعہ اکادمی کے واٹس ایپ گروپ سے ایک کامنٹ



سوال: جب ہم مرزاغلام احمد قادیانی کو نبی بلکه مسلمان بھی نہیں سجھتے تواس کا بطور نبی احترام ہم پر کیوں ضروری ہے ؟

جواب: یہی بات دنیا کے وہ سب لوگ کہہ سکتے ہیں جوآ قائے نامدار صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی نہیں مانے کہ جب ہمارے نزدیک وہ اللہ تعالی کے نبی نہیں ہیں تو نبی کی حیثیت سے ان کا ادب واحترام ہم پر کیوں ضروری قرار دیا دیاجارہاہے ؟ ایسے مواقع پر بات بین الا قوامی مسلمات کے حوالے سے ہوتی ہے اور انہیں تسلیم کیاجا تا ہے۔ ہماراعالمی اداروں سے مسلسل مطالبہ ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام کی توہین کو بین الا قوامی سطح پر جرم قرار دیا جائے۔ اگر عالمی ادارے ہمارا یہ مطالبہ تسلیم کر لیتے ہیں تو قانون پوری دنیا کے مجموعی ماحول کو دیکھ کر بنے گا اور انبیاء کرام علیہم السلام کی فہرست ہم سے نہیں مائلی جائے گی بلکہ جس شخص کو بھی دنیائی آبادی کا کوئی حصہ نبی مانتا ہے وہ اس فہرست میں شامل ہو گا اور اس کی توہین اس قانون کے تحت جرم سمجھی جائے گی۔



استادگرامی حضرت مولانا زابدالراشدی صاحب مدخله کے فرزندگرامی مولانا ڈاکٹر محمولی فرزندگرامی مولانا ڈاکٹر محمولی دنبانت اور کئی خوبیوں سے نوازا ہے۔ علمی، فکری حلقوں میں ان کا ایک بڑانام ہے۔ ان کی علمی و تحقیقی تصانیف بھی اہل علم و دانش سے خراج تحسین وصول کر چکی ہیں۔ ان کی با قاعدہ پہلی تصنیف "امام أظم ابوحنیفہ اور عمل بالحدیث "تحقی جو ۱۹۹۹ء میں مدرسہ نصرۃ العلوم گو جرانوالد سے شائع ہوئی جبکہ ڈاکٹر عمار صاحب اس وقت اسی ادارے میں مدرس بھی سے۔ کتاب کا موضوع اور سبب تالیف استادگرامی مدخلہ نے اپنے پیش لفظ میں تفصیل سے بیان فرمایا ہے۔ ملاحظہ کیجی:

"اجتہاد اسلام کا ایک بنیادی اصول ہے جس کا مقصد قرآن کریم کی صورت میں وئی الہی کے مکمل ہوجانے کے بعد قیامت تک بیش آنے والے نئے حالات و مسائل کا وئی الہی کے ساتھ ربط قائم رکھنا اور قرآن و سنت کی روشنی میں مسائل و مشکلات کا حل تلاش کرنا ہے۔ جناب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ صرف اجتہاد کی اہمیت بیان فرمائی ہے بلکہ دیانت و اہمیت کے ساتھ اجتہاد کرنے والے مجتبد کو خطاکی صورت میں بھی اجر و ثواب کا حق تھرایا ہے۔ چنانچہ دورِ نبوئی کے بعد ضروریات و مسائل کا دائرہ وسیع ہے وسیع تر ہونے کے ساتھ ساتھ اجتہاد کا دامن بھی اس کے ساتھ ساتھ اجتہاد کا دامن بھی اس کے ساتھ ہی چھیاتا جلا گیا۔ اور بیسیوں اربابِ علم و

دانش نے اس جولان گاہ میں رہوارِ فکر دوڑائے، جن میں امام ابو حنیفہ امام مالک امام شافعی، امام احمد بن صنبل اور ظواہر کے اجتہادی اصولوں اور طریق کار کواہل سنت والجماعت میں درجہ بدرجہ قبولیت حاصل ہوئی اور ان کی بنیاد پر مستقل فقہی مکاتب ِفکر وجود میں آگئے۔

رویی بسے امام عظم ابو حنیفہ یک فقہی اصولوں اور اجتہادی محتب فکر کوامیے سلمہ میں سب سے زیادہ پذیرائی ملی۔ چنانچہ آئ محتب فکر کوامیے سلمہ میں سب سے زیادہ پذیرائی ملی۔ چنانچہ آئ وجہ عام طور پر سہ بیان کی جاتی ہے کہ امام ابو حنیفہ یک عماسی خلافت میں قاضی القضاۃ کے منصب پر فائز ہونے سے فقہ حفی کو افتدار کا سامیہ حاصل ہو گیا اور اس کے ذریعے اسے دنیا کے طول وعرض میں تعارف و تروی کاموقع ملا۔ یہ بات درست ہے کہ فقہ حفی طویل عرصہ تک برسم افتدار رہی سہ جاتی کہ مسلم ممالک میں استعاری قوتوں کے تسلط سے قبل دنیا وجنی کہ وجنی کہ مسلم ممالک میں استعاری قوتوں کے تسلط سے قبل دنیا و ختی لیطور قانون نافذ تھی، لیکن ہمارے نزدیک اسے قبولیت کی وجہ حتی کہ جائے اس کا فقہ حقی کی قبولیت اور پذیرائی کی اصل قرار دیئے کی وجہ دوامور ہیں:

(۱) فقه حنی رائے اور عقل کے صحیح استعال اور روایت و درایت کے توازن پر مبنی ہے۔

(۲) امام ابوحنیفه ؓ نے مسائل کے استنباط واستخراج میں اہلِ علم و فن کی باہمی مشاورت اور اجتماعی بحث و مباحثہ کا طراق کار اختیار کیا۔

یکی دو اصول ہیں جنہوں نے امام ابو صنیفہ گو اپنے معاصرین میں سب سے نمایال حیثیت دی اور امام عظم آ کے لقب سے سر فراز کیا ہے۔ لیکن اس سب کچھ کے باوجود وہ ایک مجتهد تھے، اور مجتهد کے اجتہادات میں صواب اور خطا دونوں کا اخمال ہر وقت موجود رہتا ہے۔ اس بنیاد پر امام صاحب ؓ سے بہت سے مسائل میں ان کے معاصرین حلیٰ کہ ان کے تلافہ نے بھی مسائل میں ان کے معاصرین حلیٰ کہ ان کے تلافہ نے بھی اختلاف کیا ہے اور بیا ختلاف اجتہاد کا ایک مسلمہ اصول اور اہلِ علم کا جائز حق ہے۔

مختلف مسائل میں امام صاحب سے اختلاف کرنے والوں میں تیسری صدی کے نامور محدث الحافظ ابوبکر ابن ابی شیبہؓ بھی ہیں جو محدثین میں ممتاز حیثیت کے حامل اور امام بخاری، امام مسلمؓ، امام ابوداؤڈ، اور امام ابن ماجہؓ جیسے جلیل القدر محدثین کے استاذ ہیں۔ ان کی روایت کردہ احادیث کاعظیم الشان ذخیرہ "مصنف ابن الی شیبہ" کے نام سے معروف ہے جس سے اہل علم ہر دور میں استفادہ کرتے رہے ہیں اور کرتے رہیں گے۔ انہوں نے اس کتاب کے ایک مستقل باب میں ایک سو پچیس ( ۱۲۵) ایسے مسائل کا ذکر کیا ہے جن میں ان کے بقول امام ابو حنیفہ ؓ نے احادیث رسولؓ کے خلاف فتویٰ دیا ہے۔ ''مصنف ابن الی شیبہ "کے اس باب میں مذکور اعتراضات کے جواب میں ممتاز اہل علم نے مختلف ادوار میں قلم اٹھایا ہے اور اس امر کی دلائل کے ساتھ وضاحت کی ہے کہ ان مسائل میں امام ابوحنیفہ ؓ نے احادیث رسول کی مخالفت نہیں کی بلکہ ان کے موقف کی بنیاد بھی بعض دوسری احادیث رسول پر ہے جنہیں وہ اینے اصول اجتہاد کے مطابق ترجیج دے رہے ہیں، اور یہ بات قربن قیاس ہے کہ اعتراض کرنے والوں کی رسائی ان احادیث تک نہ ہوسکی ہو۔ کیکن اس امر کی ضرورت محسوس کی جار ہی تھی کہ اردو میں عام فہم انداز میں ان مسائل پر حضرت امام ابوحنیفہ ؓ کے موقف اور دلائل کی وضاحت کر دی جائے تاکہ امام صاحب ؓ پر حدیث

رسول کی مخالفت کے بے جاالزام کی صفائی کے ساتھ ساتھ عام پڑھے لکھے حضرات بھی امام صاحب ؒ کے اسلوبِ اجتہاد سے آگاہ ہوسکیں۔

جینانچہ اسی ضرورت کے پیش نظر عزیزم حافظ محمد عمار خان خاص سلمہ مدرس مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ نے اس موضوع پر تلم اٹھایا ہے اور الحافظ ابوبکر ابن ابی شیبہ ؒ کے ذکر کردہ ایک سو پیس (۱۲۵) مسائل کا ترتیب وار ذکر کرکے ان کے بارے میں امام ابو حنیفہ ؒ کے موقف اور دلائل کو عام فہم انداز میں واضح کر دیا ہے۔ جس سے امام ابو حنیفہ ؒ کے طرز اجتہاد اور روایت و درایت کے حوالہ سے فقہ حفی کی خصوصیات کا بھی ایک حداندازہ ہوجاتا ہے۔

ہے۔

ہے عزیز م عمار سلّمہ کی پہلی علمی کاوش ہے، اس لیے اہل علم

ہے گزارش ضروری سجھتا ہول کہ اسے اسی حیثیت سے دیکھا
جائے اور اپنے ایک نووارد عزیز کی حوصلہ افزائی کے ساتھ ساتھ
جہال کوئی کو تاہی یا علمی محسوس ہو، اسے بزرگانہ شفقت کے
ساتھ ضرور آگاہ فرمایا جائے تاکہ اگلا ایڈیشن زیادہ بہتر صورت میں
پیش کیا جا سکے، نیز خصوص دعا بھی فرمائیں۔ اللہ رب العزت عزیز
موصوف کو اپنے عظیم اسلاف بالخصوص اپنے دادا محرم حضرت
مولانا محمد سر فراز خان صفدر دامت برکاتم کے علوم وروایات کاشچے
مولانا محمد سر فراز خان صفدر دامت برکاتم کے علوم وروایات کاشچے

ابوعمار زاہدا کراشدی ۱۲۲ پریل ۱۹۹۶ء"

دو سال قبل (۲۰۲۱ء میں) انڈیا کے ایک ادارے القاضی پلشرز دبلی نے اس کتاب کوئٹی کمپوزنگ کے ساتھ شائع کیا ہے جو انڈیا میں پہلا اور مجموعی طور پر دو سرا ایڈیشن ہے۔ امام عظم البوصنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اور فقہ حقی کے موضوع پر بیا ایک مثالی تحقیق اور معلوماتی کتاب ہے جس کا ہرعالم دین کو ضرور مطالعہ کرنا چاہیے۔ ڈاکٹر عمار صاحب اس پر نظرِ ثانی کے بعد پاکستان میں دوبارہ اشاعت کا ادادہ رکھتے ہیں۔ اللہ کرے یہ کتاب جلد شائع ہواور طالبانِ علم و تحقیق کی بیاس بجھائے۔ آمین



The reasons for opposing recognition of Israel and diplomatic relations with it are varied:

• For example, the main reason is that the settlement of Jews in Palestine did not take place with the consent of the population that has been there for centuries, that is, the Palestinians. Rather, the British occupied this region in 1917 and settled the Jews in Palestine on the basis of military force.

And now the United States and its allies are using full military force to force the Palestinians to accept this forced settlement of Jews. The Palestinians do not agree to this because it is a way of tyranny and oppression that no civilized nation in the world can accept.

I think that as we have a principled stand on Kashmir, the Indian army should leave from there, and the Kashmiris should be given the opportunity to decide their future under the UN order without any pressure. Similarly, our principled position regarding Palestine and the entire Middle East should be that the United States withdraw its troops from the region, and free not only Palestine but also other countries of the Gulf from military pressure and give the people a free opportunity to decide their own future.

This is certainly the requirement of justice, and if the superior forces do not come to this in the drunkenness of power, it does not mean that we give up our position and accept injustice and tyranny as principles and laws.

Then there is a practical obstacle to recognizing Israel, which without removing it would be absolutely unjust. That is, what are the borders of Israel? This has not been decided yet. Many Arab countries and the majority of the Palestinian people do not accept the partition of Palestine at all. Israel does not recognize the UN resolutions that define the borders between Israel and Palestine:

Israel's UN-defined borders are

different.

- At present, the borders of the territory occupied by Israel are different.
- Intruding all over Palestine without regard to any rule or law makes the map of its borders look completely different.
- And then, according to the ambitions of the Israeli rulers, the map of "greater Israel" that exists on record is different from all of the above.
- Along with this, Israeli Prime
  Minister Sharon has repeatedly
  announced that he will recognize
  the proposed state of Palestine only
  on the condition that its borders will
  not be determined and it will not
  have a separate army. What does
  this mean except that Israel is
  declaring its right to rule over all of
  Palestine and is not prepared to give

the Palestinians even a small nominal state with demarcated borders?

3 Also, before recognizing Israel, you have to reconsider your position on Jerusalem, and there are only two ways to do this: either persuade Israel to withdraw from Jerusalem, or take a Uturn yourself and decide to withdraw from Bait al-Maqdis.

All three obstacles I have mentioned are practical and obvious. If we come up with a dignified and workable solution to them, surely we should recognize Israel as a Jewish state in the same way we have been recognizing many Christian countries. In opinion, the discussion in this regard should be on practical issues and should be on objective facts. This issue should be further complicated ideological entanglement in and religious debates.

(Monthly Al-Sharia, September 2003)

# شائع کنند گان اور مکتبه مالکان کی خدمت میں

السلام علیم ورحمة الله وبر کانه۔عرض ہے کہ جن کتب کی پی ڈی ایف فائلیں ویب سائیٹ پر ڈاؤنلوڈ کے لیے مہیا کی گئی ہیں وہ درج ذیل شرائط کے ساتھ آپ اپنے ادارہ کی طرف سے طبع کر سکتے ہیں:

- 🛈 جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں۔
- معیاری جلد، کاغذاور روشائی کے ساتھ کتاب طبع کریں۔
- اشتہارات وغیرہ کے لیے آخر کتاب میں خالی صفحات اور سرور ق کا آخری صفحہ استعال کریں۔
- سرورق آپ اپنے ذوق کے مطابق نیا تیار کر سکتے ہیں، بس یہ گزارش ہے کہ عنوانات اور
   عبارتیں واضح ہوں، پیچیدہ ڈیزائن میں دلی ہوئی نہ ہوں۔
- © کتاب کی طباعت صرف مہیا گی ٹی ٹی ایف فائل سے کریں۔ بعض مکتبہ مالکان کی طرف سے کتاب کی ٹئی کمپوزنگ اور فار میٹنگ کار جمان دیکھا گیا ہے، اس سلسلہ میں عرض ہے کہ ایک تو سے بخے مرے سے مجموعہ تیار کرنے میں ایسی غلطیوں کا امکان ہے جو ہمارے مجموعہ سے مختلف ہوں گی، دوسرا میہ کہ اس موضوع پر مزید مواد دریافت ہونے اور مجموعہ کے مختلف ابواب میں شامل ہونے پر آپ کی کمپوزنگ پر انی ہوجائے گی۔ البتہ جملہ حقوق کے صفحہ پر آپ مکتبہ جات کی فہرست کا اضافہ کرسکتے ہیں۔
  - وس فیصد طبع شده کتابین درج ذیل پیته پرارسال کردین:

مولاناابوعمار زاہدالراشدی۔الشریعہ اکادمی، ہاتمی کالونی، کنگنی والا، گوجرانوالہ حب زا کم اللہ خسیسرًا

zahidrashdi.org/books